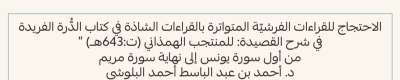






## مجلة علمية دوريّة محكّمة

العدد السابع والسبعون شوال 1446هـ - إبريل 2025م الجزء الأول



علم أسماء السور وغريبها أ. د. عاصم بن عبد الله بن محمد آل حمد

أثر مجاهد في إجلاس النبي ﷺ على العرش- دراسة عقدية د. إيهاب نادر على موسى

رسالة فيما تفعله فرقة المطاوعة من المتصوفة من البدع كالطبل والرقص. تأليف: الشيخ أبو الحسن علي بن أحمد الصعيدي العدوي المالكي (المتوفى سنة 1189هـ) دراسة وتحقيق د. حمد صالح الحميده

المبادئ الأخلاقية لمواجهة مشكلة التغير المناخي بين القيم الإسلامية والإعلان العالمي (اليونسكو) دراسة مقارنة في ضوء الإسلام د. أنور بن على العسيري

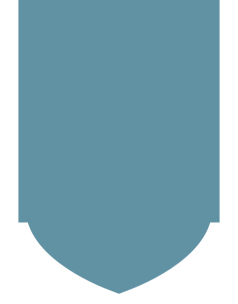












ر اسالة الجيم

### أعضاء هيئة التحرير

#### أ. د. عادل بن مبارك المطبرات

الأستاذ في قسم الفقه المقارن والسياسة الشرعية بكلية الشريعة والدراسات الإسلامية- جامعة الكويت

#### د. على ساموه

أستاذ الحديث - كلية العلوم الإسلامية- جامعة الأمير سونكلا - فطانى- تايلاند

#### . د. بکر زکی عوض

الأستاذ في قسم الدعوة - جامعة الأزهر- القاهرة

#### أحجود المنتنين نامي التميم

الأستاذ في قسم الفقه المقارن بالمعهد العالي للقضاء- جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية

#### ا. د. حسبن عبد العال حسبن محمد

أستاذ التفسير وعلوم القرآن - جامعة الأزهر- أسيوط

#### د. عبد الحميد عشاق

الأستاذ في قسم الفقه - جامعة القرويين - المغرب

#### أ. د. أحمد بن عبد العزيز السيد

أستاذ أصول الفقه - جامعة البحرين

#### د. کنعان موستیش

الأستاذ في كلية الدراسات الإسلامية- جامعة سراييفو

#### حسام بن محمد الرثيع

أمين تحرير مجلة العلوم الشرعية- عمادة البحث العلمي-جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية

#### المشرف العام:

الأستاذ الدكتور / أحمد بن سالم العامري معالى رئيس الجامعة

#### نائب المشرف العام:

الدكتور / نايف بن محمد العتيبي وكيل الجامعة للدراسات العليا والبحث العلمي

### رئيس التحرير:

الأستاذ الدكتور / محمد بن حسن آل الشيخ الأستاذ في قسم الفقه بكلية الشريعة

#### مدير التحرير:

الدكتور / محمد بن عبد الله المديميغ الأستاذ المساعد في قسم الفقه بكلية الشريعة

### المحتويـــات

11

كلمة رئيس هيئة التحرير

الاحتجاج للقراءات الفرشيّة المتواترة بالقراءات الشاذة في كتاب الدُّرة الفريدة في شرح القصيدة: للمنتجب الهمـذاني (ت:643هـ) "من أول سورة يونس إلى نهاية سورة مريم "

د. أحمد بن عبد الباسط أحمد البلوشي

13

103

عِلْم أسماء السور وغريبها. أ. د. عاصم بن عبد الله بن محمد آل حمد

201

أثـر مجاهـد في إجلاس الـنبي ﷺ على العـرش - دراسـة عقديـة د. إيهـاب نـادر علي مـوسى

رسالة فيما تفعله فرقة المطاوعة من المتصوفة من البدع كالطبل والرقص. تأليف: الشيخ أبو الحسن علي بن أحمد الصعيدي العدوي المالكي

. (المتوفى سنة 1189هـ) دراسة وتحقيق. د. حمد صالح الحميده

المبـادئ الأخلاقيــة لمواجهــة مشــكلة التـغير المناخــي بين القيــم الإسلاميــة والإعلان العالمي (اليونسكو) دراسة مقارنة في ضوء الإسلام

د. أنور بن على العسيري

339

265

# عِنْم أسماء السور وغريبها

أ. د. عاصم بن عبد الله بن محمد آل حمد
 قسم القرآن الكريم وعلومه - كلية أصول الدين والدعوة
 جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية



### علم أسماء السور وغريبها

أ.د. عاصم بن عبد الله بن محمد آل حمد

قسم القرآن الكريم وعلومه - كلية أصول الدين والدعوة جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية

تاريخ قبول البحث: ٢٢/ ١٠/ ١٤٤٥ هـ

تاريخ تقديم البحث: ١٣/ ٣/ ١٤٤٥هـ

### ملخص الدراسة:

يدور البحث على بيان الغريب من أسماء سور القرآن، فقد اهتم العلماء قديمًا -ولا زالوا حديثًا- ببيان الغريب من اللغة بشكل عام، بل كان أساس التأليف في ذلك هو بيان معاني الوحيين، قال ابن منظور في مقدمة لسان العرب:" فإنني لم أقصد سوى حفظ أصول هذه اللغة النبوية وضبط فضلها، إذْ عليها مدار أحكام الكتاب العزيز والسنة النبوية"

فألف العلماء العدّ الوافر من كتب الغريبين، وكانت الهمم منصبة في بيان الغريب في داخل النص، ما بين مستقل ومستكثر، بحسب القرن الذي عاش فيه المصنف، وكلما كان العهد قريبًا إلى النبوة كلما استحكم العقل على الفهم، وقلً عن السؤال للعلم وسعة الإدراك، وكلما ابتعد عن ذلك النور فشت العجمة، وتوسع اللحن، فتوسعت على إثره المؤلفات، وطالت المخطوطات؛ فلذا يرى البحث أن علم بيان الغريب لا ينبغي أن ينقطع، ولا أن يقال: إنه علم نضبح وانتهى الناس من طبخه، بل لا بد للعلماء أن يكروا ويفروا في بيان اللغة، ويُعلوا عليها حمى، فبها يحفظ الإسلام، ويقترب الناس إلى دينهم، كما أنها تزيد في رجحان العقول، ودوام الأدب.

وإن من خير ما عمرت بما ورقات الباحثين بيانَ غريب القرآن، وقد كُتب في ذلك الجمَّاء الغفير، إلا أن البحث قصد تخصيص ما كُتب، وإبراز ما جُمع، فإن في التخصيص إبرازًا وتمحيصًا وتدقيقًا، فاختار البحث الاقتصارَ على بيان الغريب من أسماء سور القرآن، ومعلوم أن نسبة الغرابة تفيء إلى مكون الشخص العلمي، وهذا مما تختلف فيه العقول، وتتنوع فيه إدراكات الباحثين، فما كان غريبًا عند أحد، لا يكون كذلك عند غيره، والعكس

الكلمات المفتاحية: أسماء - السور - غريب - معاني - سورة - معنى - مفردات

The Science of the Names of Qur'anic Surahs and Their Unfamiliar Terms

#### Dr. Asim bin Abdullah bin Muhammad Al Hamad

Department of Qur'anic Studies and Sciences - Faculty of Fundamentals of Religion and Da'wah

Imam Mohammad ibn Saud Islamic University

#### Abstract:

This study focuses on explaining the unfamiliar or obscure names of the surahs of the Qur'an. Scholars, both classical and contemporary, have long shown a keen interest in clarifying rare or difficult language, particularly in the context of the Qur'an and Sunnah. Ibn Manzur states in the introduction to Lisan al-'Arab: "My sole intention was to preserve the foundational elements of this prophetic language and accurately document its distinctions, as they are the basis for "understanding the rulings of the Noble Book and the Prophetic Sunnah

A large number of works on gharib al-lugha (unfamiliar vocabulary) have been authored throughout Islamic history. Early efforts typically focused on obscure words within the Qur'anic text itself, with the depth and breadth of these works varying by era. The closer scholars were to the time of prophethood, the more naturally they understood the language and relied less on questioning and commentary. As the generations passed and linguistic purity diminished, these studies expanded in response to increasing need

This paper argues that the study of obscure Qur'anic vocabulary must remain an ongoing scholarly endeavor. It should not be treated as a completed field whose conclusions have been fully settled. Preserving the language of the Qur'an is essential to preserving Islam itself, fostering a greater connection to the religion, enriching intellectual capacity, and sustaining literary refinement

Although extensive literature exists on the rare words of the Qur'an, this research seeks to narrow the scope specifically to the rare or unfamiliar elements found in the names of the surahs. Since perceptions of rarity or unfamiliarity are influenced by a scholar's linguistic background and intellectual framework, such assessments naturally vary. What appears unfamiliar to one scholar may be entirely familiar to another, and vice versa

key words: Names – Surahs – Rare Terms – Meanings – Surah – Word MeaningVocabulary

#### المقدمة:

الحمد لله أبان عن معاني السور، وأرسل أفضل خلقه بالحجج والبينات والعبر، أشهد بأنه الأحد الصمد لم يكن غيره خالقًا للبشر، وأصلي على نبيه الكريم الأغر، صاحب لواء الحمد، وحامل سيرة العنبر والرند، صلى الله عليه وعلى آله وصحبه أولي المكارم وأبحى القصص وأنقى الصور، وعلى التابعين ومن تبعهم بإحسان إلى ما قام قائم بسحر، وغرد قمري بزهر، أما بعد:

فقد اهتم العلماء قديمًا -ولا زالوا حديثًا- ببيان الغريب من اللغة، بلكان أساس التأليف في ذلك هو بيان معاني الوحيين، قال ابن منظور في مقدمة لسان العرب:

" فإنني لم أقصد سوى حفظ أصول هذه اللغة النبوية وضبط فضلها، إذْ عليها مدار أحكام الكتاب العزيز والسنة النبوية "(1)، فإن "الباعث إلى جمع اللغة وتأليف المعاجم هو حاجة العرب إلى تفسير ما استغلق عليهم من ألفاظ القرآن، ورغبتهم في حراسة كتابهم من أن يتقحمه خطأ في النطق أو الفهم "(1).

فألف العلماء العدّ الوافر من كتب الغريبين، وكانت الهمم منصبة في بيان الغريب في داخل النص، ما بين مستقل ومستكثر، بحسب القرن الذي عاش فيه المصنف، فإنَّ قياس عقل المرء بعقول ذلك الزمان، وكلما كان العهد قريبًا

<sup>(</sup>١) لسان العرب (٢٣٧/٨).

<sup>(</sup>٢) المعاجم اللغوية العربية، بدايتها وتطورها، د. إميل يعقوب ( ص:٢٦ ).

إلى النبوة كلما استحكم العقل على الفهم، وقل عن السؤال للعلم وسعة الإدراك، وكلما ابتعد عن ذلك النور فشت العجمة، وتوسع اللحن، فتوسعت على إثره المؤلفات، وطالت المخطوطات؛ فلذا يرى البحث أن علم بيان الغريب لا ينبغي أن ينقطع، ولا أن يقال: إنه علم نضج وانتهى الناس من طبخه، بل لا بد للعلماء أن يكروا ويفروا في بيان اللغة، ويجعلوا عليها حمى، فبها يحفظ الإسلام، ويقترب الناس إلى دينهم، كما أنما تزيد في رجحان العقول، ودوام الأدب، يقول عمر بن الخطاب: "تعلموا العربية؛ فإنما تُنبِتُ العقل وتزيدُ المروءة"(١).

وإن من خير ما عمرت بها ورقات الباحثين بيانَ غريب القرآن، وقد كُتب في ذلك الجمّاء الغفير، إلا أن البحث قصد تخصيص ما كُتب، وإبراز ما جُمع، فإن في التخصيص إبرازًا وتمحيصًا وتدقيقًا، فاختار البحثُ الاقتصارَ على بيان الغريب من أسماء سور القرآن، ومعلوم أن نسبة الغرابة تفيء إلى مكون الشخص العلمي، وهذا مما تختلف فيه العقول، وتتنوع فيه إدراكات الباحثين، فما كان غريبًا عند أحد، لا يكون كذلك عند غيره، والعكس، فأسميته-مستعينًا بالله-: علم أسماء السور وغريبها.

## أهمية الموضوع وأسباب اختياره

١- ارتباط هذا الموضوع بأشرف معلوم، وإنما شرف العلم بشرف من تكلم به.
 ٢- حاجة المكتبة القرآنية إلى مجموع متخصص يتوسع في تحقيق الغريب من

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن المرزبان في المروءة (ص:٨١)، والبيهقي في شعب الإيمان (٣١٠/٣).

أسماء السور.

### أهداف البحث

١- بيان مكانة علم الغريب بين العلوم، وعناية العلماء بعلم غريب القرآن.

 ٢- بيان الغريب من أسماء سور القرآن من حيث اللغة، ودلالة سياقها من السورة.

### الدراسات السابقة

لم أجد-بعد الاطلاع والبحث-من خص غريب أسماء السور بالدراسة والتحقيق، كما أنه وُجدت دراسات لها عناية بالتحقيق في تحديد أسماء السور وجمعها، وجمع فضائلها، ولم تكن غاية الدراسة بيان معاني تلك الأسماء، كبحث الأستاذ الدكتور محمد بن عبدالرحمن الشايع بعنوان: أسماء سور القرآن، وكرسالة الماجستير للدكتورة: منيرة بنت محمد الدوسري بعنوان: أسماء سور القرآن وفضائلها، أما هذا البحث فهو في بيان الغريب من السور وفق كتب المعاني والمعاجم، كما أن فيه مزيد تحرير في بعض المسائل لم أجده في غير ما كتبت: كالاستدلال للقائلين بتوقيف أسماء السور، ومناقشة ذلك، ودراسة ورود مفردة (سورة) في السياق القرآني، وكمناسبة أسماء السورة لمضمونها، وكالتقسيم اللغوي لأسماء السور: بين الأفعال، والأسماء، والحروف، والجمع، والإفراد، والأصل الذي قام عليه: وهو قصد الجمع في التعريف، مع التحرير في المعنى، وربط ذلك بلعنى الذي في السياق إن احتمل الأمر، كتفرع عن أصل المعنى اللغوي إلى التجوز في معناه.

### خطة البحث

وتتكون من مقدمة وتمهيد، ومبحثان، وخاتمة

المقدمة: وتتضمن أهمية الموضوع، وأسباب اختياره، وأهداف البحث، والدراسات السابقة، وخطة البحث، ومنهجه.

تمهيد: مكانة علم الغريب، وجهود العلماء في التصنيف.

وتحته مطلبان:

المطلب الأول: تعريف علم الغريب، وأهميته.

المسألة الأولى: تعريف علم الغريب.

المسألة الثانية: أهمية علم الغريب.

المطلب الثاني: جهود العلماء في بيان غريب القرآن، وطريقة التأليف.

المسألة الأولى: جهود العلماء في بيان غريب القرآن.

المسألة الثانية: طريقة العلماء في تأليف كتب غريب القرآن.

المبحث الأول: علم أسماء سور القرآن.

وتحته مطلبان:

المطلب الأول: السورة في القرآن معنى وسياقًا وأنواعًا.

المسألة الأولى: معنى السورة.

المسألة الثانية: سياق مفردة (سورة) في القرآن.

المسألة الثالثة: مناسبة أسماء السور لمضمونها.

المسألة الرابعة: أنواع أسماء السور من حيث اللغة.

المطلب الثانى: أسماء السور بين التوقيف والاجتهاد.

المبحث الثانى: بيان الغريب من أسماء السور.

الخاتمة: وفيها بيان لأهم النتائج التي يتوصل إليها البحث.

## منهج البحث

سلكت في البحث المنهج التحليلي اللغوي، وفق الآتي:

١- يكون الاستناد في اختيار الغريب من السور نسبيًا، إذ الغريب يختلف من زمن إلى زمن.

٢- ضبط الكلمات بالشكل عند الحاجة إلى ذلك.

٣- شرح الكلمات الغريبة عند الحاجة إلى ذلك.

٤- التعريف بالأماكن عند الحاجة إلى ذلك.

٥- التعريف بالأعلام الذين يتطلب البحث التعريف بمم، تعريفًا موجرًا.

٦- التعريف بالقبائل والفرق والمذاهب عند الحاجة إلى ذلك.

٧- استخدام علامات الترقيم حسب الوسع والطاقة.

٨- توثيق النقل في الهامش.

٩- تخريج الأحاديث والآثار الواردة في البحث من مصادرها الأصلية.

- ر ۱- أكتفي بتخريج الحديث من الصحيحين أو أحدهما إذا وجد، وإذا لم يكن في أحد منهما فأخرجه من أمهات الكتب الستة، مع ذكر ما قاله أئمة الحديث والجرح والتعديل فيه من القبول والرد.
  - ١١- توثيق القراءات وعزوها إلى قرائها.
- 17- توثيق الأبيات الشعرية وعزوها إلى قائليها من دواوينهم أو كتب اللغة والأدب.
- ١٣ عند النقل باختصار وتصرف، أو عند الرجوع إلى أكثر من مصدر، يحال الله بقول: انظر.
- ١٤ كتابة الآيات القرآنية بالرسم العثماني على رواية حفص عن عاصم مع ترقيم الآيات وعزوها.
  - ٥١ وضع خاتمة تتضمن أهم النتائج والتوصيات.
- ١٦ وضع فهارس تخدم الباحث والمطلع، مشتملة على: قائمة المصادر، وفهرس الموضوعات.

### تمهيد

مكانة علم الغريب، وجهود العلماء في التصنيف المطلب الأول: تعريف علم الغريب، وأهميته.

المسألة الأولى: تعريف علم الغريب.

تدور معاني الغريب في اللغة حول: البعد، والخفاء، وما غَمُض من الكلام، فتقول: رجل غريب، إذا لم يكن من وطنك، وكلام غريب، إذا لم يكن واضحًا (١).

فهي كلمة تطلق على الأجسام أو المعاني.

قال علقمة بن عَبَدة في معنى البُعد الحسى (٢):

فلا تحرمني نائلاً عن جَنَابة \* فإني امرؤ وسْط القِبابِ غريبُ<sup>(٦)</sup> وعند وَصْفِ الكلمة بها يقال: كلمة غريبة<sup>(٤)</sup>.

ويطلق علم الغريب في القرآن ويراد به: "علم المدلول" وهو تعريف

<sup>(</sup>١) انظو: العين (١/٤)، ولسان العرب (١/٩٦١).

<sup>(</sup>٢) علقمة بن عَبَدة بن ناشرة (ت:٣٠٣م)، الشاعر المشهور، أحد شعراء الجاهلية، وقيل له الفحل من أجل رجل آخر يقال له علقمة الخصي، وقيل: لأنه تنازع هو وامرؤ القيس في الشعر، فغلبه. انظر: المؤتلف والمختلف في أسماء الشعراء، للآمدي (ص:٥٢)، وتاريخ مدينة دمشق، لابن عساكر (١٥٤)، والمذاكرة في ألقاب الشعراء، للأربلي (٥/١).

<sup>(</sup>٣) في ديوانه (ص:٤٨) والمعني: لا تحرمني بعد غربةٍ، وبعدًا عن دياري، وانظر: لسان العرب (٣).

<sup>(</sup>٤) انظر: المحكم والمحيط الأعظم، لابن سيده (٥٠٧/٥).

الزركشي<sup>(١)</sup>.

وهو تعريف مختصر، يريد به علم دلالة الكلمة، وتقييد التعريف به (الكلمة) حدُّ لا يجعله متداخلاً مع التفسير، والذي هو متجاوز للكلمة المفردة، إلى تراكيب الجمل، ومن الكلمة معنى إلى القراءات، والأعاريب، والبلاغة...، وقد أبان الراغب في أول المفردات شيئاً عن وظائف هذا العلم فقال: "تحقيق الألفاظ المفردة"(٢).

وليس سبب الغرابة في الكلمة كونها نافرة، أو متكلفة، أو حُوشيّة، فإن الحُوشيّ من الكلام ماكان مُتكلفًا مُتصنعًا (٣)، وإنما سبب الغرابة كونها "حسنة مستغربة في التأويل"(٤)، فالغرابة على قسمين:

-ماكان بعيد المعنى لا يتناوله الفهم إلا عن بعد ومعاناة فكر.

-ماكان مُهملاً، نافرًا، مثل كلام مَن بعُدَت به الدار، ولم يخالط أهل الحواضر، فضاعت بذلك ألفاظه، من شواذ قبائل العرب (٥).

المسألة الثانية: أهمية علم الغريب.

ولعلم الغريب أهمية بين أنواع علوم القرآن، تتجلى هذه الأهمية في:

عِلْم أسماء السور وغريبها. أ. د. عاصم بن عبد الله بن محمد آل حمد

<sup>(</sup>١) انظر كتابه: البرهان في علوم القرآن (٢٩١/١).

<sup>.(0</sup>٤/1)(٢)

<sup>(</sup>٣) **انظر**: تاج العروس (١٦٥/١٧).

<sup>(</sup>٤) إعجاز القرآن والبلاغة النبوية، للرافعي (ص:٥٠).

<sup>(</sup>٥) انظر: غريب الحديث، لابن سلام (ص:١).

- كون علم الغريب القاعدة التي يربو عليها الناشئة، والأس الذي ينطلق من خلالها من أراد تأسيس علم رصينٍ للتفسير، بل هو أول ما يحتاج أن يُشتغل به من علوم القرآن العلوم اللفظية، فتحصيل معاني مفردات ألفاظ القرآن هو أول مُعاوِن لمن أراد أن يدرك التفسير، كتحصيل اللَّبِن في كونه من أول المُعاوِن في بناء ما يريد أن يبنيه.

وتتجلى الأهمية كذلك في كون هذا العلم متطاولاً على كل العلوم، داخلًا في كل فن من فنون الدروس، فليس ذلك نافعًا في علم القرآن فقط، بل هو نافع في كلّ علم من علوم الشرع<sup>(۱)</sup>، "فألفاظ القرآن هي لبُّ كلام العرب وزبدته، وواسطته وكرائمه، وعليها اعتماد الفقهاء والحكماء في أحكامهم وحكمهم، وإليها مفزع حذاق الشعراء والبلغاء في نظمهم ونثرهم، وما عداها وعدا الألفاظ المتفرعات عنها والمشتقات منها هو بالإضافة إليها كالقشور والنوى بالإضافة إلى أطايب الثمرة، وكالحثالة والتبن بالإضافة إلى لبوب الحنطة" (۲).

- وتتجلى أهميته كذلك كونه من أوائل العلوم التي كانت صدر الإسلام الأول، ولعل من البواعث التي بعثتهم على تدوين غريب القرآن كثرة السؤالات عن مفردات القرآن في وقت الصحابة، ومن تلك الأخبار الكثيرة: ما قاله عمر بن الخطاب-رضى الله عنه- على المنبر: يا أيها الناس ما تقولون في قول الله:

<sup>(</sup>١) انظر: المفردات، للراغب الأصفهاني (٥٤/١) فقد ذكر معنى الأهميتين الأوليين.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق (١/٥٥).

﴿ أَوْ يَأْخُذُ مُرَعَلَ مَعُونِ ﴾ (سورة النحل-آية: ٤٧) فسكت الناس، فقام شيخ فقال: يا أمير المؤمنين هذه لغتنا في هذيل، التخوّف: التَّنَقُّص، فقال عمر: وهل تعرف العرب ذلك في أشعارهم؟ قال: نعم، قال شاعرنا أبو كبير الهذلي:

تَخوّف الرحلُ منها تامِكا قَرِدًا \* كما تَخوَّفَ عودَ النَّبْعَة السَّفِنُ (١).

كما أن بعض المفردات قد خفيت على أفراد من الصحابة، كما قال ابن عباس-رضي الله عنهما-: "أربع من القرآن لا أدري ما هي: الأوّاه، والحنان، والرقيم، والغسلين، وكل القرآن أعلمه إلا هذه الأربع"(٢)، وهذا مما ينبئ بالأهمية البالغة التي يتبوؤها هذا العلم من بين العلوم.

<sup>(</sup>۱) عزاه الأزهري في التهذيب لابن مقبل (۲٤٢/۷)، وأورد البيت الطبري في تفسيره (۲۱۳/۱۷). والتخوف: النتقص شيئًا فشيئًا. والتامك: السنام المرتفع. والقرد: الذي أكله القراد من كثرة أسفارها. أو الذي تنقّب وفسد من الرحل في السفر. والنبعة: واحدة النبع، وهو شجر تتخذ منه القسي. والسّفِن: المِبْرُد الحديد الذي ينحت به الخشب، يقول: تنقص رحلُها سنامَها المرتفع الذي تنقب من كثرة السفر، كما تنقص المِبْرُدُ عودَ النبعة. وفيه تشبيه بما في الصلابة.

**وانظر في شرح تلك المعاني**: تفسير القرطبي (۱۱۱/۱۰)، وغرائب القرآن، للنيسابوري (۲٦٦/٤)، وانظر في شرح تلك المعاني: تفسير القرطبي (۲۱۰/۱۳). ولسان العرب، (۱۰/۱۹)، (۱۰۱/۹۶)، (۲۱۰/۱۳).

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبدالرزاق في تفسيره من تفسير سورة الكهف(٣٢٥/٢)، وانظر: البداية والنهاية، لابن كثير (٣٣٣/٨).

المطلب الثاني: جهود العلماء في بيان غريب القرآن، وطريقة التأليف. المسألة الأولى: جهود العلماء في بيان غريب القرآن.

ألّف العلماءُ الجمَّاء الغفيرَ من كتب غريب القرآن، وسَببُ ظهورِ علم الغريب هو القرآن، فهو نواته، فلذا لا يخلو قرن من بعد عصر التدوين إلا وفيه من ألف.

ومن الكتب التي وصلَتْنَا في هذا الحقل، كتب المعاني، "وحيث رأيت في كتاب التفسير: (قال أهل المعاني)، فالمراد به مصنفو الكتب في معاني القرآن"(١): كمعاني القرآن، للفراء، والزجاج.

ومن الكتب مجازُ القرآن، لأبي عبيدة، وتذكرةُ الأريب، لابن الجوزي، وتحفةُ الأريب، لأبي حيان، وعمدةُ الحفاظ للسمين الحلبي...وغيرُها كثير (٢).

ومع بيان الغريب في كتبهم، فإن مَن كتب في علم المعاني أو الغريب يسعفون ذلك أحيانًا بالقراءة المفسِّرة، والبيت الشعري، وآراء العلماء، فهم ومع عنايتهم بالغريب فقد اعتنوا ببيان مواضيع لغوية أخرى متعلقة بالقرآن: كالحذف، والاختصار، وذكر الواحد بلفظ الجمع، والجمع بلفظ الواحد، ... وغير ذلك.

<sup>(</sup>١) الإتقان (٣/٢)

<sup>(</sup>۲) وانظر: رسالة الماجستير: علم غريب القرآن، لإبراهيم بن عبدالرحيم حسين، فقد عدّ مَن كَتَب في علم الغريب من مخطوطٍ ومطبوعٍ أو مجهولِ المؤلف فوصل به العدد إلى ٢٣٣ مؤلفًا (ص: ٥٠- في علم الغريب من مخطوطٍ ومطبوعٍ أو مجهولِ المؤلف فوصل به العدد إلى ٢٣٣ مؤلفًا (ص: ٥٠- )، وقد صنفها حسب القرون ابتداء من القرن الثاني وحتى هذا القرن.

فقدّمَتْ هذه الكتب فيضًا من الشواهد والأقوال واللغات التي تدور حول المفردة القرآنية، حتى شكلت كتبُ الغريب ثروةً لغويةً أصيلةً، رجع إليها أهل التفاسير عبر القرون.

وكذلك كتب المعاجم اللغوية والتي هي أوسع من كتب المعاني والغريب لا تخلو ولاسيما المطولة منها من تفسير غريب القرآن، وضبط ألفاظه، وبيان لهجات العرب المختلفة، ومن هذه المعاجم: تهذيب اللغة، للأزهري، ولسان العرب، لابن منظور،...وغيرها(١).

وأشهر هذه الكتب، والتي وُجد لها رواجٌ بين الناس كتاب المفردات للراغب الأصفهاني، هذا وإن كان السمين الحلبي قد أخذ ما عنده واستدرك عليه العُصْبة من الكلمات، إلا أنّ انتشار الأول بين أهل الفن وغيرهم أكثرُ صدى، وأرحبُ صدرًا؛ لما جُبِل عليه الناس من إلفة الرجوع إلى الأصل، وتركِ النقل، وإن كان الناقل مُضيفًا، إلا أنها إضافة لا تكادُ تذكر مقارنة بكتاب الأصل.

وأكثر أهل العراق في التأليف في كتب غريب القرآن، ولعل سبب ذلك أن دارهم كانت درا الخلافة في وقت احتاج الناس فيه إلى العلم، فنبعت كثير من التصانيف وقتها، كما أدت كثرة الفتوحات إلى دخول كثير من العجم في الإسلام، فاستدعى ذلك ذلكم التأليف في دار الخلافة.

واللافت في خريطة تأليف هذا الفن كثرةُ الكتب التي لا يُعرف مؤلفوها، حيث طغت على مَنْ عُرف، وهذا راجع إلى إقبال الناس إلى التأليف في هذا

<sup>(</sup>١) انظر: عناية المسلمين باللغة العربية خدمة للقرآن، أ. د. أحمد بن محمد الخراط (ص:١٢-١٩).

النوع من الفنون، حتى دخل فيهم من لم يُعرف ولم يُشهر بالتأليف والتصنيف (۱). المسألة الثانية: طريقة العلماء في تأليف كتب غريب القرآن.

وقد كان للعلماء في التصنيف طرقٌ متباينةُ الترتيب، أو الطول والاختصار، أو الغرض والغاية، فقد جعل بعضهم من التصنيف تسهيل الحفظ، وضبط العلم، وجعل بعضهم من التصنيف التوسع والشمولية:

- فقد رتب بعضهم الغريب في كتابه على حسب ترتيب المصحف، كما فعل عطاء في كتابه غريب القرآن، وأبو عبيدة في مجاز القرآن.

-ورتب بعضهم الغريب في كتابه على حسب الترتيب الهجائي، مع تجريد الكلمة من الزوائد، وإرجاعها لأصلها، كما فعل الراغب في المفردات، وكما فعل السمين الحلبي في كتابه عمدة الحفاظ.

-ومنهم من رتب الغريب بدون تجريد الكلمة عن الزوائد، مع الإبقاء على ترتيب السور في سرد الغريب من الألفاظ، وهو ابن عزيز السجستاني في كتابه نزهة القلوب، ولا يُعلم أحدٌ سبق إلى هذا النوع من الترتيب، ولا أحدٌ شابحه بعده.

-ومنهم من رتب كتابه على حسب الحرف الأخير من الكلمة، كما يفعله بعض أهل المعاجم اللغوية، وهو الرازي -مؤلف مختار الصحاح- في كتابه غريب القرآن، وهو ابن هذه الطريقة، وبيئتِهِ التي اعتاد عليها ومَرِن.

<sup>(</sup>١) انظر: مقدمة تحقيق كتاب نزهة القلوب، لأحمد عبدالقادر صلاحية، حيث أحصى المحقق في المقدمة ستةً وعشرين كتابًا مجهولة المؤلفين (ص:٥٧).

- ومنهم من رتب كتابه على حسب الترتيب الموضوعي، فهو لا يقصد بالتأليف كل الكلمات الغريبة، وإنما ينتقي منها الموائم لموضوع محدد معين، كتاب ابن قتيبة: غريب القرآن، فقد دار كتابه حول الكلمات التي كثر ورودها في القرآن. وكذلك كتاب: المصطلحات العسكرية في القرآن، لمحمود شيت خطاب، ولعل هذا البحث (غريب أسماء السور) داخل في هذا النوع من التأليف.

- وهنالك من المؤلفات في الغريب ما كانت مجموعة إلى غريب الحديث، فهي مزدوجة التأليف، ككتاب الغريبين، لأبي عبيد الهروي<sup>(۱)</sup>، والبيان في غريب القرآن والحديث، للأنباري.

- وهنالك من كتب الأراجيز الشعرية كطريقة نوعية في التأليف في الغريب، ومن هذه الكتب: الألفية في تفسير غريب القرآن، للعراقي، والتيسير العجيب في تفسير الغريب، لابن المُنيِّر (٢).

<sup>(</sup>۱) أبو عُبيد الهروي، أحمد بن محمد بن عبد الرحمن الباشاني، باحث من أهل هراة في خراسان، له: غريب القرآن وغريب الحديث، كانت وفاته عام ٤٠١ه. انظر: وفيات الأعيان، لابن خلكان (٩٦/١)، وبغية الوعاة، للسيوطى (٣٧١/١).

<sup>(</sup>۲) أحمد بن محمد بن منصور ابن المنير الإسكندراني، له مصنفات مفيدة، وتفسير نفيس، ومن كتبه: الانتصاف للكشاف، كانت وفاته سنة: ٦٨٣هـ. انظر: فوات الوفيات، لمحمد بن شاكر (١٤٩/١)، وشذرات الذهب، لعبد الحي ابن العماد (٢٦٦/٧).

# المبحث الأول علم أسماء سور القرآن

المطلب الأول: السورة في القرآن معنى وسياقًا وأنواعًا.

المسألة الأولى: معنى السورة.

لما كان القرآن عظيم المقام، ليس بالنثر ولا بالشعر، سمّى الله كتابه مخالفًا لما يعرفه العرب: فسماه قرآنًا، وأجزاءه سُورًا، وأبعاضَها: آية، لأنّ القرآن نزل بآيات صدّعت قلوب أهل مكة، وجاء في محكمها: ﴿ وَإِن عُنتُمْ فِي رَبِّ مِمَّا لَا نَا عَلَى عَبْدِنَا فَأَنُّوا بِسُورَةٍ مِن مِتْلِهِ ﴾ البقرة: ٣٣، بل لم تكن هذه اللفظة (سورة) معروفة في الكتب السماوية (١).

## واختُلِف في الأصل الاشتقاقي لمعنى السورة، فقيل:

هي مهموزة من (السُّؤْر): وهو ما بقي من الشراب، والسورة القرآنية قطعة من القرآن(7)، من سؤرة بعد سؤرة: أي قطعة بعد قطعة، حتى كمل منها القرآن، وخُففت الهمزة لما كثرت في الكلام(7).

<sup>(</sup>۱) نقل السيوطي في الإتقان (۱۷۸/۱) عن الجاحظ قوله: "ممى الله كتابه اسمًا محالفًا لما سمى العرب كلامهم على الجملة والتفصيل. سمى جملتَه قرآنًا كما سموا ديوانًا، وبعضَه سورة كقصيدة، وبعضَها آية كالبيت، وآخرَها فاصلة كقافية"، ولم أجد منقوله في كتب الجاحظ، ولا كتب الأدب.

<sup>(</sup>٢) انظر: تمذيب اللغة، للأزهري (٣٧/١٣).

<sup>(</sup>٣) **انظر**: جمهرة اللغة، لابن دريد (٧٢٣/٢).

-وقيل هي غير مهموزة من (سورة)، وتدور هذه اللفظة على عدة معان سامية هي: الإحاطة، والارتفاع، والشرف، والتمام.

أما الإحاطة فلأنها عائدة إلى سور المدينة، وهو أشرف الحيطان، لإحاطتها بآياتها واجتماعها كاجتماع البيوت بالسور (١).

أما من جعلها من الارتفاع، فتكون السورة بمعنى المنزلة الرفيعة (٢).

ومنه قول الشاعر:

أَلَمْ تَرَ أَنَّ الله أعطاكَ سُورَةً \* ترى كلَّ مَلْكٍ دونَهَا يَتَذَبْذَبُ (٣).

أما الشرف وعظيم الشأن؛ فتكون مأخوذة من قول العرب: له سورة في المحد<sup>(٤)</sup>.

أما التمام فهو من قول العرب للناقة التامّة: سورة (٥).

ولا مانع من اجتماع أصل المعنيين اللغويين في السورة القرآنية؛ إذ لا تعارض.

وأما عن جمعها فتجمع على (سُوَر)، كما قال تعالى: ﴿ **أَمْ يَقُولُونَ أَفْتَرَنَّهُ** 

<sup>(</sup>١) انظر: العين، للفراهيدي (٢٨٩/٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: الزاهر، للأنباري (٧٥/١).

<sup>(</sup>٣) للنابغة الذبياني، أي: أعطاك منزلة شرف، ارتفعت إليها عن منازل الملوك. وانظر: المرجع السابق، والأمثال، لابن سلام (ص:١٨٦)

<sup>(</sup>٤) انظر: المرجع السابق.

<sup>(</sup>٥) انظر: تفسير القرطبي (٦٦/١).

قُلْ فَأَتُواْ بِعَشْرِ سُورٍ مِّشْلِهِ مُفْتَرَيَّتِ وَادْعُواْ مَنِ اَسْتَطَعْتُم مِّن دُونِ اللهِ إِن كَنْتُمْ صَدِقِينَ ﴾ هود: ١٣.

ويجوز أن يجمع على سُوْرَات وَسُوَرَاتٍ (١).

## أما معنى السورة في الاصطلاح:

فقيل في تعريفها عدة تعاريف، أشهرها: أنها "قرآن يشتمل على آي، ذوات فاتحة وخاتمة، وأقلها ثلاث آيات"(٢).

وقيل: هي "طائفة مستقلة من آيات القرآن ذات مطلع ومقطع"("). وكلا التعريفين متقاربان، إلا أن الأول أحدُّ، والثاني أخصر.

المسألة الثانية: سياق مفردة (سورة) في القرآن.

إن المتأمل في ورود هذه المفردة في القرآن ليجد أنها سيقت في مساق القوة، أو التحدي، أو الإلزام، وكلها معان يجمعها معنى العلو والرفعة.

التوبة، فقد جاءت لفظة (سورة) بالإفراد في القرآن ثمان مرات، أربع منها في التوبة، فقد جاءت لفظة (سورة) بالإفراد في القرآن ثمان مرات، أربع منها في سورة التوبة، كما قال تعالى: ﴿ يَحَدَرُ ٱلْمُنَافِقُونَ أَن تُنزَّلُ عَلَيْهِمُ سُورَةٌ نُننِئُهُم فِان نزول بِمَافِى قُلُوبِهِم ﴾ التوبة: ٦٤، والتي أسهبت في ذكر المنافقين وفضحهم، فإن نزول

<sup>(</sup>١) انظر: المرجع السابق.

<sup>(</sup>٢) البرهان، للزركشي (٢٦٤/١).

<sup>(</sup>٣) مناهل العرفان، للزرقايي (٣٥٠/١)

السورة من القرآن أشدُّ ما يكون وقعًا على المنافقين؛ لأن نزولها مُشِبَّهُ بحالة مُقلِقة رهيبة، كما قال تعالى: ﴿ أَوْكُصَيِّبِ مِنَ السَّمَآءِ فِيهِ طُلُبَتُ وَرَعَدُّ وَرَعَدُّ وَرَعَدُّ وَرَعَدُّ وَرَعَدُّ وَرَعَدُّ وَرَعَدُّ وَرَعَدُ وَرَقَدُ يَجْعَلُونَ مُقالِقة رهيبة، كما قال تعالى: ﴿ أَوْكُصَيِّبِ مِنَ السَّمَآءِ فِيهِ طُلُبَتُ وَرَعَدُ وَرَعَالَى: ﴿ اللَّهُ مُنْ مُنْ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّالِقُولُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ ال

وفي سياق القوة كذلك تجد مفردة (سورة) جاءت في سياق القتال، ولأن هذا السياق شديد على القلوب المريضة زاد في وصف السورة بوصف إضافي متفرد عن بقية المواضع التي ذكر فيها مفردة (سورة)، حيث وصفها بالإحكام، فقال تعالى: ﴿ وَيَقُولُ الَّذِينَ عَامَنُوا لَوْلَا نُزِلَتَ سُورَةً فَإِذَا أُنزِلَتَ سُورَةً فَإِذَا أُنزِلَتَ سُورَةً فَإِذَا أُنزِلَتَ سُورَةً فَعَكَمَةً وَذُكِرَ فِهَا الْمَعْنِي عَلَيْهِ مِنَ الْمَوْتِ ﴾ فقال تعالى: ﴿ وَيَقُولُ الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضُ يَنظُرُونَ إِلَيْكَ نَظَرَ الْمَعْشِي عَلَيْهِ مِنَ الْمَوْتِ ﴾ في المحدد ٢٠ "وكل سورة ذكر فيها الجهاد فهي محكمة، وهي أشد القرآن على المنافقين "(١).

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير القرطبي (١٦/٢٤٣).

٧-وفي سياق التحدي جاءت مفردة (سورة) على صيغة الإفراد والجمع، في بيان التحدي الأكبر لكل معارض للقرآن، حاضر زمن النزول، أو غائب عنه، وذلك بأن يأتي بسورة مثله، أو بستور مثله، فقال تعالى: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ أَفَتَرَنَهُ أَلُ فَأَتُوا بِسُورَ مِثْله، فقال تعالى: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ أَفَتَرَنَهُ أَلُ فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِثْلِهِ وَاللّهِ إِن كُنْهُمْ صَدِقِينَ ﴿ اللّهِ إِن كُنْهُمْ صَدِقِينَ ﴿ اللّهِ إِن كُنْهُمْ صَدِقِينَ ﴿ اللّهِ إِن كُنْهُمْ صَدِقِينَ اللهِ إِن كُنْهُمْ صَدِقِينَ اللهِ وَاللّهُ إِن كُنْهُمْ صَدِقِينَ ﴾ يونس: ٢٨، وقال سبحانه: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ اللّهِ إِن كُنْهُمْ صَدِقِينَ ﴾ هود: ١٣.

٣-وفي سياق الإلزام تصدرت لفظة (سورة) لوصف سورة النور، وحيث جاءت بالأحكام والحدود في أولها، والتي فيها صيانة الأعراض والأنفس، فناسب أن تأتي مفردة (السورة) في قوة الوصف، وإلزام الأحكام، كما قال تعالى: ﴿ شُورَةُ أَنزَلْنَهَا وَفَرَضْنَهَا وَأَنزَلْنَا فِيهَا ءَايَتِ بَيْنَتِ لَعَلَّكُمْ لَذَكُرُونَ ﴾ النور: ١٠

ومن سياقات الإلزام-أيضًا- الآية التي ذُكرت سابقًا من سياقات التحدي وهي قوله تعالى: ﴿ وَيَقُولُ الَّذِينَ عَامَنُوا لَوَلا نُزِلَتَ سُورَةً فَإِذَا أُنزِلَتَ سُورَةً فَإِذَا أُنزِلَتَ سُورَةً فَإِذَا أُنزِلَتَ سُورَةً فَعَكَمَةً وَهُ وَكُوكِرَ فِهَا الْقِتَ اللّٰ رَأَيْتَ اللّٰذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ يَنظُرُونَ إِلَيْكَ نَظَرَ الْمَغْشِي عَلَيْهِ مِنَ وَثُوكِر فِهَا الْقِتَ اللّٰ رَأَيْتَ اللّٰذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ يَنظُرُونَ إِلَيْكَ نَظَرَ الْمَغْشِي عَلَيْهِ مِنَ الْمُوسِعِ: الإلزام المُوسِعِ: الإلزام الله عدى: "﴿ فَإِذَا أُنزِلَتَ سُورَةً تُحَكّمُهُ ﴾ وأي: ملزم عا فيها من الأحكام، قال السعدي: "﴿ فَإِذَا أُنزِلَتَ سُورَةً تُحَكّمُهُ ﴾ وأي: ملزم العمل بها"(١).

<sup>(</sup>١) تفسيره تيسير الكريم المنان (ص:٧٨٨).

## المسألة الثالثة: مناسبة أسماء السور لمضمونها.

كانت عادة العرب في التسمية أن يأخذوا اسمه من نادرٍ أو مستغرب، أو يأخذوا اسمه لِمَا في الاسم من ملحوظ التكرار، أو لكون هذا الاسم المُختار ورد أولاً قبل غيره، كما أنهم يسمون قصائدهم بأشهر ماكان فيها<sup>(۱)</sup>، وإن كان ذلك من عاداتهم لكنها عادةً ليست مطردةً في كل حال، موجودةً في كل سياق، لكن ذلك ملحوظ موجود، وعلى ذلك كانت التسمية لبعض سور القرآن.

وقد يُلمح في اسم السورة وصفُها، أو قصتُها، أو كلمتُها الأبرز: كسورة (براءة)، (الفاتحة) في الوصف، وكسور (يوسف) و(لقمان) في القصة، وكسورة (براءة)، و (ألم تنزيل السجدة) في الكلمة (٢)، وهذا يدل على غاية المرونة في موضوع اختيار الأسماء، وأن الأمر قد يعود في بعض الأحايين إلى ما اشتهر ودار بين الألسن، فتسمى السورة بذلك الاشتهار.

وكل ذلك يدل على البساطة العربية التي جُبل عليها العرب، وهي ما أقرّه الإسلام في ترك التكلف والأمر بذلك، فقد أمر الله عباده بالبعد عن التكلف،

<sup>(</sup>١) انظر: البرهان، للزركشي (١/١٩٧).

<sup>(</sup>۲) انظر: تفسير ابن عاشور (۹۱/۱)، ومثل هذا الصنيع يدل على ما أكده البحث من كون بعض أسماء السور اجتهادي، وليس كلَّه عن توقيف، فالاجتهادي منه جاء بعضه متدرجًا حتى استقر على اسمه الأشهر بعد زمن، قال ابن عاشور في نفس الموضع: "والظاهر أن الصحابة سموا بما حفظوه عن النبي في أو أخذوا لها أشهر الأسماء التي كان الناس يعرفونها بما ولو كانت التسمية غير مأثورة".

فقال تعالى: ﴿ وَمَا أَنَا مِزَالَتُكَلِّفِينَ ﴾ ص: ٨٦ ، وعن عمر قال: "نهينا عن التكلف" (١٠).

وعلى هذا فإن البحث لا يميل إلى التكلف في هذا الباب، ولا إلى ما نحى إليه الزركشي في مناقشة أسباب اختيار الأسماء للسور، فقد علل بتعليلات لم تستقم له في كل السور، فأورد ما خالف وعلل له بعلل. فعلى سبيل المثال: يرى أن سورة النساء سميت بذلك لِمَا تردَّد فيها من أحكام النساء، ثم أخذ يعلل لِما خالف هذا التنظير، كما في سورة هود، ولِمَ لمْ تُسَمَّ سور هود بسورة نوح؟ مع كون اسم نوح هو الأكثر ورودًا فيها، وذكر أشياء غير ذلك (٢).

والحقيقة أن كل ذلك لا يُحتاج معه إلى الإسهاب في التعليل، خصوصًا مع غياب النص في ذلك، وعدم الشواهد عن الصحابة أو التابعين في استطلاب هذا العلم، كما يرى البحث أن مصير ذلك عائدٌ إلى البساطة العربية في الاختيار كما ذُكر آنفًا.

كما أن مبدأ التعاليل التي أوردها الزركشي تتعارض مع رأيه القاضي بتوقيف الأسماء، وأنها ليست اجتهادًا من الصحابة، وهذا مما يدعم رأي البحث-كما سيأتي- في كون بعض أسماء السور اجتهادًا، وأن البعض منها توقيف.

المسألة الرابعة: أنواع أسماء السور من حيث اللغة.

والناظر في أسماء السور يجد أنها لم تكن على نوع لغوي واحد، بل كان

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب: الاعتصام بالكتاب والسنة، في باب: ما يكره من كثرة السؤال وتكلف ما لا يعنيه، ورقم (٧٢٩٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: البرهان (٢/١/١).

## منها أسماء، وأفعال، وحروف:

فمن الأسماء: سور آل عمران، ومريم، ومحمد.

ومن الأسماء ماكان اسم جنس: كسور البقرة، والنحل، والنور.

ومن الأسماء ماكان اسم علم: كسور هود، ويوسف، ولقمان.

ومنها ماكان مفردًا: كسور المائدة، والعنكبوت.

ومنها ماكان جمع مذكر سالم: كسور المؤمنون، والمنافقون.

ومنها ماكان جمع مؤنث سالم: كسور الصافات، والمرسلات، والنازعات.

ومنها ماكان جمع تكسير: كسور الأنبياء، والشعراء.

ومنها ماكان مصادر: كسور التوبة، والمجادلة، والطلاق.

ومنها ماكان اسم فاعل: كسور فاطر، وغافر، والمزمل.

أما اسم المفعول: فسورة المُمتَحَنة، على قول من قال إنها اسم مفعول وليست اسم فاعل، وسيأتي بيانه والخلاف فيه.

ومن الأفعال: سور فُصِّلت، وعَبَس.

ومن الحروف: سور ص، وق.

### المطلب الثاني: أسماء السور بين التوقيف والاجتهاد.

كان كتاب الوحي زمن النبي على يكتبون القرآن على الرقاع وغيرها، ولم يكن المصحف مجموعًا عند أحد منهم، قال زيد بن ثابت: "كنا عند رسول الله على نؤلف القرآن من الرقاع"(١).

فجميع القرآن كُتِب في زمن النبي عَلَيْ ، وكُتِب مفرقًا، وأوثق ما كتبه الصحابة ما كان مكتوبًا بين يديه على حقيقة، إذْ إن بعضهم كان يكتب بعض الآيات لنفسه؛ لأنه على أباح كتابة القرآن فقال: " لا تكتبوا عني، ومن كتب عنى غير القرآن فليمحه" (٢).

### وهل كتبوا أسماء السور؟

لم يكن ذلك معروفًا، بل كانت المصاحف زمن النبي على خالية من النقطِ، والشكلِ، والتعشير، والتخميسِ، والتحزيبِ، وكتابةِ عدّ الآي في خواتم السور، وكتابةِ أسماء السور (٣).

<sup>(</sup>١) رواه مسلم، في: فضائل الصحابة، في باب: فضل الصحابة ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم، ورقم (٢٥٣٣).

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم، في كتاب: الزهد والرقائق، في باب التثبت في الحديث وحكم كتابة العلم، ورقم (٢). (٣٠٠٤).

<sup>(</sup>٣) والشَّكْل: يعود معناه في الصدر الأول إلى التنقيط. فالفتحة: نقطة على أول الحرف. والضمة: على آخره. والكسرة: تحت أوله. والذي اشتُهر الآن الضبطُ بالحركات المأخوذة من الحروف وهو الذي أخرجه الخليل.

والتعشير: من الرقم عشرة، وهو أن يجعل علامة عند انتهاء كل عشر آيات.

والعلة في التجريد هي: المبالغة في المحافظة على رسم المصحف، والخوف ممّا قد يسببه عدم تجريده من التغيير فيه، كما قال أبو عبيد القاسم بن سلام: " مخافة أن ينشأ نُشُوء يدركون المصاحف منقوطة فيرى أن النقط من القرآن"(١)، وقال ابن نجيم الحنفي: "وما روي عن ابن مسعود —رضي الله عنه— من قوله جردّوا القرآن فذلك في زماهم؛ لأنهم كانوا ينقلونه عن النبي كما أنزل"(١).

ولأجل هذا وقع الخلاف في أسماء السور، هل هو توقيفي أم اجتهادي؟ والعلماء على قولين اثنين:

القول الأول: أكثر العلماء على أن أسماء سور القرآن توقيفية عن النبي القول الأول: أكثر العلماء على أن

وهو الظاهر من قول ابن جرير، حيث قال في تفسيره: "لِسور القرآن أسماءً سمّاها بما رسول الله على "(")، كما استبعد الزركشي القول بعدم التوقيف، وقال: "وينبغى البحث عن تعداد الأسامى: هل هو توقيفى أو بما يظهر من

والتخميس: من الرقم خمسة، وهو أن يجعل علامة عند انتهاء كل خمس.

والتحزيب: أن يجعل علامة عند مبتدأ كل حزب.

انظر: العناية شرح الهداية، لمحمد بن محمد البابرتي (٢٩٠/١٤)، والإتقان (١٨٤/٤)، ومناهل العرفان (٣٣٤/١)، والموسوعة الفقهية الكويتية (١٥/٣٨).

<sup>(</sup>١) غريب الحديث، لأبي عبيد القاسم بن سلام (٤٧/٤).

<sup>(</sup>٢) البحر الرائق، لزين الدين الحنفي (٢٣١/٨).

<sup>(</sup>٣) في تفسيره جامع البيان (١٠٠/١).

المناسبات؟ فإن كان الثاني فلن يعدم الفطن أن يستخرج من كل سورة معاني كثيرة تقتضى اشتقاق أسمائها وهو بعيد"(١).

كما جزم بهذا القول السيوطي، وقد ذكر أن لديه آثارًا تدل على ذلك، ولكنه تركها خشية الإطالة وذكر شيئًا منها (٢).

بل جزم البجيرمي<sup>(۱)</sup> بأنها هكذا في اللوح المحفوظ، فقال: "أسماء السور بتوقيف من النبيّ بألث أسماء السور وترتيبها وترتيب الآيات كل من هذه الثلاثة بتوقيف من النبيّ بألث أخبره جبريل عليه السلام بأنها هكذا في اللوح المحفوظ" (٤).

وذهب إلى هذا القول من المعاصرين د. غانم قدوري $^{(\circ)}$ .

وما استدل به أهل هذا القول:

١- بعض النصوص التي دلت على تسمية بعض السور من النبي على كما قال على: "لا تجعلوا بيوتكم مقابر، إن الشيطان ينفر من البيت الذي تقرأ

<sup>(</sup>١) البرهان (١/٢٧٠).

<sup>(</sup>٢) الإتقان (١/٦٨١).

<sup>(</sup>٣) سليمان بن محمد بن عمر البجيرمي، فقيه مصري، تعلم في الأزهر، ودرّس، وكف بصره. له: التجريد (وهو حاشية على شرح المنهج في فقه الشافعية)، والإقناع في حل ألفاظ أبي شجاع، توفي سنة: ١٢٢١هـ.

انظر: معجم المطبوعات العربية والمعربة، ليوسف إليان (٢٩/٢)، والأعلام، للزركلي (١٣٣/٣).

<sup>(</sup>٤) تحفة الحبيب على شرح الخطيب (7/7).

<sup>(</sup>٥) **انظر كتابه**: محاضرات في علوم القرآن (ص:٨٧).

فيه سورة البقرة"<sup>(١)</sup>.

٢-واستدلوا-أيضًا- بأنه لا يُتصور أن تنزل آية فيقول عَلَيُّ: "ضعوها في سورة كذا"، والسورة ليس لها اسم بينهم (٢).

ولمناقشة هذين الدليلين يقال:

-إنهم في الدليل الأول جعلوا البعض دالاً على الكل؛ أي: استدلوا ببعض الأحاديث المُصرِّحة بالتسمية على إثبات أصل المسألة، وإن كان النص لم يكن في كل السُّور، لكن وروده في البعض يعطي دلالة على أصل التوقف في المسألة-هكذا يُفهم قولهم- وهذا ضعيف لكون الدليل أضيق من المدلول.

وهذا المَنزع في طريقة الاستدلال ليس بلازم-أيضًا-؛ لأن ثبوت الحديث في أسماء معينة لا يُثبتها في بقية السور، بل يلزم من ذلك دليل مستقل لكل سورة، وهذا ما لم يذكره أحد ممن ذهب إلى هذا القول<sup>(٣)</sup>.

-أما دليلهم الثاني: بأنه لا يُتصور أن تنزل آية فيقول عَلَيْ : "ضعوها في سورة كذا"، والسورة ليس لها اسم بينهم.

فنص الحديث أنه عليه إذا أُنزِل عليه الشيء يدعو بعض من يكتب عنده

<sup>(</sup>١) رواه مسلم، في: صلاة المسافرين وقصرها، باب: استحباب صلاة النافلة في بيته، ورقم (٧٨٠).

<sup>(</sup>٢) انظر: الواضح في علوم القرآن، لمصطفى ديب البغا (ص:٧٧).

<sup>(</sup>٣) لا يدخل في الأسماء تلك الألقاب والصفات التي جاءت بعضها عن الصحابة أو التابعين أو العلماء من بعدهم، فإن السيوطي قال عن سورة الفاتحة كما في الإتقان(١٧٨/١): "وقد وقفت لها على نيف وعشرين اسمًا"، فإن السيوطي لما أثبت التوقيف إنما عنى بذلك الاسم المشتهر للسورة، كالفاتحة، والتوبة، دون الرقية، وسنام القرآن، والفاضحة، والعلم عند الله.

يقول: "ضعوا هذا في السورة التي يُذكر فيها كذا وكذا"(۱)، والحديث ضعيف الإسناد، وإن كان مشهورًا بين أهل هذا الفن، لأجل يزيد الفارسي وهو مجهول(۲)، وهو قطعة من حديث ابن عباس لما سأل عثمان: " ما حملكم على أن عمدتم إلى الأنفال وهي من المثاني...".

وعلى القول بصحة الحديث-تنزلاً-، فإن الرواية أنه على قال: "السورة التي يُذكر فيها كذا وكذا"، فهو لم يسم السورة إنما ذكر شيئًا ذُكر فيها، وهنا تردد: هل كان على يسميها باسمها المُشتهر، أم يذكر شيئًا للدلالة عليها.

ثم يقال أيضًا: ليس في الحديث دليل واضح على لزوم إثبات كل أسماء السور؛ لأن من السور ما نزل جملة واحدة، ككثير من قصار السور، وفي هذه الحالة لا يُحتاج أن يقال عن آية: "ضعوها في سورة كذا"، لأن الآية من جملة

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد، في مسند عثمان بن عفان، ورقم (٣٩٩)، (٢٠/١)، وأبو داود في باب من جهر بالبسملة (٧٨٦)، والترمذي في أبواب التفسير (٣٠٨٦)، وقال: " هذا حديث حسن، لا نعرفه الله من حديث عوف، عن يزيد الفارسي"، وما ذكره -رحمه الله- فيه نقاش يأتي في الحاشية بعدها.

<sup>(</sup>٢) انظر: التاريخ الكبير(٨/٣٦) وفيه: "قال علي: قال عبد الرحمن: يزيد الفارسي هو ابن هرمز؟ قال: فذكرته ليحيى فلم يعرفه"، وقال في الجرح والتعديل لابن أبي حاتم (٢٩٤/٩): "عن علي ابن المديني قال ذكرت ليحيى قول عبد الرحمن ابن مهدى بأن يزيد الفارسي هو بن هرمز، فلم يعرفه"، فيزيد هذا اشتبه أمره على الكبار كابن مهدي، والبخاري، بل ذكره البخاري في كتابه الضعفاء (ص:٢٤١)، وحكم أحمد شاكر على هذه الرواية بنكارة الإسناد مع ضعفها، وقال كما في تحقيق المسند (٢٦١/١): "حديث لا أصل له، تطبيقًا للقواعد الصحيحة التي لا خلاف فيها بن أئمة الحديث".

السورة التي نزلت مرة واحدة.

والقول الثاني: أن التوقيف فيما ورد به الدليل، والباقي من اجتهاد الصحابة، وذهب لهذا القول ابن عاشور (۱)، وصبحي الصالح تسمية السور الدائمة، وقالوا: " لا نعلم نصًا عن رسول الله على يدل على تسمية السور جميعها، ولكن ورد في بعض الأحاديث الصحيحة تسمية بعضها من النبي كالبقرة، وآل عمران، أما بقية السور فالأظهر أن تسميتها وقعت من الصحابة رضي الله عنهم (۱).

وهذا القول سالمٌ من الاعتراض-على رأي الباحث-، وهو سهل القبول، لا يُحتاج معه إلى تكلفِ لقبوله والأخذ به-والعلم عند الله-.

<sup>(</sup>١) انظر: تفسيره (٩١/١) حيث قال: "والظاهر أن الصحابة سموا بما حفظوه عن النبي الله أخذوا لها أشهر الأسماء التي كان الناس يعرفونها بما ولو كانت التسمية غير مأثورة".

<sup>(</sup>٢) وقال: "لا نملك دليلا قويًا على أن أسماء السور توقيفية"، في كتابه: مباحث في علوم القرآن (ص:٩٧).

<sup>(</sup>٣) فتاوي اللجنة الدائمة (٢/٤).

### المبحث الثاني: بيان الغريب في أسماء السور

في هذا المبحث سيبدأ المقصود من الدراسة، وهو البحث والاقتصار على الغريب من أسماء السور، دون القريب إلى الذهن، البعيد عن الغرابة، كما هي عادة المؤلفين في بيان الغريب من المفردات من عدم الاستقصاء في كل ألفاظ القرآن، وإنما ما كان في دائرة الغرابة وخفاء المعنى.

كما أن مَن كتب في غريب الألفاظ يكتب تحت مظلة قرنه أو زمانه المعرفي والعلمي، -فما كان غريبًا في زمن قد لا يكون غريبًا في زمن آخر - فكذلك طريقة هذا البحث، فإن حصر الغريب هو أمر نسبي يختلف من عصر إلى عصر، ومن شخص إلى شخص، ومن عقل إلى عقل، والملحوظ أنه كلما ابتعد المؤلف عن زمن الحجة اللغوية، كلما طال عليه مؤلَّفُه، وتعددت عليه أوراقُه، فما كتبه أهل معاني القرآن في القرون الأولى يختلف عما كتبه المتأخرون عنهم كمَّا وتفصيلاً وإثارةً لكثير من الغريب الذي لم يكن غريبًا في زمان مضى.

ويدخل في البحث مالو كانت المفردة غيرَ غريبة لكن يخفى تحديدُ المراد بها، فلا تكون الغرابة من حيث معنى المفردة، وإنما من جهة الإطلاق والتعيين، كالدخان، وقريش.

ولا يدخل في نطاق البحث السور التي سميت بالحروف المقطعة، كطه، ويس.

ومن هنا يُنتَقل إلى المقصود الأعظم من إيراد البحث، وعلى الله التُّكلان.

### سورة آل عمران:

هذه الكلمة تتكون من قسمين: (آل) و (عمران).

-(آل) آلُ الرجل هم أهلُه وعيالُه، ويعم أتباعَه أيضًا، ويدل على شمول الأتباع قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَدْخِلُواْءَ اللَّ فِرْعَوْنَ السَّكَ الْمَدَابِ ﴾ غافر: ﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَدْخِلُواْءَ اللَّ فِرْعَوْنَ السَّكَ الْمَدَابِ ﴾ غافر: (١).

وقريب من معنى الأتباع من كان على دين الشخص وملته، بدلالة أن الله قال لنوح: ﴿ أَمِّلَ فِيهَامِن كُلِّ زَوِّجَيِّنِ أَتَنَيِّنِ وَأَهْلَكَ ﴾ هود: ١٠، فلما أغرق الله ابنه قال نوح: ﴿ رَبِّ إِنَّابَنِي مِنْ أَهْلِي ﴾ هود: ٥٠، فقال الله: ﴿ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ ﴾ هود: ٢٥، لأنه لم يكن من المصدقين بدعوة نوح (٢).

وقد يأتي السياق دالًا على انحسار معنى الآل في الأهل والقرابة دون الأتباع، كقوله على منح الصدقات لقرابته: "إِنَّ هَذِهِ الصَّدَقَاتِ إِنَّمَا هِيَ الْتَباع، كقوله عَلَيْ في منح الصدقات لقرابته: "إِنَّ هَذِهِ الصَّدَقَاتِ إِنَّمَا هِيَ أَوْسَاخُ النَّاسِ، وَإِنَّمَا لَا تَحِلُ لِمُحَمَّدٍ، وَلَا لِآلِ مُحَمَّدٍ".

وقد كثر استعمال الآل في قرابة الرجل وأهله (٤)، ولكن المؤثرات كالسياق أو القواعد الشرعية هو ما يحدد عموم المعنى أو خصوصه.

<sup>(</sup>١) انظر: المفردات (ص:٩٨)، ولسان العرب (٣٨/١١)، وقال الراغب في الموطن السابق: "آل: مقلوب من الأهل".

<sup>(</sup>٢) انظر: تهذيب اللغة (٢١/٣٨)

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم في كتاب الزكاة، باب: ترك استعمال آل النبي على الصدقة، ورقم (١٠٧٢).

<sup>(</sup>٤) انظر: المفردات (ص:٩٨)، شمس العلوم، لنشوان الحميري (٣٧٦/١).

-(عمران) الصحيح من أقوال المفسرين أن (عمران) هو والد مريم أم عيسى (۱)، لا والد موسى (۲)، ويرجح ذلك سياق الآيات في سورة آل عمران، حيث ذكر مريم بعد قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللّهَ اَصْطَفَى عَادَمُ وَنُوحًا وَعَالَ إِنْ رَهِيمَ وَعَالَى عَمْرَنَ عَلَى اللّهَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

وعمران هو من نسل هارون أخي موسى، فقد كان من أحبار اليهود وصالحيهم (٣).

وقيل المقصود بر (آل عمران) هم أتباعه على دينه، لا أهله وقرابته فحسب (٤)، ورجح بعضهم أنهم قرابته وأهله: وهم مريم وعيسى بالخصوص (٥)، ولعل الراجح الأول لحمل القرآن على أوسع معانيه، ولأنه لا معارض على التعميم، ولا دليل على التخصيص.

#### سورة الأنعام:

الأنعام جمع (نَعَم)، و(نَعَم) جمع لا واحد له من لفظه (٢).

<sup>(</sup>١) انظر: ذكره الرازي في تفسيره وانتصر له(١/٨)، ولم يذكر ابنُ كثير غيرَه في تفسيره (٣٣/٢).

<sup>(</sup>٢) ذكر هذا القول صاحب الكشاف (٤/١)، والرازي في تفسيره (٢٠١/٨) وغيرهم.

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير ابن عاشور (٢٣١/٣).

<sup>(</sup>٤) انظو: تفسير الطبرى (٣٢٦/٦).

<sup>(</sup>٥) انظر: تفسير ابن عاشور (٣١/٣).

<sup>(</sup>٦) انظر: مجاز القرآن، لأبي عبيدة (٨٩/١)، غريب القرآن، لابن قتيبة (٩٢/١).

والأنعام: الأزواج الثمانية التي ذكرها الله في كتابه: من الضّأن والمعز والبقر والإبل (١).

ولا يُسمَّى الواحد من جنس الغنم والبقر نَعَمًا، إلا الإبل فإنه اشتهر عليه (٢)، فإذا قيل: نَعَم. فلا ينصرف الذهن إلا للإبل خاصة.

وسميت الأنعام بذلك لما يحصل بها من الترفه والخير والنعمة (٣).

### سورة الأعراف:

الأعراف جمع (عُرْف) و (عُرُف)، وهو الرمل المرتفع، ثم أُطلق على كل ما هو عال مرتفع، ومنه عرف الديك (٤).

وأما المقصود بلفظة الأعراف الواردة في قوله: ﴿ وَعَلَى ٱلْأَعَرَافِ رِجَالٌ يَعْرِفُونَ كُلُّا فِي مِاللهُ عَلَى الْمُعْرَافِ أَعْلَى الْمُعْرَافِ أَعَالَى إِلَيْ الْمُعْرَافِ أَعَالَى إِلَى الْمُعْرَافِ أَعَالَى السَّورِ، وهو المذكور في قوله تعالى: ﴿ فَضُرِبَ بَيْنَهُم بِسُورِلَّهُ بَالْبُ اللهُ اللهُ فِي الرَّحَمَةُ وَظُلِهِ رُهُ السَّورِ، وهو المذكور في قوله تعالى: ﴿ فَضُرِبَ بَيْنَهُم بِسُورِلَهُ اللهُ الله

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير الطبري (٢٥٧/٦)، وتفسير الزمخشري (٣٤٣/١).

<sup>(</sup>۲) **انظر**: تفسير الرازي (۱٦٣/٧).

<sup>(</sup>٣) انظر: مقاييس اللغة، لابن فارس (٥/٤٤٦).

<sup>(</sup>٤) انظر: غريب القرآن، لابن قتيبة (ص:٥٥)، وتحذيب اللغة (٢٠٨/٢)، والصحاح، للفارابي (٤) انظر: غريب القرآن، لابن قتيبة (ص:١٤٥)،

<sup>(</sup>٥) انظر: معاني القرآن، للزجاج (٣٤٢/٢)، وتفسير الطبري (٢١/١٢)، وتفسير القرطبي (٢١١/٧).

ولا عبرة بقول من قال: إن أصحاب الأعراف هم الملائكة (1)، وهو مردود بأكثر من وجه، ومن ذلك: أن الله وصفهم بأنهم رجال، والملائكة لا ينقسمون إلى ذكور وإناث، وكذلك إخبار الله عنهم أنهم يطمعون أن يدخلوا الجنة، كما قال سبحانه: ﴿ لَمْ يَدَّنُلُوهَا وَهُمْ يَطْمَعُونَ ﴾ الأعراف: ٢٤ (٣)، والطامع هم أهل التكليف من بني آدم.

### سورة الأنفال:

الأنفال جمع (نَفَل)، وهو العطاء، والإعطاء، ومنه عطية الطوع التي لا تجب، كصلاة النافلة، ونفَّلت فلانًا تنفيلاً: أعطيته نفلاً (٤)، فمدار المعنى على الزيادة.

واختلف فيه اصطلاحًا، فقيل: الأنفال الفيء (٥).

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير الطبري (٢ / ٤٥٢) وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير الطبري (٢١/٩٥٩) ، وقد أسنده إلى أبي مجلز.

<sup>(</sup>٣) انظر: الحبائك في أخبار الملائك، للسيوطى (ص:٢٦٦).

<sup>(</sup>٤) انظر: مجاز القرآن، لأبي عبيدة (٢٤٠/١)، ومقاييس اللغة (٥٥/٥).

<sup>(</sup>٥) وهو قول عطاء، أسنده إليه الطبري في تفسيره (٣٦٣/١٣).

وذهب الجمهور إلى أن الأنفال: الغنائمُ كلُّها(١).

والصحيح-والعلم عند الله- أن الأنفال الفيء؛ لأن القول بأنها الغنائم كلُها يلزم منه القول بنسخ الآية الأولى من سورة الأنفال: ﴿ يَسَتَكُونَكَ عَنِ ٱلْأَنفَالِ كُلُها يلزم منه القول بنسخ الآية الأولى من سورة الأنفال: ﴿ وَأَعْلَمُوا أَنَّمَا غَنِمَتُم عَنِ الْأَنفَالُ: ١، والناسخ لها قوله تعالى: ﴿ وَأَعْلَمُوا أَنَّمَا غَنِمَتُم مِن القول مِن القول مِن القول عِدم النسخ أولى من القول بالنسخ.

أما مع القول الأول فلا يكون هنالك تعارض بين الآيتين، بل لكلِّ وما يناسبه.

فإن قيل: الأنفال الفيء، فالفيء: هو ما يسره الله للمسلمين من أموال الكفار من غير انتزاعه منهم بالقهر، يدل عليه قوله: ﴿ وَمَا أَفَاءَ اللّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْهُمُ الكفار من غير انتزاعه منهم بالقهر، يدل عليه قوله: ﴿ وَمَا أَفَاءَ اللّهُ عَلَى وَمُ اللّهِ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلٍ وَلَا رِكَابٍ ﴾ الحشر: ٦، وهذه الآيات نزلت في بني النضير، الذين نزلوا على حكم النبي عليه من غير قتال، ولم يخالف كونها نزلت في غيرهم أحدٌ من المفسرين.

وأما الغنيمة: فهي ما انتزعه المسلمون من الكفار بالغلبة والقهر، وهذا يدل عليه قوله تعالى: ﴿ وَأَعَلَمُوا أَنَّمَا غَنِمْتُم مِن شَيْءٍ ﴾ الأنفال: ١١، وقد نزلت الآية

<sup>(</sup>۱) وهو قول ابن عباس، ومجاهد، وعكرمة، والضحاك، وغير واحد...أخرجها الطبري في تفسيره (٣٦٠/١٣)

<sup>(</sup>٢) وممن قال بالنسخ مجاهد، وعكرمة، والسدي، قال البغوي مبينًا وجهة رأيهم: "كانت الغنائم يومئذ للنبي على فنسخها الله عز وجل بالخمس" (٣٢٥/٣).

بعد غزوة بدر وقبل تقسيم الغنائم (١).

وذهب بعضهم إلى عدم التفريق بين الفيء والغنيمة (٢)، وحتى ينسجم له القول قال بنسخ آية الحشر ﴿ وَمَا أَفَاءَ اللّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْهُمْ فَمَا أَوْجَفَتُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلِ وَلَارِكَابٍ ﴾ الحشر: ٦، والناسخ لها آية الأنفال: ﴿ وَٱعْلَمُواْ أَنَّمَا غَنِمْتُم مِّن مَنْ عِ ﴾.

وهو قول لا معنى له؛ لأن القول بالنسخ لا يكون إلا بدليل صريح صحيح، وعدم القول بالنسخ أولى، كما أن غزوة النضير وقعت بعد بدر، ولا ينسخ المتقدمُ المتأخر.

### سورة الحِجْر:

أصل الكلمة يدل على المنع والإحاطة، وهي مصدر من (حَجَرَه)، فالعقل يُسمَّى حِجْرًا؛ لمنعه عما لا ينبغي، كما قال تعالى: ﴿ مَلْ فِ ذَلِكَ قَسَمُّ لِنِي جَبْرٍ ﴾ الفجر: ٥.

والحِجر أيضًا: حطيم مكة، لمشابحته الحُجْرة.

والحِجر أيضًا: الحرام (٢)، ومنه قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَرُونَ ٱلْمَلَتُمِكَةَ لَابْشَرَىٰ يَوْمَ يِزْ

<sup>(</sup>۱) وهذا التفريق بين الفيء والغنيمة قول الثوري بإسناد الطبري (۱۳/٥٤٥)، ورجحه وانتصر له (۲/۸)، وذكره القرطبي أولاً في تفسيره (۲/۸)، ونسب هذا القولَ إلى أكثر العلماء الشنقيطيُّ في أضواء البيان (۶/۲).

<sup>(</sup>٢) وهو قول قتادة كما أسنده الطبري في تفسيره (٢/١٣).

<sup>(</sup>٣) انظر في المعاني السابقة: معاني القرآن، للأخفش (٣١٣/١)، ومقاييس اللغة (١٣٩/٢)، وتحذيب اللغة (٨١/٤).

لِلْمُجْرِمِينَ وَيَقُولُونَ حِجْرًا عَجُورًا ﴾ الفرقان: ٢٢، وهو من قول الكفار للملائكة. وهي كلمة استعاذة معروفة في الجاهلية، فكان إذا لقي الرجل من يخافه قال: حجرًا محجورًا، أي حرامًا عليك التعرض لي، يظنون أن ذلك نافعهم (١).

والحِجْر أيضًا: مكان في شمال الجزيرة العربية، وهو الوادي الذي قطنه أصحاب الحجر، -وهو المراد باسم السورة - وهم قوم ثمود الذين قال الله عنهم: ﴿ وَلَقَدُ كُذُبَ أَصَكُ ٱلْمُحْرِسُلِينَ ﴾ الحجر: ٨٠، وتُسمى الجبال التي فيها بالأثالِث، إذا رآها الرائي من بعد ظنها متصلة، فإذا توسطها رأى كلَّ قطعة منها منفردة بنفسها (٣).

وقيل: إن حِجْر ثمود مشتق من الحجارة التي ينحتونها من أصل الجبل (٤)، ومناسبته للاشتقاق: الصلابة، لما فيها من المنع والتأبيّ.

### سورة الإسراء:

من السُّرى، وهو سير الليل، يقال: سريتُ وأسريتُ إذا سرتُ ليلا<sup>(٥)</sup>، وجاءت اللغتان في القرآن، في قوله تعالى: ﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِي ٓ ٱسْرَى بِعَبْدِهِ عَلَيْلًا ﴾

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير القرطبي (۲۱/۱۳)، وقيل في عود الضمير في ﴿ وَيَقُولُونَ ﴾: أنه عائدٌ على الملائكة، فيكون تقدير الكلام: وتقول الملائكة حرامًا محرمًا أن تكون لهم البشرى إلا للمؤمنين. انظر: التحرير والتنوير (۷/۱۹).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير الطبري (١٢٦/١٧)، وتفسير الزمخشري (٥٨٦/٢)، وتفسير الرازي (١٥٧/١٩).

<sup>(</sup>٣) انظر: معجم البلدان (٢٢١/٢).

<sup>(</sup>٤) انظر: تفسير ابن عاشور (٨٣/١٤).

<sup>(</sup>٥) انظر: معاني القرآن، للفراء (٢٢٥/٣)، وتحذيب اللغة (٣٧/١٣)، ومقاييس اللغة (٣/١٥١).

الإسراء: ١، وفي قوله: ﴿ وَالْيَلِ إِذَا يَسْرِ ﴾ الفجر: ٤، وبعضهم فرق بين أسرى وسرى: فأسرى سار من أول الليل، وسرى سار من آخره، لكنه غير مشهور، والأول أعرف منه (١).

وإنما قال الله: ﴿ لَيْكُ ﴾ والسُّرَى لا يكون إلا ليلاً؛ لأجل التأكيد والتثبيت في ذهن المخاطب، وأنه مقصود بالذكر، كقولهم: سرت أمس نمارًا والبارحة ليلاً (٢).

والمقصود بالإسراء في السورة رحلته على من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى كما هو بيان الآية الكريمة.

# سورة الفُرقان:

الفَرْق: خلاف الجمع، والفُرقان مصدر فرَّق بين الشيئين: إذا فصل بينهما. يقال: فرَّق بين الجماعة.

ومن لوازم معناه: الحُجَّة، والنَّصر (٣). وكلُّ ما كان فيه صفة التمييز بين شيئين فهو فرقان، ومنه سمى الله بدرًا فُرقانًا، فقال: ﴿ وَمَا أَنْزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا يَوْمَ اللهُ بَدُرًا فُرقانًا، فقال: ﴿ وَمَا أَنْزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا يَوْمَ اللهُ بَدُرًا فُرقانًا، فقال: ﴿ وَمَا أَنْزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا يَوْمَ لَلهُ عَمْدًا فِي اللهُ ا

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير القرطبي (١٠/٥٠١).

<sup>(</sup>٢) انظر: حاشية الانتصاف على الكشاف (٢/٦٤٦)، ولسان العرب (٣٨٢/١٤).

<sup>(</sup>٣) انظو: تفسير الزمخشري (٢٦٢/٣)، ومقاييس اللغة (٣٠٢/١٠).

<sup>(</sup>٤) انظر: تهذيب اللغة (٩٨/٩).

والفرقان من سورة الفرقان هو القرآن، لأنه يُفرِّق بين الحق والباطل (۱)، ولأنه نزل مفروقًا، أي: مفصولًا بين بعضه وبعض في الإنزال، وقد وصفه الله بالوصفين، فقال: ﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِى نَزُلُ ٱلْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِمِه ﴾ الفرقان: ١، وقال سبحانه: ﴿ وَقُرْءَانَا فَرَقَنَاهُ لِنَقْرَاهُ عَلَى النّالِي عَلَى مُكْثِ وَنَزَلْنَاهُ نَنزِيلًا ﴾ الإسراء: ١،٦، كما وصف الله ما أنزله على موسى بالفرقان، ولكنه لا يشمل المعنى الثاني من الفصل في الإنزال، فقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ عَاتَيْنَا مُوسَى وَهَدْرُونَ ٱلْفُرْقَانَ ﴾ الأنبياء: ٤٨.

### سورة القَصَص:

الاشتقاق اللُّغوي للقَصَص، ينصبُّ على البحث عن الآثار، وتتبع الأخبار الماضية، يقال: قَصَصَت الشيء: إذا تتبعت أثره شيئًا بعد شيء، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَقَالَتَ لِأُخْتِهِ قُصِّمِهِ ﴾ وأكار وجمع القِصّة، قَصَص، وقِصَص، والفرق بينهما:

أن القَصَص (بالفتح): الخبر المقصوص، وُضِع موضع المصدر حتى صار أغلب عليه، فليس جمعًا، والإشارة هنا إلى طريقة قص الأخبار، وعرض الأحداث.

والقِصَص (بالكسر): جمع القصة التي تُكتب. وهي إشارة إلى الأحداث والأخبار التي في القصة (٣).

<sup>(</sup>١) انظر: معانى القرآن، للفراء (٥٧/٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: المفردات (ص: ٦٧١)، ولسان العرب (٧٤/٧).

<sup>(</sup>٣) انظر: تاج العروس، للزبيدي (١٠٤/١٨)، ومختار الصحاح، للرازي (ص:٥٥١).

واستعمل القرآن لفظ (القصرَص) بالفتح (وهو المصدر) في ستة مواضع، ولم يأت بالكسر في موضع منها؛ ولعل في ذلك إشارة إلى تفرد القصة القرآنية بإعجاز أخبارها، وبلاغة عرضها (١).

### سورة الرُّوم:

الرُّوم: جيل من ولد الروم بن عِيصُو بن إسحاق-عليه السلام-، وسكن القسطنطينية، قال الطبري: "فكل بني الأصفر من ولده"(٢)، وامتدَّ نفوذهم إلى الشام، حتى أجلاهم المسلمون عنها، وأُطلق الروم على الإقليم، وحدود الروم كانت مشارقُهم وشمالهُم الترك، وجنوبُهم الشام والإسكندرية، ومغاربُهم البحر (٣)، وكانوا في قديم الزمان على دين الفلاسفة إلى أن ظهر فيهم دين النصارى(٤). والروم في أصلهم جنس محدد، إلا أن هذا الاسم أصبح شاملاً لكلِّ من خالط هذه الأمة من غيرهم(٥)، والمقصود من الروم في السورة هم من سكن تلك المناطق زمن النبي عليه.

#### سورة الأحزاب:

الحاء والزاي والباء أصل واحد، وهو تجمع الشيء. ومن ذلك الحزب وهم الجماعة من الناس. قال الله تعالى: ﴿ كُلُّ حِزْبِ بِمَا لَدَيْمِمْ فَرِحُونَ ﴾ الروم: ٣٢ ، أو

<sup>(</sup>١) انظر: اتجاهات التأليف ومناهجه في القصص القرآني، لسليمان بن محمد المنقور (ص:٢٦).

<sup>(</sup>٢) تاريخ الطبري (١/٣١٧).

<sup>(</sup>٣) انظر: معجم البلدان (٩٧/٣)، وتاج العروس (٢٩٢/٣٢).

<sup>(</sup>٤) انظر: آثار البلاد وأخبار العباد، للقزويني (ص:٥٨٦).

<sup>(</sup>٥) انظر: تفسير ابن عاشور (٢/٢١).

الجماعة فيها غلظ، والطائفة من كل شيء حزب. ويقال: قرأ حِزْبه من القرآن (١).

والأحزاب من السورة: جنود الكفار، تألبوا وتظاهروا على حرب النبي على الله والأحزاب من السورة: قريضة (٢).

# سورة سبأ:

<sup>(</sup>١) انظر: مقاييس اللغة (٥٥/٢)، والمفردات (ص: ٢٣١)، ولسان العرب (٣٠٨/١).

<sup>(</sup>٢) انظر: سيرة ابن هشام (٢/١٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: معانى القرآن، للفراء (١١٤/٤).

<sup>(</sup>٤) انظر: والمعالم الأثيرة، لمحمد شُرَّاب (ص:٢٣٧).

<sup>(</sup>٥) انظو: معجم البلدان (١٨١/٣).

<sup>(</sup>٦) انظر: البداية والنهاية (١٩٢/٢).

<sup>(</sup>٧) انظر: مجمع الأمثال، للميداني (١/٢٧٥).

### سورة فاطر:

الفَطْر يدل على الشق طولاً، أو الفتح والإبراز<sup>(۱)</sup>، ومنه قوله تعالى: ﴿ فَٱنْتِجِعِ الْبُصَرَهُلُ رَكِعُ مِن فُطُورٍ ﴾ اللك: ٣، أي: شقوق وصدوع، وقوله تعالى: ﴿ إِذَا ٱلسَّمَاءُ الْفَطَرَتُ ﴾ الانفطار: ١، أي: انشقت، قالت عائشة: "كان على يقوم من الليل حتى تتفطر قدماه "(٢)، ويطلق الفَطر: على أول الابتداء (٣)، وهو المقصود في هذه السورة في قوله تعالى: ﴿ ٱلْمَعْدُرِينَهُ فَاطِرِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ فاطر: ١، وفيها قال ابن عباس: كنت لا أدري ما ﴿ فَاطِرِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ حتى أتاني أعرابيّان يتصمان في بئر، فقال أحدهما لصاحبه: "أنا فَطَرَتُما"، يقول: أنا ابتدأتما(٤)، فمعنى فاطر في هذا السياق: الابتداء والاختراع، فهو خالق السموات والأرض ومبدعها على غير مثال سابق (٥).

#### سورة الصافات:

الصاد والفاء يدل على أصل واحد، وهو استواء وتساو بين شيئين، ومن ذلك الصف، يقال وقفا صفًا، إذا وقف كل واحد إلى جنب صاحبه (٦).

<sup>(</sup>١) انظر: تمذيب اللغة (٢٢٢/١٣)، ومقاييس اللغة (٥١٠/٤)، والمفردات (ص: ٦٤٠).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في كتاب: التفسير، باب: ﴿ لِيَغْفِرُ لَكَ اللَّهُ مَا تَقَدَّمُ مِن ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّر ﴾، ورقم (٤٨٣٧).

<sup>(</sup>٣) انظو: تمذيب اللغة (٢٢/١٣).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبري في التفسير (١١/ ٢٨٣).

<sup>(</sup>٥) انظر: تفسير البغوي (٦٨٧/٣)، وتفسير القرطبي (١٩/١٤).

<sup>(</sup>٦) انظر: مقاييس اللغة (٣/٢٧٥)، والمفردات (ص:٤٨٦).

أما ﴿ وَالصَّافَاتِ ١٠ فِي قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَالصَّافَاتِ ١٠ فَهِي جَمَعِ مَا فَةَ ، والصافات جَمعُ جَمعٍ ، ومثله قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّا لَنَحَنُ الصَّافَٰونَ ﴾ الصافات: ١ فهي جمع صافّة ، والصافات جمعُ جمعٍ ، ومثله قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّا لَنَحَنُ الصَّافُونَ ﴾ الصافات: ١٦٥ ؛ لأن لهم مراتب يقومون عليها صفوفًا كما يصطف المصلون (١٠) ، ولا شك أنها من صفاتهم كما قال على " ألا تصفون كما تصف الملائكة عند ربحا (٢٠) ، وقيل: الملائكة تصف أجنحتها في السماء (٢) ، ولا يمنع أن يقال بكل هذه المعاني لأن اللفظ يحتمل كل ذلك من غير معارضة.

وتأنيث الصفات باعتبار معنى الطائفة والجماعة؛ ليدل على أن المراد أصناف من الملائكة لا آحاد منهم (٤).

#### سورة الزمر:

الزُّمرة: فَوْجُ من النَّاس، وقيل: الجماعة القليلة، ويقال: جماعة في تَفْرِقَة، بعضهم على أثر بعض، والزُمَرُ: الجماعات (٥)، ومنه قوله على أثر بعض، والزُمَرُ: الجماعات تدخل الجنة على صورة القمر ليلة البدر (٢). وقد جاءت هذه اللفظة في سورة الزمر في وصف سياق الفريقين فقال الله تعالى: ﴿ وَسِيقَ ٱلَّذِينَ كَفُرُوا الله تعالى: ﴿ وَسِيقَ ٱللَّذِينَ كَفُرُوا الله تعالى: ﴿ وَسِيقَ ٱللَّذِينَ كَاللَّهُ عَلَى الله تعالى: ﴿ وَسِيقَ ٱللَّذِينَ كَاللَّهُ عَلَى الله تعالى: ﴿ وَسِيقَ ٱللَّذِينَ كَاللَّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى السَّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَ

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير الطبري (٥٥٧/٢١)، ومقاييس اللغة (١٩٤/٩)، وقال ابن جرير: "وهي جمع صافَّة، فالصافات: جَمْعُ جَمْع".

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم في كتاب الصلاة، باب: ب الأمر بالسكون في الصلاة، ورقم (٤٣٠).

<sup>(</sup>٣) انظو: تفسير القرطبي (٦١/١٥).

<sup>(</sup>٤) انظر: تفسير ابن عاشور (٨٤/٢٣).

<sup>(</sup>٥) انظر: العين (٢/٣٦٥)، والصحاح، للفارابي (٦٧١/٢)، والمفردات (ص:٣٨٣).

<sup>(</sup>٦) رواه البخاري في كتاب: بدء الخلق، باب: ما جاء في صفة الجنة وأنها مخلوقة، ورقم (٣٢٤٦).

إِلَىٰ جَهَنَّمَ زُمُرًا ﴾ الزمر: ٧١، وقال تعالى: ﴿ وَسِيقَ الَّذِينَ اَتَقُواْ رَبُّهُمْ إِلَى ٱلْجَنَّةِ وَسِيقَ الَّذِينَ ٱتَّقُواْ رَبَّهُمْ إِلَى ٱلْجَنَّةِ رُمُرًا ﴾ الزمر: ٧٣، فهم يساقون في أفواج متفرقة.

وجعل الزمخشري التفرق على حسب الأنواع، ومثل للمتقين: بالشهداء، والزهاد، والعلماء، والقرّاء<sup>(۱)</sup>، ولا دليل على ما قال، ولم يأت بأثر من الآثار، وكذلك قول القرطبي: "دفعًا وزجرًا بصوت كصوت المزمار"(٢)، وكلُّ ذلك غيب لا يُسعِفه استظهار معنى من المعاني اللغوية بدون تفسير بالأثر.

#### سورة غافر:

الغين والفاء والراء عُظْمُ بايه السِّتر، والغَفْرُ: إلباس ما يصونه عن الدِّنس (٣)، وغافر: اسم فاعل من غَفَر: ومنه: الغَفور، والغفّار، وقد تكرر اسم الله الغفور ٩١ مرة، والغفار ٥ مرات، أما الغافر فلم يرد إلا مرة واحدة، وهي التي في سورة غافر من قوله تعالى: ﴿ غَافِرِ ٱلذَّئْبِ وَقَابِلِ ٱلتَّوْبِ ﴾ غافر: ٣، وتدور هذه الأسماء حول المغفرة، والمغفرة من المِغْفَر الذي يُتَّقى به السهام على الرأس، فهو جامع بين الوقاية والستر، وكذلك هذه الأسماء الحسنى جمعت بين الوقاية من أثر الذنب، وسترها في الآخرة، ومن فسر المغفرة بمجرد الستر فقد قصَّر (٤).

<sup>(</sup>١) انظو: تفسير الزمخشري (١/٤٦).

<sup>(</sup>٢) انظو: تفسير القرطبي (٢٨٤/١٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: مقاييس اللغة (٣/٥/٤)، والمفردات (ص:٩٠٩).

<sup>(</sup>٤) **انظر**: تفسير أسماء الله الحسني، للزجاج، (ص:٣٧-٣٨)، وتفسير ابن عثيمين لسورة البقرة (٢٠٠/١).

# سورة فُصِّلت:

فُصِّلت فعل مبني لما لم يُسم فاعلُه، من فَصَل: وهي تدل على تمييز الشيء من الشيء من الشيء وإبانته عنه (۱)، وجاءت التسمية من قوله تعالى: ﴿ كِنَابُ فُصِّلَتُ مَن الشيء وإبانته عنه فُصِّلت: أي بُيِّنت، والتفصيل: التبيين والإخلاء من الالتباس، والمقصود أمران:

-أن آيات القرآن واضحة الأغراض لا تلتبس إلا على مكابر.

- وهي كذلك قد فصَّلت كلَّ شيء من أنواعه على حدته، وهذا يستلزم البيان التام، مع تمييز الحقائق (٢).

### سورة الشورى:

الشين والواو والراء أصلان مُطَّردان، الأول منهما إبداء شيء، والآخر أخذ شيء، ومن الأول: شُرْتُ الدابة. إذا عَرَضْتُها. ومن الثاني: شاورتُ فلانًا في أمري. إذا أخذت منه رأيًا، فكأن المستشير يأخذ الرأي من غيره (٣).

والشورى: مصدر كالفتيا، بمعنى التشاور، وهي الواردة في قوله تعالى: ﴿ وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ يَنْتُهُمْ ﴾ الشورى: ٣٨ ، أي: ذو شورى (٤)، فقد أثنى الله عليهم أنهم لا ينفردون برأي، فإن الشورى زيادة عقل، ومزيد هداية.

<sup>(</sup>١) انظر: مقاييس اللغة (١)٥٠٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: معاني القرآن، للفراء (٣٧/٣)، وتفسير السعدي (٧٤٤)، وابن عاشور (٢٣٠/٢٤).

<sup>(</sup>٣) **انظر**: معاني القرآن، للفراء (٤٨٥/١)، ومقاييس اللغة (٢٢٧/٣).

<sup>(</sup>٤) **انظر**: تفسير الزمخشري (٢٢٩/٤).

# سورة الزُّخْرُف:

أصل الزُّخرُف: الذهب، ومنه قوله تعالى في سورة الزخرف: ﴿ وَلِيكُوتِهِمْ الْبَاوَرُفَ اللهِ اللهُ عَلَيْهَا يَتَكِكُونَ اللهِ اللهُ عَلَيْهَا يَتَكِكُونَ اللهِ اللهُ الل

وغُلِّب معنى الذهب عن معنى الزينة في قوله تعالى: ﴿ وَلِبُكُوتِهِمْ أَبُونَا وَمُمُرُلًا عَلَيْهَا يَتَّرَكُونَ ﴿ وَلِبُكُوتِهِمْ أَبُونَا وَالزِّحِنِ: ٣٤ ؛ لأن الزِحرف جاء في هذا الموضع مقابلاً للفضة والتي ذكرت قبل في قوله تعالى: ﴿ لَجَعَلْنَا لِمَن يَكُفُرُ بِالرَّحْنِ لِلْبُكُوتِهِمْ مَقَابِلاً للفضة والتي ذكرت قبل في قوله تعالى: ﴿ لَجَعَلْنَا لِمَن يَكُفُرُ بِالرَّحْنِ لِلْبُكُوتِهِمْ مَقَابِلاً للفضة والتي ذكرت قبل في قوله تعالى: ﴿ لَجَعَلْنَا لِمَن يَكُفُرُ بِالرَّحْنِ لِلْبُكُونِ مِنْ الكلام: ﴿ وَسُرُلًا عَلَيْهَا يَتَكُونَ فَيْ الرَّحْوَن فَيْ الرَّحْوَن فَيْهَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَقُولُهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَيْكُونَ ﴾ أي: وذهبًا (٢). الزخرف: ٣٤ ، أي: جميع ذلك يكون فضة، ﴿ وَزُخْرُفًا ﴾ ، أي: وذهبًا (٢). سورة الدخان:

الدال، والخاء، والنون، أصل واحد، وهو الذي يكون عن الوقود، والمستصحب للهيب ويقال: دَخَنَتْ النارُ، إذا ارتفع دخافُها (٣)، وقد يطلق الدخان على الجَدْب(٤).

<sup>(</sup>١) انظر: معاني القرآن، للزجاج (٢٨٤/٢)، وتفسير الطبري (٢١٠/٢)، وتمذيب اللغة (٢٧١/٧).

<sup>(</sup>۲) انظر: تفسير ابن كثير (۲۲٦/۷).

<sup>(</sup>٣) انظر: مقاييس اللغة (٣٣٦/٢)، وتهذيب اللغة (١٢٦/٧)، والمفردات (ص: ٣١٠).

<sup>(</sup>٤) انظو: تمذيب اللغة (١٢٧/٧)، ولسان العرب (١٥٠/١٣).

أما المراد بالدخان في سورة الدخان من قوله تعالى: ﴿ فَأَرْتَقِبْ يَوْمَ تَأْقِي السَّمَاءُ بِدُخَانِ مُبِينِ ﴾ الدخان: ١٠، فقيل: الجدب الذي وقع على قريش يوم كذبوا النبي في فأصابهم شدة الجوع، حتى صار بينهم وبين السماء كهيئة الدخان (١)، وهو قول ابن مسعود (٢)، وقد وافقه جماعة من السلف كأبي العالية، وإبراهيم النخعي، وقتادة (٣).

وقيل: إن الدخان هو ما يغشى الناس يوم القيامة، وممن قال به: ابن عمر، وابن عباس (٤)، وهذا القول هو ظاهر القرآن، وهو كذلك لعدة أسباب:

أ-أن قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ تَأْتِ ٱلسَّمَآءُ ﴾ يقتضي وجود دخان يأتي من السماء، وما ذكره أصحاب القول الأول من الظلمة الحاصلة في العين بسبب شدة الجوع فذاك ليس بدخان أتت به السماء.

ب-أنه وَصَف ذلك الدخان بكونه مُبِيْناً، فقال - سبحانه -: ﴿ بِدُخَانِ مُبِينِ ﴾ والحالة التي ذكرها أصحاب القول الأول ليست كذلك؛ لأنها عارضة تعرض، ومثل هذا لا يوصف بكونها دخاناً مبينا (٥).

<sup>(</sup>١) ورجح هذا القول الزجاج في معانيه (٤/٤/٤)، وابن جرير (١٨/٢٢)، وابن عاشور (٥٦/٢٨).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في كتاب: التفسير، باب: تفسير ﴿ الَّمْ ﴿ الَّمْ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ الرَّفُمُ اللَّهُ الرَّوْمُ اللَّهُ اللَّ

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير الطبري (٢٦/٢٢).

<sup>(</sup>٤) انظر: المرجع السابق (۱۷/۲۲)، ورجحه الرازي (۲۵۷/۲۷)، وابن كثير (۲٤٩/۷) في تفسيريهما.

<sup>(</sup>٥) انظر: تفسير الرازي (٢٧/ ٢٥)، وتفسير ابن كثير (٢٤٩/٧).

#### سورة الجاثية:

جَنَا يَجْتُو جَثُوا: جلس على ركبتيه للخصومة ونحوها، ويقال: جَثَا فلانٌ على ركبتيه، والقوم جُثى، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَنَذَرُ ٱلظَّلِمِينَ فِيهَاجِئِيًّا ﴾ مرم: ٢٧، قال ابن عمر: "إنَّ الناس يَصِيرُونَ يوم القيامة جُثًا، كُلُّ أمة تَتْبَعُ نبيها"(١).

ومن ذلك الجُتَّا: وهو الشيء المجموع، قال ﷺ: "وَمَنْ دَعَا بِدَعْوَى الجَّاهِلِيَّةِ فَهُوَ مِنْ جُثَا جَهَنَّمَ" (٢)(٢).

والجاثية: اسم فاعل من الفعل جثا، وتعددت الأقوال في معنى الجاثية من قوله تعالى: ﴿ وَتَرَىٰ كُلُّ أُمَّتِهِ جَائِيةً ﴾ الجاثية: ٢٨ (٤)، ولا مانع من إرادة المعنيين المذكورين: جاثين على الركب (٥)، ومجتمعين، أي: كل أمة يوم القيامة جاثية على ركبها، مجتمعة مع أهل دينها، إذ لا تعارض بين المعنيين.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في كتاب: التفسير، باب: ﴿ عَسَىٰ آَن يَبْعَثُكُ رَبُّكُ مَقَامًا تَحْمُودًا ﴾ الإسراء: ٧٩، ورقم (٢٧).

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد برقم (١٧٨٠٠)-(٣٣٥-٢٩)، والترمذي، في أبواب: الأمثال، باب: ما جاء في مثل الصلاة والصيام والصدقة، ورقم(٢٨٦٣)، وقال: "هذا حديث حسن صحيح غريب".

<sup>(</sup>٣) انظر: معاني القرآن، للزجاج (٤٣٥/٤)، والنهاية في غريب الحديث، لابن الأثير (٢٣٩/١)، ولسان العرب (١٣١/١٤).

<sup>(</sup>٤) انظر تعدد الأقوال: تفسيرَ القرطبي (١٧٤/١٦).

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن، للزجاج (٤٣٥/٤)، ولم يذكر الطبري إلا قول الجثو على الركب (٨٢/٢٢)، ورجحه ابن كثير (٢٧١/٧).

#### سورة الأحقاف:

الحِقْفُ: أصلُّ يدل على ميلان الشيء، وقيل للرمل المنحني حِقْف، والجمع أحقاف، وهي رمال مستطيلة مرتفعة (۱). والأحقاف رمل يقع جنوب شبه الجزيرة العربية وشمال حضر موت، وفي شمالها الربع الخالي، وفي شرقها عمان (۲)، وهي منازل عاد، قال تعالى: ﴿ وَأَذَكُرَ أَغَاعَادٍ إِذَ أَنذَرَ قَوْمَهُ وَالْأَحْقَافِ ﴾ الأحقاف: ٢١. ومن قال الأحقاف بالشام فضعيف (۱)؛ لكون الأحقاف عادة ما تكون إلا في الرمال وفي مكانٍ تصنع حِقفها الرياح (٤)، وهو القول الأشهر بين أهل التفسير والمعاجم والبلدان (٥).

#### سورة الفتح:

الفاء والتاء والحاء أصل صحيح يدل على خلاف الإغلاق، ومن معاني الفتح: النصر والإظفار بحرب أو بغيرها، كما في قوله تعالى: ﴿ إِنَّا فَتَحَمَّا لَكَ فَتَحًا

<sup>(</sup>١) انظر: معاني القرآن، للزجاج (٤٤٤٤)، وتحذيب اللغة (٤٤/٤)، ومقاييس اللغة (٩٠/٢).

<sup>(</sup>٢) معجم البلدان (١١٥/١)، والمعالم الأثيرة، لمحمد شُرَّاب (ص: ٢٠).

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير الطبري (١٢٢/٢٢) فقد أخرجه قولاً عن ابن عباس، وله قولٌ آخر عنده خلاف ذلك.

<sup>(</sup>٤) **انظر**: تفسير الزمخشري (٢/٤٠٣)، وابن كثير (٢٨٥/٧).

<sup>(</sup>٥) انظر: تفسير الزمخشري (3/5 ، 9)، والرازي (1/5 ) وابن كثير (1/5 )، وأحسن التقاسيم، لخمد بن أحمد المقدسي، ومعجم البلدان (1/5 )، وتقذيب اللغة (1/5 )، ومقاييس اللغة (1/5 ).

مُبِينًا ﴾ الفتح: ١ (١)، ونزلت هذه السورة مَقْفَلَه على من الحديبية (٢)، والمقصود بالفتح هنا: هذا الصلح (٣)، "فلم يكن فتح أعظمَ من صلح الحديبية، وذلك أن المشركين اختلطوا بالمسلمين فسمعوا كلامهم فتمكن الإسلام في قلوبهم، وأسلم في ثلاث سنين خلق كثير، وكثر بهم سواد الإسلام "(٤)، وجعل العلماء ذلك الصلح فتحًا باعتبار ما فيه من المصلحة، وما آل الأمر إليه، وقد سماه الله فتحًا يوم نزول الآية (٥).

#### سورة الحُجُرات:

يجوز في اللغة: حُجُرات، وحُجْرات، وحُجْرات، وحُجَرات، وحُجَرات، وحُجَرات، وحُجَر، جمع حُجْرة، وأصْلها من الحِجْر، وهو مَا حَجَرْتَ عليه. أي منعته من أَن يوصَلَ إِلَيْه، والحُجْرة الرُقعة من الأرض المحجورة، وهي فُعْلَة بمعنى مَفْعُولَة (٢)، والحُجُرات بضمتين قراءة الجمهور في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَذِينَ يُنَادُونَكَ مِن وَرَلَو ٱلمُجُرَتِ ﴾ الحجرات: ٤، وهي حجرات النبي عَنَّ التي فيها أزواجه، وجَمَعَها في هذا السياق؛ لأنّ مناديه وهي له يعلموا في أيّ الحُجَر رسولُ الله عَنْ ﴿

<sup>(</sup>١) انظر: معانى القرآن، للزجاج(٥/٩١)، ومقاييس اللغة (٤٦٩/٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير ابن جرير (٢٢/٩٩١)، والبغوي (٢٢١/٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير البغوي(٢٢٢/٤)، والزمخشري (٢٩٦/٧) وقد نسباه لأكثر المفسرين، قال الزمخشري: "والصلح مع المشركين بالحديبية كان متعذرًا حتى فتحه الله عز وجل".

<sup>(</sup>٤) تفسير البغوي (٢٢٢/٤) نقله عن الزهري.

<sup>(</sup>٥) **انظر**: تفسير ابن كثير (٣٢٥/٧).

<sup>(</sup>٦) انظر: معاني القرآن، للزجاج (٣٣/٥)، وتحذيب اللغة (٨٢/٤)، وتفسير القرطبي (٣١٠/١٦).

<sup>(</sup>٧) انظر: تفسير الرازي (٤/٥٤)، وتفسير القرطبي (٣١٠/١٦).

### سورة الذاريات:

الذال والراء المشددة أصل واحد يدل على لطافة وانتشار، والذاريات: الرياح. من ذَرَت الريخ التراب تَذْروه ذرْوًا، إِذَا حَمَلتْه فأثارتْه (۱)، قال تعالى: ﴿ وَالدَّرِيَتِ ذَرُواً ﴾ الذاريات: ١ فَذَرُوهُ ٱلرِّيَتُ ﴾ الكهف: ٥٤، والذاريات من قوله تعالى: ﴿ وَالدَّرِيَتِ ذَرُواً ﴾ الذاريات: ١ الرياح. لم يخالف في ذلك أحدٌ من المفسرين (٢).

# سورة الطُّور:

الطُّورُ الجبل بالسُّريانية، وعند الجمهور هي كلمة عربية. قال الآلوسي: "الطور اسم لكل جبل على ما قيل في اللغة العربية عند الجمهور، وفي اللغة السريانية عند بعض "(٦)، وهو الجبل الذي نُودِيَ منه موسى بين مصر والعقبة، قال تعالى: ﴿ وَمَا كُنتَ بِعَانِي الطُّورِ إِذْ نَادَيْنَا ﴾ القصص: ٤٦ وهو طور سيناء، قال سبحانه: ﴿ وَمُلْورِ سِينِينَ ﴾ المومنون: ٢٠، وقال سبحانه: ﴿ وَمُلْورِ سِينِينَ ﴾ الله به تكريمًا وتشريفًا، كما قال تعالى: ﴿ وَالْطُورِ ﴾ الطور: ١٠.

<sup>(</sup>١) انظر: تمذيب اللغة (٧/١٥)، ومقاييس اللغة (٣٤٣/٢).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير الطبري (٣٩١/٢٢)، وزاد المسير (١٦٧/٤)، وتفسير القرطبي (٢٩/١٧)، وقال ابن عطية في المحرر الوجيز (١٧١/٥): "الرياح بإجماع من المتأولين"

<sup>(</sup>٣) تفسيره روح المعاني (٢٧/١٤)، ولم يذكر الزجاج في المعاني سريانيتها (١٤٨/١)، أما ابن جرير فذكر أنحا سريانية (٢٢/٠٥).

<sup>(</sup>٤) انظر: تهذيب اللغة (١٠/١٤)، ومعجم ما استعجم، لعبد الله البكري (٨٩٧/٣).

#### سورة المُجَادِلة:

الجيم والدال واللام أصل واحد، وهو من باب استحكام الشيء وامتداد الخصومة ومراجعة الكلام، والجدل صفة: وهو الشديد الخصام، والمصدر: الجدال، والمجادَلة (١).

ويجوز أن يقال عن السورة: "المُجادَلة" بفتح الدال على المصدر، ويجوز أن يقال: "المُجادِلة" بكسر الدال: اسم الفاعل، "والثاني هو المعروف" (٢)، والمُجادِلة عند الأكثر هي: خولة بنت تعلبة (٣).

#### سورة الحشر:

الحَشْر السَّوْق والبعث والانبعاث، وكل جَمْع حَشْر، والحشْر: حشر يوم القيامة، والمحشر: المجمع الذي يحشر إليه الناس (٤).

والمقصود باسم السورة هو: حشر اليهود لأوّل الجمع في الدنيا، وذلك حشرهم إلى أرض الشام، وهو أول حشر لهم، وهو قول الأكثر<sup>(٥)</sup>، وسيحشر اليهود ثلاثًا: في أرض الشام(وهو الحشر الأول الذي وقع)، وآخرُ حشرهم في الدنيا وهو: إجلاء عمر إياهم من خيبر إلى الشام، وحشرُهم بعد الدنيا هو

<sup>(</sup>١) انظر: معاني القرآن، للزجاج (١٠٢/٢)، وتمذيب اللغة (٢/١٠)، ومقاييس اللغة (٤٣٣/١).

<sup>(</sup>٢) قاله الآلوسي في روح المعاني (١٩٧/١٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير البغوي (٤٧/٨)، والقرطبي (٢٦٩/١٧)، وروح المعاني (١٩٨/١٤).

<sup>(</sup>٤) انظر: تمذيب اللغة (١٠٥/٤)، ومقاييس اللغة (٦٦/٢).

<sup>(</sup>٥) انظر: معاني القرآن، للزجاج (١٤٤/٥)، وتفسير ابن جرير (٢٦٣/٢٣)، والرازي (٢٠١/٢٩)، والرازي (٢/١٨٥)، والقرطبي (٢/١٨).

حشر يوم القيامة؛ لأنّ المحشر يكون بالشام (١)، قال ابن العربي: "للحشر أول ووسط وآخر؛ فالأول إجلاء بني النضير، والأوسط إجلاء خيبر، والآخر حشر القيامة"(٢).

### سورة المُمْتَحَنة:

(مَحَنَ) في أصل اللغة: اختبر، وتطلق على العطاء، مِثْلُها مثل: مَنَحَ، وتطلق كذلك على الضرب: مَحَنَه سوطًا. إذا ضربه، فهذه ثلاثة معان<sup>(٣)</sup>، والمعنى الأول هو مراد السورة.

ويجوز أن يقال: المُمْتَحِنَة (بكسر الحاء) اسم فاعل، أي المُحْتَبِرة، والفاعل السورة، وأضيف الفعل إليها لما فيها من الأحكام، والأحكام ابتلاء من الله وامتحان، كما سميت سورة التوبة المُبعثِرة والفاضِحة، لما كشفت من عيوب المنافقين.

ويجوز أن يقال: المُمْتَحَنَة (بفتح الحاء) اسم مفعول، أضافها إلى المرأة التي نزلت فيها، وهي أم كلثوم بنت عقبة بن أبي معيط، لما قال الله تعالى عنها: ﴿ فَٱمْتَحِنُوهُنَّ أَللَهُ أَعَلَمُ بِإِيكِنهِنَ ﴾ ﴿ فَٱمْتَحِنُوهُنَّ أَللَهُ أَعَلَمُ بِإِيكِنهِنَ ﴾ ﴿ فَأَمْتَحِنُوهُنَّ أَللَهُ أَعَلَمُ بِإِيكِنهِنَ ﴾ ﴿ فَأَمْتَحِنُوهُنَّ أَللَهُ أَعَلَمُ بِإِيكِنهِنَ ﴾ ﴿ فَأَمْتَحِنُوهُنَّ أَللَهُ أَعَلَمُ بِإِيكِنهِنَ ﴾ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ أَعَلَمُ إِلَيكِنهِنَ ﴾ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللّ

قال ابن حجر: "والمشهور في هذه التسمية فتح الحاء وقد تكسر، فعلى

<sup>(</sup>١) انظو: تفسير الزمخشري (٤/٩٩٤)، ومقاييس اللغة (٦٦/٢).

<sup>(</sup>٢) انظو: أحكام القرآن، لابن العربي (٢٠٧/٤).

<sup>(</sup>٣) **انظر**: تمذيب اللغة (٥/٧٧–٧٨)، ومقاييس اللغة (٣٠٢/٥)، والمفردات (ص:٧٦٢).

<sup>(</sup>٤) **انظر**: تفسير القرطبي (٤٩/١٨)، وتفسير الآلوسي (٢٥٩/١٤)، وتفسير ابن عاشور (٢٦٩/٢٨).

الأول هي صفة المرأة التي نزلت السورة بسببها"(١). سورة التغابن:

الغين والباء والنون كلمة تدل على ضعف واهتضام. يقال: غُبِنَ الرجلُ في بيعه، إذا اهتُضِم فيه (٢)، ويقال: غبنتُ فلانًا إذا بايعتُهُ أو شاريتُهُ فكان النقصُ عليه والغلبة لك، وقال الله في سورة التغابن: ﴿ يَوْمَ يَجْمَعُكُمُ لِيُوْمِ الْجَنَّعُ فَالِكَ يَوْمُ الْعَابِن؛ ﴿ يَوْمَ يَجْمَعُكُمُ لِيُوْمِ الْجَنْبُ وَاللَّهُ فَيَنَ اللهُ عَبَنَ اللهُ عَبَنَ وَسَعَى يوم القيامة يوم التغابن؛ لأنه غَبَنَ أَلْقَالُمُ إِلَيْهُ النَّارِ . أي أن أهل الجنة أخذوا الجنة، وأخذ أهلُ النار النار على طريق المبادلة، فوقع الغبنُ لأجل مبادلتهم الخير بالشر، والجيد بالرديء "(٢).

وظاهر لفظة (اَلتَّعَابُنِ) تدل على أنه حاصل من الفريقين، لأن من معاني التغابن فوت الحظ، وجاء إطلاق التغابن عامًا في الآية فلم يُخَصَّ به فريقُ دون فريق، فيظهر يومئذ غَبْنُ كلِّ كافر بتركه الإيمان، وغَبْنُ كلِّ مؤمن بتقصيره في الإحسان (٤).

#### سورة الحاقة:

الحاقة من قولك حاقَقْتُه حِقَاقًا ومُحاقّةً أي: غلبتُه، وسميت القيامة حاقة

<sup>(</sup>١) فتح الباري، لابن حجر (٦٣٣/٨) بتصرف يسير.

<sup>(</sup>٢) انظر: تمذيب اللغة (١٤١/٨)، ومقاييس اللغة (١١/٤)، والمفردات (ص:٦٠٢).

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي (١٨/١٨).

<sup>(</sup>٤) انظر: تفسير البغوي (٥/٤/٥).

لأنفا تَحُقُّ كلَّ مُبطِل. أي: تغلبُه وتخصمُه، ويجوز أن يكون من معانيها التي تُحقُّ فيها الأمور، أي: تُعرَف على الحقيقة، ويجوز أن يكون من معانيها إحقاق الحقوق، وأن كل إنسان يصير حقيقًا بجزاء عمله (۱)، وكل هذه المعاني يحتملها اللفظ، ومن بديع ما قاله ابن عاشور في هذا الموضع: "وإيثار هذه المادة وهذه الصيغة يسمح باندراج معان صالحة بهذا المقام فيكون ذلك من الإيجاز البديع لتذهب نفوس السامعين كل مذهب ممكن من مذاهب الهول والتخويف بما يَجِق حلُولُه بَعم"(۲).

### سورة المعارج:

مِن عَرَجَ، ومن معانيه: الصعود والارتقاء، والمعارج جمع مِعْرَج: وهو المِصعَد والدرج<sup>(٦)</sup>، وفي قوله تعالى: ﴿ مِن المَعَارِجِ ﴾ المعارج: ٣، تعظيمٌ لله بهذا الوصف، فإن المعارج من خصائص منازل العظماء، كما قال تعالى: ﴿ المُعْرَبِمِم سُقُفًا مِن فِضَةٍ وَمَعَارِج عَلَيْهَا يَظْهَرُونَ ﴾ الزخرف: ٣٣، فالله ذو المعارج: أي ذو الفضل، والنعم، والدرجات، والغُرف، ويدخل فيه أيضًا معارج الملائكة، لأن الملائكة تعرج إلى السماء فوصف الله نفسه بذلك، وكلُّ ذلك جاء به آثار عن السلف، وهي من اختلاف التنوع الذي تقبله اللفظة، ويوجب القول به

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير الزمخشري (۹۸/٤)، وتمذيب اللغة (۲٤٣/۳)، والمفردات (ص:۲٤٧)، وتفسير القرطبي (۲۵۷/۱۸).

<sup>(</sup>٢) من تفسيره التحرير والتنوير (٢/٢٩).

<sup>(</sup>٣) انظر: تهذيب اللغة (٢٢٨/١)، ومقاييس اللغة (٣٠٢/٤)، ومعاني القرآن، للزجاج (٢١١/٤)، وتفسير ابن عاشور (٩٦/٢٩).

تعظيمُ الله (١).

### سورة المزمل:

اسم فاعل من تَزَمَّل، أصله المُتَزَمِّل. أُدْغِمت التاء في الزاي لقربها منها، يقال: تزمَّل فلان: إذا تلفف بثيابه، وكل شيء لُقِف فقد زُمِّل، وأصله دال على حَمْلِ ثِقْلٍ من الأثقال<sup>(۲)</sup>، ولعل هذا الأصل مصطحب في الحالة المعنوية التي حملها النبي في لِمَا نزل عليه من النبوة والرسالة، وقد وصفها الله بالثقل فقال: ﴿ إِنَّاسَنُلْقِي عَلَيْكَ قَوْلاَ تَقِيلاً ﴾ المزمل: ٥، وإليه أشار عكرمة في تفسير المزمل، فقال: "زُمِلْتَ هذا الأمر فقم به"(۲)، وهذا هو أوسع المعاني وأصلحها في فقال: "زُمِلْتَ هذا الأمر فقم به"(۲)، وهذا هو أوسع المعاني وأصلحها في التفسير، ويجوز أن يراد المعنى على حقيقته من أصل التزمل وهو التلفف بالثياب، نودي بذلك النبي في تلطفًا به، وتحبيبًا إليه (٤)، و وَجْهُ مناداتِه بوصف التَّرَمُّل؛ لأنه قد تحمَّل الرسالة، ويجوز أيضًا أنه كان في مُتَلقِفًا في ثيابه، متأهبًا للصلاة (٥)، "فنُودي على معنى: يا أيُّها المستعدُّ للعبادةِ المُتَزَمِّلِ

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير الطبري (۲۰۰/۲۳)، والقرطبي (۲۸۱/۱۸)، وابن عاشور (۲۹/۲۹).

<sup>(</sup>٢) انظر: معاني القرآن، للأخفش (٢/٢٥٥)، وتهذيب اللغة (٣/١٥٢)، ومقاييس اللغة (٣/٥٠).

<sup>(</sup>۳) انظر: تفسير ابن جرير (۲۲/۲۳).

<sup>(</sup>٤) قال القرطبي في التفسير (٣٣/١٩): "فإن العرب إذا قصدت ملاطفة المخاطَب وتركَ المعاتبة سموه باسمٍ مشتقٍ من حالته التي هو عليها".

<sup>(</sup>٥) انظر: تفسير الطبري (٦٧٦/٢٣).

لها"(١)، وقيل: وجه المناداة أمرُه على بترك التَّغطِي بالليل، والنهوض للقيام (٢)، وقيل: وجه المناداة أمرُه على بترك التَّغطِي بالليل، والنهوض للقيام ولا يلزم منه أنه على كان غير معتاد على القيام، وإنما جاء الأمر بصفة مخصوصة، كما قال تعالى: ﴿ قُرِالتَّلَ اللَّا اللَّهُ اللهُ المناداة أنه كان على متزملاً يوم رجع من غار حراء، فإن تلك حادثة نزلت لأجلها سورة المدثر لا المزمل.

### سورة المدثر:

اسم فاعل من تَدَثَّر، أصله المتدثر فأُدْغِمت التاء في الدال وشُدِدت، والدَّثْر: تضاعفُ شيء وتناضُدُه بعضِه على بعض، والدِّثار الثوب الذي يلبس فوق الثوب الذي يلبس مُباشِرًا للجسد الذي يسمى شعارًا، وتَدَثَّر فلان إذا نام<sup>(۳)</sup>، وهي قريبة من معنى المزمل، في مآل المعنى وإن كان بينهما اختلاف في أصل الاشتقاق، "فالتَّرْمُّل مشتق من معنى التَّلَقُف، والتُدثُرُ مشتق من معنى التَّلَقُف، والتُدثُرُ مشتق من معنى التَّلَقُف، والتُدثر من حيث إرادة المعنوي وهو حمل الرسالة والنبوة، وكذلك التجوز في إرادة المعنى الحقيقى التدثر المعنوي وهو حمل الرسالة والنبوة، وكذلك التجوز في إرادة المعنى الحقيقى

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن عطية (٣٨٦/٥). ومن الخطأ ما تخيله الزمخشري في تفسيره (٣٨٦/٤) من كونه الله نودي بالمزمل؛ لأنه كان مستثقلاً النوم، فحثه على القيام لصلاة الليل، فمثل هذا لا يقال في جناب النبي ، وإنحا يقال: أن الأمر جاء على صفة مخصوصة لم يكن عليها النبي في قيام الليل، ولا يلزم منه تركه من قبل، أو استثقاله.

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير القرطبي (٣٣/١٩)، وابن كثير (٢٤٩/٨).

<sup>(</sup>٣) انظر: معاني القرآن، للأخفش (٢/٢٥٥)، وتهذيب اللغة (٦٣/١٤)، ومقاييس اللغة (٣٢٨/٢)، والتحرير والتنوير(٢٩٦/٢٩).

<sup>(</sup>٤) تفسير ابن عاشور (٢٩/٢٥).

للتدثر، وهو التلفف بالثياب، ووجه مناداته بالمدثر على المعنى الحقيقي هو يوم رجع من الغار بعد أن رأى جبريل فقال عليه: "دثروني دثروني"(١).

#### سورة المرسكلات:

المرسلات جمع، واحدها مرسَلة، وهو اسم مفعول، والإرسال: يدل على الانبعاث والامتداد (٢)، والمرسِل هو الله على اختلاف الأقوال في تحديد المرسَل.

وهنا كلام كثير بين المفسرين في معنى المرسلات، وهل هي صفة لموصوف محذوف، أو لا وجود للحذف أصلاً، وقل من المفسرين من رام الترجيح والاختيار، والأكثر على سرد الأقوال، والتي في بعضها اضطراب وتكثير، وجمهور المفسرين على أن المرسلات الرياح (٣)، واستظهر هذا القول ابن كثير (٤)، واستدل على ذلك كعادته في تفسير القرآن بالقرآن، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَأَرْسَلْنَا الرّبِكَ لَوْقِحَ ﴾ الحجر: ٢٢ ، وهو ما ذكره الراغب (٥) ورجحه الآلوسي وقال أنه أوفق بالمقام (٢)، وكذلك ابن عاشور (٧).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، في كتاب: التفسير، باب: ﴿ وَذًا وَلَا سُواَعًا وَلَا يَغُوثَ وَيَعُوقَ وَنَسَرًا ﴾ نوح: ٣٣، ورقم (٤٩٢٢).

<sup>(</sup>٢) انظر: مقاييس اللغة (٢/٢٩).

<sup>(</sup>٣) نسب القول إليهم القرطبي في التفسير (٩ ١/٤٥١)، وذكره الطبري أولاً، ونسبه إلى أكثر السلف (٣) (٢ ٢/٢٤).

<sup>(</sup>٤) انظر: تفسيره (٨/٧٩).

<sup>(</sup>٥) انظر: المفردات (ص:٣٥٣) حيث لم يذكر غيرة.

<sup>(</sup>٦) انظر: تفسيره (١٩٠/١٥).

<sup>(</sup>٧) **انظر**: تفسيره (٢٩/٢٩).

### سورة النازعات:

النزع قلع الشيء، ومعاني النزع كثيرة كلها ترجع إلى الإخراج والجذب<sup>(۱)</sup>، وكما قيل في المرسلات من كثرة الأقوال يقال هنا في النزاعات، حتى قال الآلوسي: "ولا يخفى أن أكثر هذه الأقوال لا يليق بشأن جزالة التنزيل"<sup>(۲)</sup>، والظاهر أن النازعات هنا: الملائكة<sup>(۳)</sup>، قال ابن عطية: "لا أحفظ خلافًا في أنها الملائكة"<sup>(٤)</sup>، وهذا ما رجحه الآلوسي، وهو اختيار ابن كثير، وقال بعد أنها الملائكة أولاً: "والصحيح الأول، وعليه الأكثرون"<sup>(٥)</sup>، وهو الأنسب للمقام.

### سورة عبس:

العَبْس: يدل على تَكَرُّهِ في الشيء، واليوم العبوس: الشديد الكريه. واشتُق منه عَبَسَ الرجل يَعبِس عُبُوسًا، وهو عابس الوجه: غضبان، ويقال للرجل إذا قطَّب ما بين عينيه، فإنْ كشَّر عن أسنانه مع عبوسه فهو كالح (٦).

#### سورة التكوير:

الكاف والواو والراء أصل صحيح يدل على دَوْر وتَحَمُّع. يقال كارَ يكُور،

<sup>(</sup>١) انظر: تمذيب اللغة (٦٩/٢)، ومقاييس اللغة (٢١١/٤)، والمفردات (ص:٧٩٨).

<sup>(</sup>۲) تفسیره (۱۵/۱۵).

<sup>(</sup>٣) ذكره الطبري أولاً ونسبه إلى أكثر السلف (١٨٦/٢٤).

<sup>(</sup>٤) نسبه إليه الآلوسي في تفسيره (٢٢٥/١٥)، ولم أجده في تفسير ابن عطية.

<sup>(</sup>٥) تفسير ابن کثير (٢/٨).

<sup>(</sup>٦) انظر: مقاييس اللغة (٥/٥٤)، والمفردات (ص:٤٤٥)، وولسان العرب (١٢٨/٦).

إذا دار. ويقال: كارَ عمامتَه على رأسه. إذا لَقَها، ومنه قوله تعالى هنا: ﴿إِذَا اللَّهَ مُن كُورَتُ ﴾ التكوير: ١ إذا جُمِعَت ولُقّت، وذلك يوم القيامة، ومنه: ﴿ يُكُورُ النَّهَ الرَعَلَى النَّهَ الرَعَلَى النَّهَ الرَّمِ: ٥ ، أي: يُدِيرُ هذا على هذا، وهذا على هذا، وهذا على هذا الله الله على هذا الله على على الله على

#### سورة الانفطار:

أصل الفَطْر الشق، ومنه قول الله جل وعز هنا: ﴿ إِذَا ٱلسَّمَآ مُانَعُطُرُتُ ﴾ الانفطار: ١، أي: انشقتا، وذلك يوم القيامة. وتفطرت قدماه، أي: انشقتا، يقال: تفطرت وانفطرت بمعنى (٢)، كما قال تعالى: ﴿ ٱلسَّمَآ مُنفَطِرُ يَعِمَ ﴾ المزمل: ١٨، أي: متشققة ذلك اليوم (٣).

<sup>(</sup>۱) انظر: مقاييس اللغة (٥/٤٤)، ومعاني القرآن، للزجاج (٢٨٩/٥)، ولسان العرب (٢١٨/٤)، وو النظر : مقاييس اللغة (٤/٥٤)، ومعاني القرآن، للزجاج (٢٨٩/٥)، ولسان العرب (٢١٨/٤)، وهذا يظهر خطأ من استدل بهذه الآيات على إثبات نظرية نموذج الأرض الكروية، والخطأ آت من جهة معنى اللفظة والسياق، أما اللفظة: فهي دالة على الاستدارة أو الدوران، ولا يلزم من ذلك التكوير الثلاثي الأبعاد مطلقًا، ثم أيضًا - خطأ الاستدلال من جهة السياق، كما في قوله تعالى: ﴿ يُكُورُ اللّه الله والنهار، لا عن الليل والنهار، لا عن الأرض، وكما في قوله تعالى: ﴿ إِذَا الشّم كُورَة ﴾ إذ الحديث عن حالها يوم القيامة ليس عن حالها في الدنيا، ويلزم من استدل بالآية على كروية الشمس أنها اليوم ليست كذلك!.

<sup>(</sup>٢) انظر: تمذيب اللغة (٢٢٢/١٣)، ومعاني القرآن، للزجاج (٢٣٣/٢)، ولسان العرب (٥/٥).

<sup>(</sup>٣) والباء بمعنى (في)، ورجح ذلك القرطبي، وقيل: الباء سببية عائدة إلى الكفر، أي السماء متشققة بسبب الكفر، كما قال تعالى: ﴿ تَكَادُ السَّمَوْتُ يَنَفَطَرْنَ مِنْهُ وَتَنَشَقُ ٱلْأَرْضُ وَتَغِزُ لَلْبِبَالُ مَدًا ﴿ السبب الكفر، كما قال تعالى: ﴿ تَكَادُ السَّمَاءُ مُنفَطِرٌ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنفَطِرٌ اللَّهُ مَنفَطِرٌ اللهُ ولم يقل: منفطرة؛ ولم يقل: منفطرة؛ فلأن السماء مؤثث مجازي. انظر: تفسير القرطبي (١٩/١٥)، وابن عاشور (٢٧٦/٢٩).

#### سورة المطففين:

التطفيف: النقصان. وأصله في الشيء الطفيف وهو النزر، والتفعيل فيه للتكثير، ولا ينافي كونه من الطفيف بمعنى النزر؛ لأن كثرة الفعل بكثرة وقوعه. والمُطفّف: الذي يُنقِص الناس حقوقَهم. والتطفيف في السورة: البخسُ في الكيل والوزن ونقصُ المكيال، وقد فسَّر الله ذلك بقوله: ﴿ اللَّذِينَ إِذَا الْكَالُواعَلَ النَّاسِ لَلْمُ اللَّهُ وَلَكُ وَوَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ ال

# سورة البروج:

البرج واحدُ بروجِ السماء، وأصل البروج الحصون والقصور قال تعالى: ﴿ وَلَوْ الْبَرْجِ مُشَيِّدُو بَرُوجٍ مُشَيِّدُو بَرُوجٍ مُشَيِّدُو بَالله الله الله الله الله الله والقمر في ثمانية وعشرين يومًا، الكواكب، وهي التي تقطعها الشمس في سنة، والقمر في ثمانية وعشرين يومًا، ووجه الاتصال بين هذا المعنى وبين الأصل اللغوي ظاهرُ من حيث أن أصل البرج الأمر الظاهر، ثم صار حقيقة للقصر العالى؛ لأنه ظاهر للناظرين (٣).

<sup>(</sup>۱) **انظر**: معاني القرآن، للزجاج (۲۹۷/٥)، وتمذيب اللغة (۲۰۶/۱۳)، وتفسير ابن عطية (۲۰۶/۱۳). ولسان العرب (۲۲۲/۹)، وتفسير الألوسي (۲۷٤/۱۵).

<sup>(</sup>٢) انظر: معاني القرآن، للزجاج (٣٠٧/٥)، تمذيب اللغة (٣٩/١١)، ومقاييس اللغة (٢٣٨/١).

<sup>(</sup>٣) والقول بأن البروج المنازل العلوية هو ما رجحه ابن جرير (٣٣٢/٢٤)، ونسبه ابن عطية إلى جمهور المفسرين (٤٦٠/٥)، وانظر: تفسير الألوسي (٢٩٤/١٥).

### سورة الطارق:

الطروق إتيان المنزل ليلاً؛ ولذا سموا النجم طارقًا؛ لأنه يطلع ليلاً. قالوا: وكل من أتى ليلاً فقد طَرَق (١)، وقد فسر الله الطارق بقوله: ( ٱلنَّجُمُ ٱلنَّاقِبُ ) الطارق: ٣، والثاقب المضيء، كأنه يثقب الظلام بضوئه فينفذ فيه (١).

#### سورة الغاشية:

غشى أصل صحيح يدل على تغطية شيء بشيء. والغِشَاء: الغِطَاء. والغاشية عند أكثر المفسرين: القيامة؛ لأنها تغشى الخلق بإفزاعها (٣)، ويدخل في عموم المعنى: غاشيةُ النار، التي تغشى أصحابَ النار بجحيمها، قال ابن جرير مرجحًا المعنيين: "فلا قول في ذلك أصح من أن يقال كما قال جلّ ثناؤه، ويعمّ الخيرُ بذلك كما عمّه" (٤).

# سورة الشرح:

الشين والراء والحاء أصل يدل على الفتح والبيان. من ذلك شرحتُ الكلامَ شرحًا، إذا بيَّنتُه، ويقال: شَرَحَ الله صدرَه فانشرح. أي: وسَّع صدرَه لقبول الحق فاتسع، ولا شك أن هذا نوعُ فتحٍ من الله(٥)، والمراد من قوله: ﴿ أَلَمُ نَشَرَحُ لَكَ

<sup>(</sup>۱) ونسبه إلى أكثرهم القرطبي في تفسيره (۲۰/۳۰)، **وانظر**: معاني القرآن، للزجاج (۳۱۱/۰)، و وتصديب اللغة (۹/۹)، ومقاييس اللغة (۵۱/۳).

<sup>(</sup>٢) **انظر**: تفسير ابن جرير (٢/٢٤)، وتفسير الزمخشري (٢/٤٤).

<sup>(</sup>٣) **انظر**: معاني القرآن، للزجاج (٣١٧/٥)، تمذيب اللغة (١٥٤/٨)، ومقاييس اللغة (٢٥/٤).

<sup>(</sup>٤) انظر: تفسير ابن جرير (٢٥٢/٢٤).

<sup>(</sup>٥) انظر: معاني القرآن، للزجاج (٣٤١/٥)، وتمذيب اللغة (١٠٧/٤)، ومقاييس اللغة (٢٦٩/٣).

صَدُرَكَ ﴾ الشرح: ١ أي: ألم نفتح صدرك. والفتح هنا يشمل: الفتح الحقيقي، وذلك في حادثة شق الصدر، حيث قال على: "فشُرِح عن صدري، ثم غُسِل عاء زمزم"(١)، ويشمل –أيضًا– الفتح المعنوي، وهو الهدى، وما فيه من نور الإسلام.

# سورة العَلَق:

العين واللام والقاف أصل كبير صحيح يرجع إلى معنى واحد، وهو أن يناط الشيء بالشيء العالي، ومنه العَلَق: وهو كلُّ دم غليظ، وقياسه صحيح؛ لأنه يعلق بالشيء، قال تعالى: ﴿ قُرَّخَلَقْنَا ٱلنَّطْفَةَ عَلَقَةً ﴾ المؤمنون: ١٤(٢)، والعَلَقَة مفرد العَلَق، كشَجَرة وشَجَر، وجُمِعت في سورة العلق؛ لأن الإنسان في معنى الجمع(٢).

# سورة القَدْر:

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في كتاب: الصلاة، باب: كيف فرضت الصلاة في الإسراء، ورقم(٣٤٩)، ومسلم في كتاب: الإيمان، باب: الإسراء برسول الله عليه إلى السماوات، وفرض الصلوات، ورقم(٢٦٠) (٢) انظر: تمذيب اللغة (١٢٥/١)، ومقاييس اللغة (١٢٥/٤).

<sup>(</sup>٣) **انظر**: تفسير ابن جرير (٢٤/ ٥١)، وتفسير الزمخشري (٧٧٦/٤).

قَدْرِهِ ﴾ الزمر: ٢٧ (١)، ولا مانع من إرادة كلا المعنيين، قال السعدي: "وسميت ليلة القدر، لعظم قدرها وفضلها عند الله، ولأنه يقدر فيها ما يكون في العام من الأجل والأرزاق والمقادير القدرية"(٢).

### سورة البَيّنَة:

من بان الشيء وأبان: إذا اتضح وانكشف. وفلان أَبْيَنُ من فلان. أي أوضح كلامًا منه، وهي في هذه السورة الحجة الواضحة، وقد فسرها بقوله بعدها: ﴿ ٱلْبَيِّنَةُ ﴿ الْبَيِّنَةُ ﴿ الْبَيِّنَةُ ﴿ الْبَيِّنَةُ ﴿ الْبَيِّنَةُ ﴿ الْبَيْنَةُ لَا اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّا الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّاللَّالِلْمُ اللَّاللَّالِلْمُلْلَالَالِلْمُ اللَّهُ الللّ

#### سورة العاديات:

العاديات: اسم فاعل من العدو، يدل على تجاوز في الشيء، والعدو: تباعد الأرجل في سرعة المشي. ويقال للخيل المُغِيرَة: عادية (٥)، فالعاديات في السورة الخيل. قال القرطبي: "كذا قال عامة المفسرين وأهل اللغة"(٦).

<sup>(</sup>۱) **انظر**: تفسير ابن جرير (۲۲/۲۶)، وتحذيب اللغة (۳۷/۹)، وتفسير البغوي (۲۸۳/۰)، وتفسير القرطبي (۱۳۰/۲۰).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير السعدي (ص: ٩٣١).

<sup>(</sup>٣) انظر: معاني القرآن، للزجاج (٩/٥)، ومقاييس اللغة (٣٢٨/١)، وتفسير البغوي (٢٩٠/٥).

<sup>(</sup>٤) **انظر**: تفسير الآلوسي (١٥/١٥).

<sup>(</sup>٥) انظر: معاني القرآن، للزجاج (٣٥٣/٥)، ومقاييس اللغة (٢٤٩/٤)، وتفسير القرطبي (٥٠/٢٠)، ولسان العرب (٣١/١٥).

<sup>(</sup>٦) في تفسيره (٢٠/٢٥).

وقيل: العاديات الإبل، وردَّه ابن جرير بأن الإبل لا تَضْبَح، وإنما الضبح من صفات الخيل، وضبحُها صوتُها وهي تُحمحِم (١)، قال تعالى في السورة: ﴿ وَٱلْعَلَائِنَتِ صَبّحا ﴾ العاديات: ١ . فإن قيل: إن الإبل تضبح أيضًا. فالجواب أن ذلك من التَّجَوُّز في اللغة، وقيل: الضَّبْحُ لا يكون إلا للفرس والكلب والثعلب، قال ابن عباس: "ما ضبحت دابة قط إلا كلب أو فرس "(٢)، ومما يرجح أن العاديات الخيل وصفُها بالإغارة، "مِنْ أَعَار على العدو. هَجَم عليه بغتة بخيله لنهبٍ أو قتلٍ أو إسارٍ، فالإغارة صفة أصحاب الخيل "(٢)، كما في قوله تعالى: ﴿ فَٱلْمُغِيرَةِ صُبّحًا ﴾ العاديات: ٣.

### سورة القارعة:

القارعة في اللغة النازلة الشديدة، وأصل القرع: ضرب الشيء (٤)، قال تعالى: ﴿ وَلَا يَزَالُ الَّذِينَ كَفَرُواْ تُصِيبُهُم بِمَا صَنَعُواْ قَارِعَةً ﴾ الرعد: ٣١ وفُسِّرت في السورة بيوم القيامة لدلالة الوصف (٥): ﴿ وَمَا آذَرَنكَ مَا ٱلْقَارِعَةُ ﴿ اللَّهُ يَوْمَ يَكُونُ

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير ابن جرير (٢٤/٥٥٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير ابن جرير (٢٤/٥٥٨)، تفسير الزمخشري (٢٤/٥٥٩).

<sup>(</sup>٣) تفسير الآلوسي (٥ / ٤٤٣).

<sup>(</sup>٤) **انظر**: معاني القرآن، للزجاج (٣٥٥/٥)، وتمذيب اللغة (١٥٦/١-١٥٧)، ومقاييس اللغة (٢٢/٥)، ولسان العرب (٢٦٥/٨).

## **ٱلنَّاسُ كَأَلْفَرَاشِ ٱلْمَبْثُوثِ** ﴾ القارعة: ٣ - ١٠.

#### سورة العصر:

يُطلق العصر ويراد به: الدهر والحين (۱)، وهذا المعنى شامل لمن فسر العصر في السورة بأنه: وقت الصلاة، أو الساعة من ساعات النهار، قال ابن جرير: "ولم يُخَصِّص ثما شمله هذا الاسمُ معنى دون معنى، فكل ما لزمه هذا الاسم، فداخل فيما أقسم به جل ثناؤه (۲)، والاختلاف بين السلف في هذه اللفظة من اختلاف التنوع، وإنما أراد كل واحد منهم المثال، أو التقريب، لا الحد والمطابقة لأصل المعنى، كما هو مقرر من أصول التفسير، قال ابن تيمية: "أن يذكر كل منهم من الاسم العام بعض أنواعه على سبيل التمثيل وتنبيه المستمع على النوع لا على سبيل الحد المطابق للمحدود في عمومه المستمع على النوع لا على سبيل الحد المطابق للمحدود في عمومه وخصوصه "(۲).

## سورة الهُمَزَة:

الهاء والميم والزاي كلمة تدل على ضغْطٍ وعْصرٍ. وأصل الهمز: الكسر، وعض الشيء بعنف، ومنه الهمز في الكلام، كأنه يضغط الحرف، والهماز: العياب والمغتاب<sup>(٤)</sup>.

القرطبي (١٦٤/٢٠)، وتفسير الآلوسي (٥١/٧٤٤)، و تفسير ابن عاشور (١٠/٣٠).

<sup>(</sup>١) انظر: معاني القرآن، للفراء (٢٨٩/٣)، تمذيب اللغة (١٠/٢)، ومقاييس اللغة (٣٤٠/٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسيره (٢٤/٥٨٩).

<sup>(</sup>٣) من فتاويه (٣٢/١٣).

<sup>(</sup>٤) انظر: مجاز القرآن (٣١١/٢)، وتحذيب اللغة (٩٦/٦)، ومقاييس اللغة (٦٥/٦)، وتفسير البغوي

وبناء (هُمَزَة) على (فُعَلَة) يدل على المبالغة، وأنّ ذلك عادة مُكْثِرةً منه. ونحوهما: اللُّعَنَة والضُّحَكَة (١).

أما الفرق بين الهمز واللمز، فالأقوال فيه متعارضة بين السلف، وكذلك هي عند أهل اللغة، وكلاهما استخدم في معناه التَّوسُّعِي، وصارا يُطلَقا عادة في عيب الناس والغض منهم، سواء قولاً أو فعلاً، ومن أعم ما قيل: إن الهمز: الكسر. واللمز: الطعن. قال الآلوسي: "وأصل ذلك كان استعارة؛ لأنه لا يتصور الكسر والطعن الحقيقيان في الأجسام فصار حقيقة عرفية"(٢).

# سورة قُرَيش:

القاف والراء والشين أصل صحيح يدل على الجمع والتَّجَمُّع. فالقَرْش: الجَمْع، يقال تَقَرَّشُوا، إذا تَجَمَّعُوا، وقريش القبيلة المعروفة، وسميت قريشًا لتَقَرُّشِها أي: لتجمعها إلى مكة، وقيل: سميت لأنهم كانوا أهل تجارة، ولم يكونوا أصحاب زرع أو ضرع، والقَرْشُ: الكَسْب<sup>(٣)</sup>. وليس بين المعنيين في حق هذه القبيلة تعارض، والتصغير في قريش: للتعظيم (٤).

وقريش لَقَبٌ عُرِف به فِهْر بن مالك بن النضر بن كنانة، فمن كان من ولده فهو قرشي، ومن لم يكن من ولده -أي: كان من آبائه - فليس بقرشي،

<sup>.(</sup>٣.٣/٥)

<sup>(</sup>١) **انظر**: تفسير الزمخشري (٧٩٥/٤)، وتفسير ابن عطية (٢١/٥).

<sup>(</sup>٢) في تفسيره روح المعاني (٢٥/١٥).

<sup>(</sup>T) انظر: تهذیب اللغة  $(X/\Lambda)$ ، ومقاییس اللغة  $(Y \cdot / \circ)$ .

<sup>(</sup>٤) انظر: تفسير الزمخشري (٨٠٢/٤)، وتفسير الآلوسي (١٥١/١٥).

بل كناني <sup>(١)</sup>.

#### سورة الماعون:

الماعون: اسم جامع لمنافع البيت كالقدر والفأس وغيرهما مما جرت العادة بعاريته، وأصله معونة، والألف عوض من الهاء (٢)، وكثرت الأقوال في المراد بالماعون في قوله تعالى: ﴿ وَيَمّنَعُونَ ٱلْمَاعُونَ ﴾ الماعون: ٧، وكلُّها عائد إلى أصل المعنى اللغوي، قال ابن جرير بعد أن ذكر الأقوال، ورجح العموم: "إن الله وصفهم بأهم يمنعون الناس ما يتعاونونه بينهم، ويمنعون أهل الحاجة والمسكنة ما أوجب الله لهم في أموالهم من الحقوق؛ لأن كل ذلك من المنافع التي ينتفع بما الناس بعضهم من بعض "(٣).

ومن قال الماعون الزكاة، فلا يتعارض مع كون السورة مكية-وهو أحد القولين- لأن أصل الزكاة فُرِض في مكة، كما قال الله في سورة الأنعام المكية:

<sup>(</sup>۱) وقيل: إن قريشًا هو جده النظر بن كنانة، وقد رجَّع القولَ الأول ابنُ عبدالبر في الإنباه (ص:٤٢) وابنُ جزم في جمهرته (ص:٢١)، وأنه فهر بن مالك، وقال ابن عبدالبر: "ولذلك قال مصعبُ وابنُ كيسان والزبيرُ بن بكار وهم أعلم الناس بحذا الشأن وأوثق من يُنسَبُ علمُ ذلك إليه— وابنُ كيسان والزبيرُ بن بكار وهم أعلم الناس بحذا الشأن وأوثق من يُنسَبُ علمُ ذلك إليه— إن فهر بن مالك جماعُ قريشٍ كلِّها بأسرها" وانظر: تاريخ الأمم والملوك، لابن جرير (٢٦٤/٢)، والبداية والنهاية، لابن كثير (٢٥٢/٢).

<sup>(</sup>٢) انظر: تمذيب اللغة (١٣/٣)، ولسان العرب (٢١٠/١٣).

<sup>(</sup>٣) تفسيره (٢٤٢/٢٤)، ومن قال الزكاة، فلا يتعارض مع كون السورة مكية-وهو أحد القولين- لأن أصل الزكاة فُرِض في مكة، كما قال الله في سورة الأنعام المكية: ﴿ وَمَاتُوا حَقَّهُ، يَوْمَ حَصَادِمِهِ ﴾ الأنعام: ١٤١، أو يُراد بالزكاة المعنى اللغوي لا الشرعي، وهو تزكية النفس وتطهيرها من غوائلها كالشرك وما دونه-والعلم عند الله-، وممن قال إنما الزكاة ابن قتيبة في غريبه (ص: ٤٧٣).

﴿ وَمَا تُوا حَقَّهُ وَيُومَ حَصَادِهِ ﴾ الأنعام: ١٤١، أو يُراد بالزكاة المعنى اللغوي لا الشرعي، وهو تزكية النفس وتطهيرها من غوائلها كالشرك وما دونه والعلم عند الله (١).

## سورة الكوثر:

على وزن فَوْعَل، وتدور معاني الكوثر على الخير الكثير، ويوصف به الشخص أو العطاء، يقال: رجل كوثر: إذا كان كثير العطاء والخير، وعطاء كوثر كذلك<sup>(۲)</sup>، ويدخل في هذا جميعُ ما حازه النبي على من خير الدنيا والآخرة: كالنبوة، والقرآن...، وثواب الآخرة من الوسيلة والنهر الذي سُمِّي بالكوثر، عن ابن عباس قال: "الكوثر: الخير الكثير الذي أعطاه الله إياه على " قال أبو بشر: قلت لسعيد: إن أناسًا يزعمون أنه نمر في الجنة؟ فقال سعيد: «النهر الذي في الجنة من الخير الذي أعطاه الله إياه»<sup>(۳)</sup>.

#### سورة المسد:

مصدر مَسَدَ الحبلَ يَمْسُده مَسْدًا: إِذَا أَجاد فَتْلَه، والمَسَد: حبْلٌ من جُلُود الْإِبِل، أَو من لِيف، أَو من خُوص (٤)، واختلف في قوله تعالى: ﴿ فِيجِيدِهَا

<sup>(</sup>١) وممن قال إنها الزكاة ابن قتيبة في غريبه (ص:٤٧٣).

<sup>(</sup>٢) **انظر**: غريب القرآن، لابن قتيبة (ص:٤٧٤)، وتحذيب اللغة (١٠٣/١٠)، ومقاييس اللغة (١٠٣/١٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب: الرقاق، في باب: الحوض، ورقم (٦٥٧٨).

<sup>(</sup>٤) انظر: معاني القرآن، للفراء (٢٩٩/٣)، وتمذيب اللغة (٢٦٤/١٢)، ولسان العرب (٢٠٢٣).

حَبْلُ مِن مُسَلِمٍ ﴾ المسد: ٥، فقيل: من ليف، أومن ودع، أومن نار، أومن حديد.... وقد أطلق القرآنُ اللفظ من غير قيد، فيبقى اللفظ على عمومه، فليس بعضُ الأقوال أولى من بعض، قال ابن جرير: "وأولى الأقوال في ذلك عندي بالصواب، قول من قال: هو حبل جُمِعَ من أنواع مختلفة"(١)، والمعنى اللغوى يشمل ذلك كلَّه.

## سورة الإخْلاَص:

الخاء واللام والصاد أصل واحد مطرد، وهو تنقية الشيء وتهذيبه، والإخْلاَص: التَّوْحيد لله حَالِصًا، وَلذَلِك قيل لسورة: ﴿ قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَدُ ﴾ الإخلاص: ١ سورةُ الإخلاص (٢)؛ لأنها أخلصت الخبرَ عن الخالق (٣)، فهي مُخلَصَة، ولأنَّ من قرأها فآمن بها فقد حقق الإخلاص، فهي مُخلِصَة.

### سورة الفلق:

الفاء واللام والقاف أصل صحيح يدل على فرجة وبينونة في الشيء (٤)، وهو دال على الشق، والفلق على هذا الأصل يعم جميع الموجودات الممكنة، ويشهد له قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ فَالِقُ ٱلْحَبِّ وَٱلنَّوْعَ ﴾ الأنعام: ٩٥، ومن هنا قال كثير من السلف: إن الفلق في الآية ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلْفَلَقِ ﴾ الفلق في الآية ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلْفَلَقِ ﴾ الفلق في الآية ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلْفَلَقِ ﴾ الفلق في الآية ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلْفَلَقِ } الفلق في الآية ﴿ قُلْ أَعُودُ بِرَبِّ ٱلْفَلَقِ } الفلق في الآية ﴿ قُلْ أَعُودُ بِرَبِّ ٱلْفَلَقِ } الفلق في الآية ﴿ قُلْ أَعُودُ بِرَبِّ ٱلْفَلَقِ } الفلق في الآية ﴿ قُلْ أَعُودُ بِرَبِ الْفَلَقِ } إِنْ الفلق في الآية ﴿ قُلْ أَعُودُ اللَّهِ الْعَلْمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

<sup>(</sup>۱) تفسيره (۲۸۲/۲٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: تمذيب اللغة (٢٦٤/١٢)، ومقاييس اللغة (٢٠٨/٢).

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير اللآلوسي (١٥/٥٠٥).

<sup>(</sup>٤) انظر: تمذيب اللغة (١٣٢/٩)، ومقاييس اللغة (٤٥٢/٤).

<sup>(</sup>٥) انظر: تفسير ابن جرير (٢٠٢/٢٤).

ومن قال منهم إنه الصبح<sup>(۱)</sup>؛ لأن الظلام ينفلق عنه، كما قال تعالى: ﴿ فَالِقُ الْمُعَنَى العام بل هو جزء منه، وتفسير الإنعام: ٩٦ فإن هذا لا يعارض المعنى العام بل هو جزء منه، وتفسير الآية على أوسع المعاني الشاملة أولى من أفرادها، مع الإقرار أن الجزء لا ينافي الكل، وإلى العموم ذهب ابن جرير، والآلوسى<sup>(۲)</sup>.

<sup>(</sup>١) انظر: معانى القرآن، للفراء (٣٠١/٣)، وغريب القرآن، لابن قتيبة (ص:٤٧٧).

<sup>(</sup>۲) انظر: تفسير ابن جرير (۲۰۲/۲٤)، وتفسير الآلوسي (۱۸/۱٥-۱۹)، وقال ابن جرير في الموضع المشار إليه: "ولم يكن جلّ ثناؤه وضع دلالة على أنه عُنِي بقوله: (بِرَبِّ الْفَلَقِ) بعض ما يُدْعَى الفلق دون بعض، وكان الله تعالى ذكره ربّ كل ما خلق من شيء، وجب أن يكون معنيًا به كل ما اسمه الفَلَق، إذ كان ربّ جميع ذلك"، وهذا النقل كما هو واضح يدل على اختيار ابن جرير في عموم معنى الفلق، مع أن ابن كثير (۸/٥٥٥) نسب أن الراجح في رأي ابن جرير هو القول بفلق الصبح، وهذا لا يتناغم مع النقل الأخير حيث أوجب ابن جرير هذا الرأي فقال:" وجب أن يكون معنيًا به كل ما اسمه الفَلَق".

#### الخاتمة

- وبعد هذا التطواف المختصر يحسن بخاتمة المطاف أن يذكر البحث بعصارة المستفيد، والتي انطوت عليها ورقات البحث، فمن أهم نتائجه:
- ١- ورودت مفردة (سورة) في القرآن في ثلاثة سياقات: القوة، أو التحدي، أو
   الإلزام، وكلها معان يجمعها معنى العلو والرفعة.
- ٢- يرى البحث في موضوع إيجاد التعليل في اختيار اسم السورة بين اسم السورة ومفرداتها أنه من صنعة التكلف، خصوصًا مع غياب النص في ذلك، وعدم الشواهد عن الصحابة أو التابعين في استطلاب هذا العلم، كما يرى البحث أن مصير ذلك عائدٌ إلى البساطة العربية في الاختيار.
- ٣- أن أسماء السور لم تكن على نوع لغوي واحد، بل كان منها أسماء، وأفعال، وحروف، وأن الأسماء أنواع: كالمفرد والجمع، واسم الفاعل...وغير ذلك.
- ٤- يرى البحث أن أسماء سور القرآن منها ما هو توقيفي ومنها ما هو اجتهادي، وهذا القول سالم من الاعتراض، وهو سهل القبول، لا يُحتاج معه إلى تكلف.
- ٥- معرفة معنى الغريب في السور قد يوضح ويجلي التصحيح في معرفة الآية
   الناسخة من المنسوخة، أو استبعاد النسخ بالكلية، كما في سورة الأنفال.
- ٦- أن الأصل في بيان معنى الغريب من أسماء السور هو الأخذ بعموم المعنى
   الشامل لكل أفراده، مالم يدل دليل على التخصيص، كما في معنى المسد،

والفلق...

كما أن البحث يوصي المهتمين بالدراسات القرآنية، أو المتطلعين إلى جمع إرث الأمة من المخطوطات القرآنية وغيرها إلى بذل الغاية في دراسة هذا الإرث وتميز صحيحه من عليله، وغثه من سمينه، ومراجعة ذلكم الإرث والنظر في مستودعه ومكنونه، والحمد لله رب العالمين.

## قائمة بأهم المراجع والمصادر

- 1. اتجاهات التأليف ومناهجه في القصص القرآني، لسليمان بن محمد المنقور، رسالة دكتوراه من كلية الشريعة، جامعة اليرموك، أربد الأردن، ٢٠٠٥هـ ٢٠٠٥م.
- الإتقان في علوم القرآن، لعبدالرحمن السيوطي تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، الهيئة المصرية العامة للكتاب، الطبعة: ١٣٩٤هـ ١٩٧٤م.
- ٣. آثار البلاد وأخبار العباد، لزكريا بن محمد بن محمود القزويني، دار صادر
   بيروت.
- ٤. أحسن التقاسيم في معرفة الأقاليم، لمحمد بن أحمد المقدسي البشاري، دار صادر، بيروت، الطبعة الثالثة، ١٤١١هـ ١٩٩١م.
- أحكام القرآن، لمحمد بن عبدالله أبي بكر بن العربي، دار الكتب العلمية،
   بيروت لبنان، الطبعة: الثالثة، ٤٢٤هـ ٢٠٠٣م.
- 7. أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، لمحمد الأمين بن محمد المختار الشنقيطي، دار الفكر لبنان، ١٤١٥هـ ١٩٩٥ م.
- ٧. **إعجاز القرآن والبلاغة النبوية**، لمصطفى صادق الرافعي، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان.
- ٨. الأعلام، لخير الدين بن محمود بن محمد الزركلي، دار العلم للملايين، الطبعة:
   الخامسة عشرة ٢٠٠٢م.
- ٩. الأمثال، للقاسم بن سلكم بن عبدالله الهروي دار المأمون للتراث، الطبعة:
   الأولى، ١٤٠٠هـ ١٩٨٠م.

- ١٠. الإنباه على قبائل الرواة، ليوسف بن عبدالله بن محمد بن عبدالبر، تحقيق: إبراهيم الأبياري، دار الكتاب العربي بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م.
- 11. **البحر الرائق شرح كنز الدقائق**، لزين الدين بن إبراهيم بن نُجيم الحنفي، دار المعرفة-بيروت، الطبعة: الثانية.
- ۱۲. البداية والنهاية، لأبي الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير، دار إحياء التراث العربي الطبعة: الأولى ۱۶۰۸هـ ۱۹۸۸م.
- ۱۲. البرهان في علوم القرآن، لأبي عبدالله محمد بن بهادر بن عبدالله الزركشي، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعرفة بيروت ١٣٩١هـ.
- 1 . بغية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة، عبدالرحمن بن أبي بكر السيوطي، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، المكتبة العصرية -لبنان.
- ١٥. تاج العروس من جواهر القاموس، لحمّد بن محمّد بن عبدالرزّاق الحسيني الزّبيدي، تحقيق: مجموعة من المحققين، دار الهداية.
- 17. تاج اللغة وصحاح العربية، المعروف بـــ (الصحاح)، لإسماعيل بن حماد الجوهري، دار العلم للملايين بيروت، الطبعة: الرابعة ١٤٠٧هـــ ١٩٨٧م.
- ۱۱۷. تاريخ الرسل والملوك (تاريخ الطبري)، محمد بن جرير بن يزيد الطبري، دار التراث بيروت، الطبعة: الثانية ۱۳۸۷هـ.
- ۱۸. التاريخ الكبير، لمحمد بن إسماعيل بن إبراهيم البخاري، دائرة المعارف العثمانية، حيدر آباد الدكن.

- ١٩. تاريخ مدينة دمشق وذكر فضلها وتسمية مَن حلّها مِن الأماثل، لأبي القاسم علي بن الحسن ابن هبة الله بن عبدالله الشافعي، دار الفكر بيروت 1990.
- . ٢٠. **التحرير والتنوير**، لمحمد الطاهر بن محمد بن عاشور، الدار التونسية للنشر تونس، ١٩٨٤هـ.
  - ٢١. تفسير أسماء الله الحسنى، لإبراهيم بن السَّريِّ الزجَّاج، دار الثقافة العربية.
- ٢٢. تفسير الفاتحة والبقرة، لمحمد بن صالح بن محمد العثيمين، دار ابن الجوزي، المملكة العربية السعودية، الطبعة: الأولى، ١٤٢٣هـ.
- ۲۳. تفسير القرآن العظيم، لإسماعيل بن عمر بن كثير الدمشقي (ت:۷۷٤)، دار الفكر بيروت ١٤٠١.
- 3 7. تفسير عبدالرزاق، لأبي بكر عبدالرزاق بن همام بن نافع الصنعاني، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤١٩هـ.
- ٢٥. تقذيب اللغة، لمحمد بن أحمد الهروي، دار إحياء التراث العربي بيروت، الطبعة: الأولى، ٢٠٠١م.
- 77. تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، لعبدالرحمن بن ناصر بن عبدالله السعدى، مؤسسة الرسالة، الطبعة: الأولى ٢٠٠٠هـ ٢٠٠٠م.
- ۲۷. جامع البيان عن تأويل آي القرآن، لأبي جعفر محمد بن جرير الطبري، تحقيق: أحمد شاكر، الطبعة الأولى، مؤسسة الرسالة، ٢٤٠ه.
- ۲۸. الجامع الكبير سنن الترمذي، لمحمد بن عيسى بن سَوْرة، تحقيق: بشار عواد معروف، دار الغرب الإسلامي بيروت، ١٩٩٨م.

- 79. الجامع لأحكام القرآن، لأبي عبدالله محمد بن أحمد القرطبي، دار الكتب المصرية القاهرة، الطبعة: الثانية، ١٣٨٤هـ ١٩٦٤م.
- ٣. الجرح والتعديل، لمحمد عبدالرحمن بن محمد الرازي، المعروف بابن أبي حاتم، طبعة مجلس دائرة المعارف العثمانية بحيدر آباد الدكن الهند، دار إحياء التراث العربي بيروت، الطبعة: الأولى، ١٢٧١هـ ١٩٥٢م.
- ٣١. جمهرة اللغة، لأبي بكر محمد بن الحسن بن دريد الأزدي، دار العلم للملايين الطبعة: الأولى.
- .٣٢. جمهرة أنساب العرب، لعلي بن أحمد بن سيعيد بن حزم الأندلسي الظاهري، تحقيق: لجنة من العلماء، دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة: الأولى، ٣٠/١٤٠٣.
- ٣٣. الحبائك في أخبار الملائك، لعبدالرحمن بن أبي بكر السيوطي، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م.
  - ٣٤. ديوان علقمة بن عبدة الفحل، دار الكتاب العربي بحلب ١٩٦٩م.
- 70. روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، لمحمود بن عبدالله الحسيني الآلوسي، دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة: الأولى، ما ١٤١٥.
- ٣٦. زاد المسير في علم التفسير، لعبدالرحمن بن علي الجوزي، دار الكتاب العربي بيروت، الطبعة: الأولى ١٤٢٢هـ.
- ٣٧. **الزاهر في معاني كلمات الناس**، لمحمد بن القاسم بن محمد الأنباري، مؤسسة الرسالة بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤١٢هـ ١٩٩٢م.

- .٣٨. سنن أبي داود، لسليمان بن الأشعث بن إسحاق السِّجِسْتاني، المكتبة العصرية، صيدا بيروت.
- ٣٩. السيرة النبوية لابن هشام، لعبدالملك بن هشام بن أيوب الحميري المعافري، شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر، الطبعة: الثانية، ١٣٧٥هـ ١٩٥٥م.
- 21. شُعب الإيمان، لأبي بكر أحمد بن الحسين البيهقي، مكتبة الرشد للنشر والتوزيع بالرياض بالتعاون مع الدار السلفية ببومباي بالهند، الطبعة: الأولى، ٢٠٠٣هـ ٢٠٠٣م.
- 25. شمس العلوم ودواء كلام العرب من الكلوم، لنشوان بن سعيد الحميري، دار الفكر المعاصر-بيروت-الطبعة: الأولى، ٢٤١هـ ١٩٩٩م.
- 27. **الضعفاء**، لمحمد بن إسماعيل بن إبراهيم البخاري، مكتبة ابن عباس، الطبعة: الأولى ٢٠٠٦هـ- ٢٠٠٥م.
- 23. علم غريب القرآن، مراحله ومناهجه وضوابطه، لإبراهيم بن عبدالرحيم حسين، دار طيبة الخضراء، مكة المكرمة، نوقشت الرسالة بتاريخ ١٤٣٣هـ.
- 2. عناية المسلمين باللغة العربية خدمة للقرآن الكريم، أ. د. أحمد بن محمد الخرّاط، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف.
- **٤٦. العناية شرح الهداية، لمحمد بن محمد البابرتي،** وهو شرح لكتاب الهداية للمرغيناني، دار النشر: بدون.

- 24. العين، لأبي عبدالرحمن الخليل بن أحمد بن عمرو بن تميم الفراهيدي البصري، دار ومكتبة الهلال.
- ٤٨. غرائب القرآن ورغائب الفرقان، لحسن بن محمد بن حسين القُمِّيِ النيسابوري، الطبعة الثانية، بيروت، دار الكتب العلمية، ١٤١٦هـ.
- 93. غريب الحديث، لأبي عُبيد القاسم بن سلَّام بن عبدالله الهروي البغدادي، مطبعة دائرة المعارف العثمانية، حيدر آباد- الدكن، الطبعة: الأولى، ١٣٨٤هـ.
  - ٥٠. غريب القرآن، لعبدالله بن مسلم بن قتيبة الدينوري.
- 0. فتاوى اللجنة الدائمة المجموعة الأولى، اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء، جمع وترتيب: أحمد بن عبدالرزاق الدويش، رئاسة إدارة البحوث العلمية والإفتاء الإدارة العامة للطبع الرياض.
- ٥٢. فتح الباري شرح صحيح البخاري، لأحمد بن علي بن حجر العسقلاني، رقَّم كتبه وأبوابه وأحاديثه: محمد فؤاد عبدالباقي، قام بإخراجه وصححه وأشرف على طبعه: محب الدين الخطيب، الناشر: دار المعرفة بيروت، ١٣٧٩.
- ٥٣. فوات الوفيات، لمحمد بن شاكر بن أحمد، الملقب بصلاح الدين، دار صادر بيروت، الطبعة: الأولى، ١٩٧٣م.
- ٥٤. الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل، لمحمود بن عمرو بن أحمد، الزمخشري جارالله، دار الكتاب العربي بيروت، الطبعة: الثالثة ١٤٠٧هـ.
- ٥٥. لسان العرب، لمحمد بن مكرم بن منظور الإفريقي المصري، دار صادر -

- بيروت، الطبعة: الأولى.
- ٥٦. مباحث في علوم القرآن، لصبحي الصالح، دار العلم للملايين، الطبعة الرابعة والعشرون، ٢٠٠٠م.
- ٠٥٧. مَجَاز القرآن، لأبي عبيدة معمر بن المثنى التيمي البصري، مكتبة الخانجي القاهرة، ١٣٨١هـ.
- ٥٨. مجمع الأمثال، لأحمد بن محمد بن إبراهيم الميداني، تحقيق: محمد محيي الدين عبدالحميد، دار المعرفة بيروت، لبنان.
- 90. عجموع الفتاوى، لأحمد بن عبدالحليم بن تيمية الحراني، تحقيق: عبدالرحمن بن محمد بن قاسم، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، المدينة النبوية، المملكة العربية السعودية، ٢١٦ هـ- ١٩٩٥م.
- . ٦. **محاضرات في علوم القرآن**، لغانم بن قدوري آل موسى، دار عمار عمان، الطبعة: الأولى، ٢٠٠٣هـ ٢٠٠٣م.
- 17. المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، لعبدالحق بن غالب بن عطية الأولى الأندلسيي المحاربي، دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة: الأولى 1877هـ.
- 77. المحكم والمحيط الأعظم، لأبي الحسن علي بن إسماعيل بن سيده المرسي، دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة: الأولى، ٢٢١هـ.
- 77. **مختار الصحاح**، لمحمد بن أبي بكر بن عبدالقادر الرازي، المكتبة العصرية بيروت، الطبعة: الخامسة، ٢٠٤١هـ ١٩٩٩م.
- 37. المذاكرة في ألقاب الشعراء، لأبي المجد أسعد بن إبراهيم الشيباني الإربلي، المعروف بمجد الدين النشابي الكاتب، دار النشر: بدون.

- 70. المروءة، المرزبان، أبو بكر محمد بن خلف، ط: ١، بيروت-لبنان، دار ابن حزم، ١٤٢٠هـ ١٩٩٩م.
- 77. مسند الإمام أحمد بن حنبل، للإمام أحمد بن حنبل الشيباني، تحقيق: شعيب الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة الطبعة: الأولى، ٢٢١هـ ٢٠٠١م.
- 77. المعاجم اللغوية العربية، بدايتها وتطورها، د. إميل يعقوب، دار العلم للملايين، بيروت، الطبعة الأولى، ١٩٨١م.
- 7. المعالم الأثيرة في السُّنة والسيرة، لمحمد بن محمد حسن شُرَّاب، دار القلم، الدار الشامية دمشق، الطبعة: الأولى ١٤١١هـ.
- 79. معالم التنزيل في تفسير القرآف، للحسين بن مسعود بن محمد البغوي، دار إحياء التراث العربي -بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤٢٠ هـ.
- ٧٠. معاني القرآن للأخفش، لأبي الحسن المجاشعي البصري، المعروف بالأخفش
   الأوسط، مكتبة الخانجي، القاهرة، الطبعة: الأولى، ١٤١١هـ ١٩٩٠م.
- ٧١. معاني القرآف، لأبي زكريا يحيى بن زياد الفراء، الدار المصرية للتأليف والترجمة مصر.
- ٧٢. معجم البلدان، لياقوت بن عبدالله الرومي الحموي، دار صادر بيروت، الطبعة: الثانية، ١٩٩٥م.
- ٧٣. معجم المطبوعات العربية والمعربة، ليوسف بن إليان بن موسى سركيس، مطبعة سركيس بمصر ١٣٤٦هـ ١٩٢٨م.
- ٧٤. معجم ما استعجم من أسماء البلاد والمواضع، لعبدالله بن عبدالعزيز البكري، عالم الكتب، بيروت، الطبعة: الثالثة، ١٤٠٣ هـ.
- ٧٥. مفاتيح الغيب، لمحمد بن عمر بن الحسن الرازي الملقب بفخر الدين، دار

- إحياء التراث العربي بيروت، الطبعة: الثالثة ١٤٢٠هـ.
- ٧٦. مفردات ألفاظ القرآن، لأبي القاسم الحسين بن محمد، دار القلم لبنان،
   الطبعة الأولى، ١٤١٢هـ.
- ٧٧. مقاييس اللغة، لأحمد بن فارس بن زكرياء، تحقيق: عبدالسلام محمد هارون، دار الفكر، ١٣٩٩هـ ١٩٧٩م.
- ٧٨. مناهل العرفان في علوم القرآن، لمحمد عبدالعظيم الزرقاني (ت:١٣٦٧)، دار الفكر لبنان، الطبعة: الأولى ١٤١٦هـ ١٩٩٦م.
- ٧٩. المؤتلف والمختلف في أسماء الشعراء وكناهم، لأبي القاسم الحسن بن بشر الآمدي، تصحيح وتعليق: المستشرق الأستاذ الدكتور: ف. كرنكو، دار الجيل، بيروت، الطبعة الأولى ١٤١١ ١٩٩١.
- ٨٠. الموسوعة الفقهية الكويتية، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية الكويت المحسوعة الفقهية الكويتية، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية الكويت، دار السلاسل الكويت، والأجزاء (٢٤ ٣٨): الطبعة الأولى، مطابع دار الصفوة مصر، والأجزاء (٣٩ ٤٥): الطبعة الثانية، طبع الوزارة.
- ۱۸. نزهة القلوب، لمحمد بن عزيز السجستاني، دار طلاس-دمشق، ۹۹۳م.
- ٨٢. النهاية في غريب الحديث والأثر، لأبي السعادات المبارك بن محمد الجزري، المكتبة العلمية بيروت ١٣٩٩هـ.
- ۸۳. النهاية في غريب الحديث، للمبارك بن محمد الجزري، المكتبة العلمية بيروت، ١٣٩٩هـ.
- ٨٤. الواضح في علوم القرآن، مصطفى ديب البغا، دار الكلم دمشق، الطبعة:
   الثانية، ١٤١٨ه.

.٨٥. وفيات الأعيان وإنباء أبناء الزمان، لأحمد بن محمد ابن خلكان، دار صادر - بيروت.

#### **Bibliography**

- 1. Ittijāhāt al-Ta'līf wa-manāhijuh fī al-qiṣaṣ al-Qur'anī, li-Sulaymān ibn Muḥammad al-Manqūr, ishrāf al-Duktūr : Faḍl Ḥasan 'Abbās, Risālat duktūrāh min Kullīyat al-sharī'ah, Jāmi'at al-Yarmūk, arbd-al-Urdun, 1426-2005.
- al-Itqān fī 'ulūm al-Qur'ān, li-'Abd al-Raḥmān al-Suyūṭī taḥqīq : Muḥammad Abū al-Faḍl Ibrāhīm, al-Hay'ah al-Miṣrīyah al-'Āmmah lil-Kitāb, al-Tab'ah : 1394h-1974 M.
- 3. Āthār al-bilād wa-akhbār al-ʻibād, li-Zakarīyā ibn Muḥammad ibn Mahmūd al-Qazwīnī, Dār Sādir-Bayrūt.
- 4. Aḥsan al-taqāsīm fī maʻrifat al-aqālīm, li-Muḥammad ibn Aḥmad al-Maqdisī albshshāry, Dār Ṣādir, Bayrūt, al-Ṭabʻah althālithah, 1411h-1991m.
- 5. Aḥkām al-Qur'ān, li-Muḥammad ibn 'Abd Allāh Abī Bakr ibn al-'Arabī, taḥqīq : Muḥammad 'Abd al-Qādir 'Aṭā, Dār al-Kutub al-'Ilmīyah, Bayrūt-Lubnān, al-Ṭab'ah : al-thālithah, 1424 H-2003 M.
- 6. Aḍwā' al-Bayān fī Īḍāḥ al-Qur'ān bi-al-Qur'ān, li-Muḥammad al-Amīn ibn Muḥammad al-Mukhtār al-Shinqīṭī, Dār alfkr-Lubnān, 1415 H-1995 M.
- 7. Iʻjāz al-Qurʻān wa-al-balāghah al-Nabawīyah, li-Muṣṭafá Sādiq al-Rāfiʻī, Dār al-Kutub al-ʻIlmīyah, Bayrūt Lubnān.
- 8. al-A'lām, li-khayr al-Dīn ibn Maḥmūd ibn Muḥammad al-Ziriklī, Dār al-'Ilm lil-Malāyīn, al-Ṭab'ah : al-khāmisah 'ashrah-2002 M.

- 9. al-Amthāl, lil-Qāsim ibn Sallām ibn 'Abd Allāh al-Harawī taḥqīq : 'Abd al-Majīd Qaṭāmish, Dār al-Ma'mūn lil-Turāth, al-Tab'ah : al-ūlá, 1400 H-1980 M
- 10. Al'nbāh 'alá qabā'il al-ruwāh, li-Yūsuf ibn 'Abd Allāh ibn Muḥammad ibn 'Abd al-Barr, taḥqīq : Ibrāhīm al-Abyārī, Dār al-Kitāb al-'Arabī-Bayrūt, al-Tab'ah : al-ūlá, 1405h-1985m.
- 11. al-Baḥr al-rā'iq sharḥ Kanz al-daqā'iq, li-Zayn al-Dīn ibn Ibrāhīm ibn Nujaym al-Ḥanafī, Dār alm'rft-byrwt, al-Ṭab'ah : al-thāniyah.
- 12. al-Bidāyah wa-al-nihāyah, li-Abī al-Fidā' Ismā'īl ibn 'Umar ibn Kathīr, taḥqīq : 'Alī shyry, Dār Iḥyā' al-Turāth al-'Arabī al-Tab'ah : al-ūlá 1408, H-1988 M.
- 13. al-Burhān fī 'ulūm al-Qur'ān, li-Abī 'Abd Allāh Muḥammad ibn Bahādur ibn 'Abd Allāh al-Zarkashī, taḥqīq : Muḥammad Abū al-Fadl Ibrāhīm, Dār al-Ma'rifah-Bayrūt-1391 H.
- 14. Bughyat al-wuʻāh fī Ṭabaqāt al-lughawīyīn wa-al-nuḥḥāh, 'Abd al-Raḥmān ibn Abī Bakr al-Suyūṭī, taḥqīq : Muḥammad Abū al-Fadl Ibrāhīm, al-Maktabah al-'Asrīyah-lbnān.
- 15. Tāj al-'arūs min Jawāhir al-Qāmūs, lmḥmmd ibn Muḥammad ibn 'Abd al-Razzāq al-Ḥusaynī alzzabydy, taḥqīq : majmū'ah min al-muḥaqqiqīn, Dār al-Hidāyah.
- 16. Tāj al-lughah wa-ṣiḥāḥ al-'Arabīyah, al-ma'rūf bi- (al-ṣiḥāḥ), li-Ismā'īl ibn Ḥammād al-Jawharī, taḥqīq : Aḥmad 'Abd al-Ghafūr 'Aṭṭār, Dār al-'Ilm lil-Malāyīn Bayrūt, al-Ṭab'ah : al-rābi'ah 1407h 1987 M.

- 17. Tārīkh al-Rusul wa-al-mulūk (Tārīkh al-Ṭabarī), Muḥammad ibn Jarīr ibn Yazīd al-Ṭabarī, Dār al-Turāth-Bayrūt, al-Ṭab'ah : al-thāniyah-1387 H.
- 18. al-Tārīkh al-kabīr, li-Muḥammad ibn Ismā'īl ibn Ibrāhīm al-Bukhārī, Dā'irat al-Ma'ārif al-'Uthmānīyah, Ḥaydar Ābād-aldkn, Ṭubi'a taḥta Murāqabat : Muḥammad 'Abd al-mu'īd Khān.
- 19. Tārīkh Madīnat Dimashq wa-dhikr faḍlihā wa-tasmiyat man ḥllahā min al-amāthil, li-Abī al-Qāsim 'Alī ibn al-Ḥasan Ibn Hibat Allāh ibn 'Abd Allāh al-Shāfi'ī, taḥqīq : Muḥibb al-Dīn Abī Sa'īd 'Umar ibn Gharāmah al-'Umarī, Dār al-Fikr-Bayrūt-1995.
- al-Taḥrīr wa-al-tanwīr, li-Muḥammad al-Ṭāhir ibn Muḥammad ibn 'Āshūr, al-Dār al-Tūnisīyah lil-Nashr-Tūnis, 1984 H.
- Tafsīr Asmā' Allāh al-ḥusná, li-Ibrāhīm ibn alssaryyi alzjjāj, taḥqīq : Aḥmad Yūsuf al-Daqqāq, Dār al-Thaqāfah al-'Arabīyah.
- 22. Tafsīr al-Fātiḥah wālbqrh, li-Muḥammad ibn Ṣāliḥ ibn Muḥammad al-'Uthaymīn, Dār Ibn al-Jawzī, al-Mamlakah al-'Arabīyah al-Sa'ūdīyah, al-Ṭab'ah : al-ūlá, 1423 H.
- 23. Tafsīr al-Qur'ān al-'Azīm, li-Ismā'īl ibn 'Umar ibn Kathīr al-Dimashqī (t : 774), Dār al-Fikr-Bayrūt-1401.
- 24. Tafsīr 'Abd al-Razzāq, li-Abī Bakr 'Abd al-Razzāq ibn Hammām ibn Nāfi' al-Şan'ānī, dirāsah wa-taḥqīq : D.

- Maḥmūd Muḥammad 'Abduh, Dār al-Kutub al-'Ilmīyah, Bayrūt, al-Tab'ah : al-ūlá, 1419H.
- 25. Tahdhīb al-lughah, li-Muḥammad ibn Aḥmad al-Harawī, taḥqīq : Muḥammad 'Awaḍ Mur'ib, Dār Iḥyā' al-Turāth al-'Arabī-Bayrūt, al-Tab'ah : al-ūlá, 2001M.
- 26. Taysīr al-Karīm al-Raḥmān fī tafsīr kalām al-Mannān, li-'Abd al-Raḥmān ibn Nāṣir ibn 'Abd Allāh al-Sa'dī, taḥqīq : 'Abd al-Raḥmān ibn Mu'allā al-Luwayḥiq, Mu'assasat al-Risālah, al-Tab'ah : al-ūlá 1420h-2000 M
- 27. Jāmi' al-Bayān 'an Ta'wīl āy al-Qur'ān, li-Abī Ja'far Muḥammad ibn Jarīr al-Ṭabarī, taḥqīq : Aḥmad Shākir, al-Ṭab'ah al-ūlá, Mu'assasat al-Risālah, 1420h.
- 28. al-Jāmi' al-kabīr-Sunan al-Tirmidhī, li-Muḥammad ibn 'Īsá ibn sawrh, taḥqīq : Bashshār 'Awwād Ma'rūf, Dār al-Gharb al-Islāmī Bayrūt, 1998 M.
- 29. al-Jāmi' li-aḥkām al-Qur'ān, li-Abī 'Abd Allāh Muḥammad ibn Aḥmad al-Qurṭubī, taḥqīq : Aḥmad al-Baraddūnī wa-Ibrāhīm Aṭṭafayyish, Dār al-Kutub al-Miṣrīyah al-Qāhirah, al-Tab'ah : al-thāniyah, 1384h-1964m.
- 30. al-Jarḥ wa-al-ta'dīl, li-Muḥammad 'Abd al-Raḥmān ibn Muḥammad al-Rāzī, al-ma'rūf bi-Ibn Abī Ḥātim, Ṭab'ah Majlis Dā'irat al-Ma'ārif al-'Uthmānīyah-bḥydr Ābād aldkn al-Hind, Dār Iḥyā' al-Turāth al-'Arabī-Bayrūt, al-Ṭab'ah : al-ūlá, 1271H -1952 M.

- 31. Jamharat al-lughah, li-Abī Bakr Muḥammad ibn al-Ḥasan ibn Durayd al-Azdī, taḥqīq : Ramzī Munīr Ba'labakkī, Dār al-'Ilm lil-Malāyīn al-Ṭab'ah : al-ūlá.
- 32. Jamharat ansāb al-'Arab, li-'Alī ibn Aḥmad ibn Sa'īd ibn Ḥazm al-Andalusī al-Ṭāhirī, taḥqīq : Lajnat min al-'ulamā', Dār al-Kutub al-'Ilmīyah Bayrūt, al-Tab'ah : al-ūlá, 1403/1983.
- 33. al-Ḥabā'ik fī Akhbār al-malā'ik, li-'Abd al-Raḥmān ibn Abī Bakr al-Suyūṭī, taḥqīq : Muḥammad al-Sa'īd, Dār al-Kutub al-'Ilmīyah, Bayrūt Lubnān, al-Tab'ah : al-ūlá, 1405 H-1985 M.
- 34. Dīwān 'Alqamah ibn 'Abdah al-Faḥl, li-Luṭfī al-Ṣaqqāl wa Durrīyah al-Khatīb, Dār al-Kitāb al-'Arabī bi-Halab 1969m.
- 35. Rūḥ al-ma'ānī fī tafsīr al-Qur'ān al-'Azīm wa-al-Sab' al-mathānī, li-Maḥmūd ibn 'Abd Allāh al-Ḥusaynī al-Alūsī, taḥqīq : 'Alī 'Abd al-Bārī 'Aṭīyah, Dār al-Kutub al-'Ilmīyah Bayrūt, al-Tab'ah : al-ūlá, 1415 H.
- 36. Zād al-Musayyar fī 'ilm al-tafsīr, li-'Abd al-Raḥmān ibn 'Alī al-Jawzī, taḥqīq : 'Abd al-Razzāq al-Mahdī, Dār al-Kitāb al-'Arabī-Bayrūt, al-Tab'ah : al-ūlá-1422 H.
- 37. al-Zāhir fī ma'ānī Kalimāt al-nās, li-Muḥammad ibn al-Qāsim ibn Muḥammad al-Anbārī, taḥqīq : D. Ḥātim Ṣāliḥ al-Pāmin, Mu'assasat al-Risālah Bayrūt, al-Ṭab'ah : al-ūlá, 1412 H-1992m.
- 38. Sunan Abī Dāwūd, li-Sulaymān ibn al-Ash'ath ibn Isḥāq alssijistāny, taḥqīq : Muḥammad Muḥyī al-Dīn 'Abd al-Ḥamīd, al-Maktabah al-'Asrīyah, Saydā Bayrūt.

- 39. al-Sīrah al-Nabawīyah li-Ibn Hishām, li-'Abd al-Malik ibn Hishām ibn Ayyūb al-Ḥimyarī al-Ma'āfirī, taḥqīq : Muṣṭafá al-Saqqā, Sharikat Maktabat wa-Maṭba'at Muṣṭafá al-Bābī al-Ḥalabī wa-Awlāduh bi-Miṣr, al-Ṭab'ah : al-thāniyah, 1375h-1955 M.
- 40. Shadharāt al-dhahab fī Akhbār min dhahab, li-'Abd al-Ḥayy ibn Aḥmad Ibn al-'Imād al'akry, taḥqīq : Maḥmūd al-Arnā'ūṭ, Dār Ibn Kathīr, Dimashq-Bayrūt, al-Tab'ah : al-ūlá, 1986 M.
- 41. shuʻb al-īmān, li-Abī Bakr Aḥmad ibn al-Ḥusayn al-Bayhaqī, taḥqīq: Mukhtār Aḥmad al-Nadwī, Maktabat al-Rushd lil-Nashr wa-al-Tawzīʻ bi-al-Riyāḍ bi-al-taʻāwun maʻa al-Dār al-Salafīyah bbwmbāy bi-al-Hind, al-Ṭabʻah: al-ūlá, 1423 H-2003 M.
- 42. Shams al-'Ulūm wa-dawā' kalām al-'Arab min alklwm, lnshwān ibn Sa'īd al-Ḥimyarī, taḥqīq : D Ḥusayn ibn 'Abd Allāh al-'Umarī wa-ākharīn, Dār al-Fikr alm'āṣr-byrwt-ālṭb'h : alūlá, 1420 H-1999 M.
- 43. al-Duʻafā', li-Muḥammad ibn Ismāʻīl ibn Ibrāhīm al-Bukhārī, taḥqīq : Aḥmad ibn Ibrāhīm ibn Abī al-'Aynayn, Maktabat Ibn 'Abbās, al-Ṭabʻah : al-ūlá 1426h-2005m.
- 44. 'Ilm Gharīb al-Qur'ān, marāḥilihi wa-manāhijuh waḍawābiṭuhu, li-Ibrāhīm ibn 'bdālrḥym Ḥusayn, Dār Ṭaybah al-Khaḍrā', Makkah al-Mukarramah, nūqishat al-Risālah bitārīkh 1433h.

- 45. 'Ināyat al-Muslimīn bi-al-lughah al-'Arabīyah khidmat lil-Qur'ān al-Karīm, U. D. Aḥmad ibn Muḥammad al-Kharrāṭ, Abū Bilāl, Majma' al-Malik Fahd li-Ṭibā'at al-Muṣḥaf al-Sharīf.
- 46. al-'Ināyah sharḥ al-Hidāyah, li-Muḥammad ibn Muḥammad al-Bābartī, wa-huwa sharḥ li-kitāb al-Hidāyah llmrghynāny, Dār al-Nashr : bi-dūn.
- 47. al-'Ayn, li-Abī 'Abd al-Raḥmān al-Khalīl ibn Aḥmad ibn 'Amr ibn Tamīm al-Farāhīdī al-Baṣrī, taḥqīq : D Mahdī al-Makhzūmī, D Ibrāhīm al-Sāmarrā'ī, Dār wa-Maktabat al-Hilāl.
- 48. Gharā'ib al-Qur'ān wa-raghā'ib al-Furqān, Laḥsan ibn Muḥammad ibn Ḥusayn al-Qummī al-Nīsābūrī, taḥqīq : al-Shaykh Zakarīyā 'Umayrāt, al-Ṭab'ah al-thāniyah, Bayrūt, Dār al-Kutub al-'Ilmīyah, 1416h.
- 49. Gharīb al-ḥadīth, li-Abī 'ubyd al-Qāsim ibn Sallām ibn 'Abd Allāh al-Harawī al-Baghdādī, taḥqīq: D. Muḥammad 'Abd almu'īd Khān, Maṭba'at Dā'irat al-Ma'ārif al-'Uthmānīyah, Haydar ābād-aldkn, al-Tab'ah: al-ūlá, 1384 H.
- 50. Gharīb al-Qur'ān, li-'Abd Allāh ibn Muslim ibn Qutaybah al-Dīnawarī, tahqīq : Sa'īd al-Lahhām.
- 51. Fatāwá al-Lajnah al-dā'imah-al-Majmū'ah al-ūlá, al-Lajnah al-dā'imah lil-Buḥūth al-'Ilmīyah wa-al-Iftā', jam' wa-tartīb :

  Aḥmad ibn 'Abd al-Razzāq al-Duwaysh, Ri'āsat Idārat al-

- Buḥūth al-'Ilmīyah wa-al-Iftā'-al-Idārah al-'Āmmah lil-Ṭab'-al-Rivād.
- 52. Fatḥ al-Bārī sharḥ Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, li-Aḥmad ibn 'Alī ibn Ḥajar al-'Asqalānī, raqm katabahu wa-abwābuh wa-aḥādīthahu : Muḥammad Fu'ād 'Abd al-Bāqī, qāma bi-ikhrājihi wa-ṣaḥḥaḥahu wa-ashrafa 'alá ṭab'ihi : Muḥibb al-Dīn al-Khatīb, al-Nāshir : Dār al-Ma'rifah-Bayrūt, 1379.
- 53. Fawāt al-wafayāt, li-Muḥammad ibn Shākir ibn Aḥmad, al-mulaqqab bṣlāḥ al-Dīn, taḥqīq : Iḥsān 'Abbās, Dār Ṣādir-Bayrūt, al-Tab'ah : al-ūlá, 1973m.
- 54. al-Kashshāf 'an ḥaqā'iq ghawāmiḍ al-tanzīl, li-Maḥmūd ibn 'Amr ibn Aḥmad, al-Zamakhsharī jārāllh, Dār al-Kitāb al-'Arabī-Bayrūt, al-Tab'ah : al-thālithah-1407 H.
- 55. Lisān al-'Arab, li-Muḥammad ibn Mukarram ibn manẓūr al-Ifrīqī al-Misrī, Dār Sādir-Bayrūt, al-Tab'ah : al-ūlá.
- 56. Mabāḥith fī 'ulūm al-Qur'ān, li-Ṣubḥī al-Ṣāliḥ, Dār al-'Ilm lil-Malāyīn, al-Tab'ah al-rābi'ah wa-al-'ishrūn, 2000M.
- 57. Majāz al-Qur'ān, li-Abī 'Ubaydah Mu'ammar ibn al-Muthanná al-Taymī al-Baṣrī, taḥqīq : Muḥammad Fu'ād szgyn, Maktabat al-Khānjī al-Qāhirah, al-Ṭab'ah : 1381 H.
- 58. Majmaʻ al-amthāl, li-Aḥmad ibn Muḥammad ibn Ibrāhīm al-Maydānī, taḥqīq : Muḥammad Muḥyī al-Dīn ʻAbd al-Ḥamīd, Dār al-Maʻrifah-Bayrūt, Lubnān.
- 59. Majmūʻ al-Fatāwá, li-Aḥmad ibn ʻAbd al-Ḥalīm ibn Taymīyah al-Ḥarrānī, taḥqīq : ʻAbd al-Raḥmān ibn Muḥammad ibn

- Qāsim, Majma' al-Malik Fahd li-Ṭibā'at al-Muṣḥaf al-Sharīf, al-Madīnah al-Nabawīyah, al-Mamlakah al-'Arabīyah al-Sa'ūdīyah, 1416h-1995m.
- 60. Muḥāḍarāt fī 'ulūm al-Qur'ān, lghānm ibn Qaddūrī Āl Mūsá, Dār 'Ammār - 'Ammān, al-Tab'ah : al-ūlá, 1423 H-2003 M.
- 61. al-Muḥarrir al-Wajīz fī tafsīr al-Kitāb al-'Azīz, li-'Abd al-Ḥaqq ibn Ghālib ibn 'Aṭīyah al-Andalusī al-Muḥāribī, taḥqīq : 'Abd al-Salām 'Abd al-Shāfī Muḥammad, Dār al-Kutub al-'Ilmīyah Bayrūt, al-Tab'ah : al-ūlá-1422 H.
- 62. al-Muḥkam wa-al-Muḥīṭ al-Aʻzam, li-Abī al-Ḥasan ʻAlī ibn Ismāʻīl ibn sydh al-Mursī, taḥqīq : ʻAbd al-Ḥamīd Hindāwī, Dār al-Kutub al-ʻIlmīyah Bayrūt, al-Tabʻah : al-ūlá, 1421h.
- 63. Mukhtār al-ṣiḥāḥ, li-Muḥammad ibn Abī Bakr ibn 'Abd al-Qādir al-Rāzī, taḥqīq : Yūsuf al-Shaykh Muḥammad, al-Maktabah al'ṣryt-byrwt, al-Ṭab'ah : al-khāmisah, 1420h-1999M.
- 64. al-Mudhākarah fī alqāb al-shuʻarā', li-Abī al-Majd Asʻad ibn Ibrāhīm al-Shaybānī al-Arbalī, al-maʻrūf bmjd al-Dīn al-Nashshābī al-Kātib, Dār al-Nashr : bi-dūn.
- 65. al-Murū'ah, al-Marzubān, Abū Bakr Muḥammad ibn Khalaf, taḥqīq: Muḥammad Khayr Ramaḍān Yūsuf, Ṭ: 1, Bayrūt-Lubnān, Dār Ibn Hazm, 1420h-1999M.
- 66. Musnad al-Imām Aḥmad ibn Ḥanbal, lil-Imām Aḥmad ibn Ḥanbal al-Shaybānī, tahqīq : Shuʻayb al-Arna'ūt-ʻĀdil Murshid,

- wa-ākharīn, Mu'assasat al-Risālah al-Ṭabʻah : al-ūlá, 1421 H-2001 M.
- 67. al-Maʻājim al-lughawīyah al-'Arabīyah, bidāyatihā wataṭawwuruhā, D. Imīl Yaʻqūb, Dār al-'Ilm lil-Malāyīn, Bayrūt, al-Tabʻah al-ūlá, 1981M.
- 68. al-Maʻālim al-athīrah fī al-Sunnah wa-al-sīrah, li-Muḥammad ibn Muḥammad Ḥasan shurrāb, Dār al-Qalam, al-Dār al-Shāmīyah Dimashq, al-Tabʻah : al-ūlá-1411 H.
- 69. Maʻālim al-tanzīl fī tafsīr al-Qur<sub>ā</sub>n, lil-Ḥusayn ibn Masʻūd ibn Muḥammad al-Baghawī, taḥqīq : 'Abd al-Razzāq al-Mahdī, Dār Iḥyā' al-Turāth al-'Arabī-byrwt, al-Ṭab'ah : al-ūlá, 1420 H.
- 70. Ma'ānī al-Qur'ān ll'khfsh, li-Abī al-Ḥasan al-Mujāshi'ī al-Baṣrī, al-ma'rūf bāl'khfsh al-Awsaṭ, taḥqīq : al-Duktūrah Hudá Maḥmūd Qurrā'ah, Maktabat al-Khānjī, al-Qāhirah, al-Tab'ah : al-ūlá, 1411 H-1990 M.
- 71. Ma'ānī al-Qur'ān, li-Abī Zakarīyā Yaḥyá ibn Ziyād al-Farrā', taḥqīq : Aḥmad Yūsuf Najātī, wa-Muḥammad 'Alī Najjār, w'bdālftāḥ Ismā'īl shlby-al-Dār al-Miṣrīyah lil-Ta'līf wa-al-Tarjamah-Miṣr.
- 72. Muʻjam al-buldān, li-Yāqūt ibn ʻAbd Allāh al-Rūmī al-Hamawī, Dār sādr-Bayrūt, al-Tabʻah : al-thāniyah, 1995 M.
- 73. Muʻjam al-Maṭbūʻāt al-'Arabīyah wa-al-muʻarrabah, li-Yūsuf ibn Ilyān ibn Mūsá Sarkīs, Maṭbaʻat Sarkīs bi-Miṣr 1346 H-1928 M.

- 74. Muʻjam mā astʻjm min Asmā' al-bilād wālmwāḍʻ, li-ʻAbd Allāh ibn ʻAbd al-ʻAzīz al-Bakrī, ʻĀlam al-Kutub, Bayrūt, al-Ṭabʻah : al-thālithah, 1403 H.
- 75. Mafātīḥ al-ghayb, li-Muḥammad ibn 'Umar ibn al-Ḥasan al-Rāzī al-mulaqqab bfkhr al-Dīn, Dār Iḥyā' al-Turāth al-'Arabī Bayrūt, al-Tab'ah : al-thālithah-1420 H.
- 76. Mufradāt alfāz al-Qur'ān, li-Abī al-Qāsim al-Ḥusayn ibn
   Muḥammad, taḥqīq : Ṣafwān 'Adnān Dāwūdī, Dār al-Qalam Lubnān, al-Tab'ah al-ūlá, 1412h.
- Maqāyīs al-lughah, li-Aḥmad ibn Fāris ibn Zakarīyā', taḥqīq :
   'Abd al-Salām Muḥammad Hārūn, Dār al-Fikr, 1399h-1979m.
- 78. Manāhil al-'Irfān fī 'ulūm al-Qur'ān, li-Muḥammad 'Abd al-'Azīm al-Zurqānī (t : 1367), Dār al-Fikr-Lubnān, al-Ṭab'ah : al-ūlá-1416 H-1996m.
- 79. al-Mu'talif wālmkhtlf fī Asmā' al-shu'arā' wa-kunāhum, li-Abī al-Qāsim al-Ḥasan ibn Bishr al-Āmidī, taṣḥīḥ wa-ta'līq : almustashriq al-Ustādh al-Duktūr : F. Karankaw, Dār al-Jīl, Bayrūt, al-Tab'ah al-ūlá-1411-1991.
- 80. al-Mawsūʻah al-fiqhīyah al-Kuwaytīyah, Wizārat al-Awqāf wa-al-Shuʻūn al-Islāmīyah-alkwyt-1404 H-1427 H, al-ajzāʻ (1-23): al-Ṭabʻah al-thāniyah, Dār al-Salāsil-al-Kuwayt, wa-al-ajzāʻ (24-38): al-Ṭabʻah al-ūlá, Maṭābiʻ Dār al-Ṣafwah-Miṣr, wa-al-ajzāʻ (39-45): al-Ṭabʻah al-thāniyah, Ṭubiʻa al-Wizārah.

- 81. Nuzhat al-qulūb, li-Muḥammad ibn 'Azīz al-Sijistānī, taḥqīq : Ahmad 'Abd-al-Qādir salāhīyat, Dār tlās-dmshq, 1993M.
- 82. al-Nihāyah fī Gharīb al-ḥadīth wa-al-athar, li-Abī al-Sa'ādāt al-Mubārak ibn Muḥammad al-Jazarī, taḥqīq : Ṭāhir Aḥmad al-Zāwī-Maḥmūd Muḥammad al-Ṭanāḥī, al-Maktabah al-'Ilmīyah-Bayrūt-1399h.
- 83. al-nihāyah fī Gharīb al-ḥadīth, lil-Mubārak ibn Muḥammad al-Jazarī, taḥqīq : Ṭāhir Aḥmad, al-Maktabah al-'Ilmīyah-Bayrūt, 1399h.
- 84. al-Wāḍiḥ fī 'ulūm al-Qur'ān, Muṣṭafá Dīb al-Bughā, Muḥyī al-Dīn Dīb, Dār al-Kalim-Dimashq, al-Ṭab'ah : al-thāniyah, 1418h.
- 85. Wafayāt al-a'yān w'nbā' abnā' al-Zamān, li-Aḥmad ibn Muḥammad Ibn Khallikān, taḥqīq : Iḥsān 'Abbās, Dār Ṣādir-Bayrut.