

# مجلة العلوم الشرعية

مجلة علمية فصلية محكمة

العدد الثاني والسبعون رجب ١٤٤٥هـ

الجزء الأول







المشرف العام الأستاذ الدكتور/أحمد بن سالم العامري معالى رئيس الجامعة

نائب المشرف العام الأستاذ الدكتور/عبدالله بن عبدالعزيز التميم وكيل الجامعة للدراسات العليا والبحث العلمي

رئيس التحرير الأستاذ الدكتور/ محمد بن عبدالله بن صالح اللحيدان الأستاذ في قسم الفقه المقارن – المعهد العالي للقضاء

مدير التحرير الدكتور/رائد بن حسين بن إبراهيم آل سبيت الأستاذ المشارك في قسم أصول الفقه – كلية الشريعة

### أعضاء هيئة التحرير

- أ. د. أسماء بنت عبد العزيز الداود الأستاذة في الدعوة المعهد العالي للدعوة والاحتساب
  - أ.د. عبد الله بن محمد العمر اني الأستاذ في الفقه كلية الشريعة
  - أ. د. علي بن عبد العزيز المطرودي
     الأستاذ في أصول الفقه كلية الشريعة
- أ. د. قاسم بن مساعد بن قاسم الفالح الأستاذ في السياسة الشرعية المعهد العالي للقضاء
- أ. د. محمد بن ناصريحي جَدُه
   الأستاذ في القرآن وعلومه كلية الشريعة والقانون جامعة جازان
  - أ. د. مصطفى محمد السيد أبو عمارة
     الأستاذ في الحديث وعلومه كلية أصول الدين جامعة الأزهر
- أ.د. محمد أحمد لوح
   الأستاذ في قسم الدراسات الإسلامية − الكلية الإفريقية للدراسات الإسلامية
   السنغال
  - د. إسماعيل محمد حسن بريشي الأستاذ في الفقه وأصوله الجامعة الأردنية
    - د. حسام بن محمد الرثيع أمين تحرير مجلة العلوم الشرعية

### قواعد النشر

مجلة جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية (العلوم الشرعية) دورية علمية محكمة، تصدر عن عمادة البحث العلمي بالجامعة، وتُعنى بنشر البحوث العلمية وفق الضوابط الآتية:

### أولاً: يشترط في البحث ليقبل للنشر في المجلة:

- أن يتسم بالأصالة والابتكار، والجدة العلمية، والمنهجية، والسلامة من الاتجاهات
   والأفكار المنحرفة.
  - أن يلتزم بالمناهج والأدوات والوسائل العلمية المعتبرة في مجاله .
    - أن يتسم بالسلامة اللغوبة، ودقة التوثيق والتخريج.
- أن لا يكون قد سَبَقَ نشـرُه، وأن لا يكون مسـتلاً من بحث أو رسـالة أو كتـاب، سـواء كان ذلك
   للباحث نفسه، أو لغبره.
  - $^{o}$  أن لا يقل متوسط درجة تحكيمه عن  $^{o}$  وأن لا تقل درجة المحكم الواحد عن  $^{o}$  .
    - ٦- أن يتم تعديل الملحوظات الواردة من المحكمين في مدة لا تتجاوز (٢٠) يوماً.
      - ٧- أن يكون في تخصص المجلة.

### ثانياً: يشترط عند تقديم البحث:

- ١- أن يقدم الباحث طلباً بنشر بحثه.
- أن يقدم الباحث إقراراً يتضمن امتلاكه لحقوق الملكية الفكرية للبحث كاملاً، والتزامه
   بعدم نشر البحث إلا بعد موافقة خطية من هيئة التحرير، أو مضي خمس سنوات على
   نشره.
  - ٣- ألا تزيد صفحات البحث عن (٥٠) صفحة مقاس (A4).

- ٤- أن يكون بنط المتن (١٧) Traditional Arabic، والهوامش بنط (١٣) وأن يكون تباعد المسافات بين الأسطر (مفرد).
- ٥- يقدم الباحث نسخة إلكترونية، مع ملخصين باللغتين العربية والإنجليزية، لا تزيد كلماته عن مائتي كلمة، على أن يتضمن: عنوان البحث، واسم الباحث، والجامعة، والكلية، والقسم العلمي.

#### ثالثاً: التوثيق:

- ١- توضع هوامش كل صفحة أسفلها على حدة.
- ٢- تكتب الآيات القرآنية بالرسم العثماني من برنامج مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف.
- ٣- يُلحَـق بـآخر البحـث فهـرس المصـادر والمراجع باللغـة العربيـة، ونسـخة منهـا بـالأحرف اللاتينيـة (الروّفنة).
  - ٤- توضع نماذج من صور المخطوط المحقق في مكانها المناسب.
  - ٥- ترفق جميع الصور والرسومات المتعلقة بالبحث، على أن تكون واضحة جلية .
- ر ابعاً : عند ورود الأعلام الأجنبية في متن البحث أو الدراسة فإنها تكتب بحروف عربية وتوضع بين

قوسين بحروف لاتينية، مع الاكتفاء بذكر الاسم كاملاً عند وروده لأول مرة.

خامساً: تُحكُّم البحوث المقدمة للنشر في المجلة من قبل اثنين من المحكمين على الأقل.

سادساً: البحوث المنشورة تعبر عن رأى الباحث، ولا تعبر بالضرورة عن رأى المجلة.

عنوان المجلة:

### www.imamu.edu.sa

E.mail: islamicjournal@imamu.edu.sa

هاتف: ۲۰۸۲۰۵۱ د ۱۱۰

منصة المحلات imamjournals.org

# المحتويات

| ١٣          | منهجية البحث في كتب القراءات<br>د. رشا بنت صالح بن ناصر الدغيثر                                                                 |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 91          | التيسير والتسهيل باستخدام البديل؛ دراسة حديثية موضوعية د. محمد علي أحمد الأعمر                                                  |
| 107         | الانتحار (أسبابه ودور الإيمان بالقضاء والقدر في الوقاية منه) دراسة عقدية د. ابتسام ناجح عبد الله آل محفوظ                       |
| 777         | غاية الوَجَازة في تَكُرار الصَّلاة على الجنازة للشيخ عبد الغني النَّابُلْسي: دراسة وتحقيق دراسة وتحقيق د. مؤيد حمدان محمود موسى |
| <b>۲9</b> ۳ | معوقات الإنجاز (العجز والكسل والجبن والبخل) في ضوء القرآن -دراسة موضوعية- د. إيمان بنت عبد الإله بن محمد باجسير                 |

# منهجية البحث في كتب القراءات

د. رشا بنت صالح بن ناصر الدغيثر قسم أستاذ القراءات المساعد - كلية العلوم الإنسانية والاجتماعية جامعة الأميرة نورة بنت عبد الرحمن



# منهجية البحث في كتب القراءات

د. رشا بنت صالح بن ناصر الدغيثر

قسم أستاذ القراءات المساعد - كلية العلوم الإنسانية والاجتماعية جامعة الأميرة نورة بنت عبد الرحمن

تاريخ تقديم البحث: ١٥/ ٨/ ١٤٤٤هـ تاريخ قبول البحث: ٢١/ ٢/ ١٤٤٥ هـ ملخص الدراسة:

تناول هذا البحث موضوعا مهما من موضوعات علم القراءات وهو المنهجية العلمية للبحث في كتب القراءات، ذكرت فيه أهم الكتب المعتمدة التي يرجع إليها في مسائل هذا العلم، وكيفية توثيق القراءة والحكم عليها، وكيفية ترتيب مسائل القراءات، وكيف يفيد الباحث في العلوم الشرعية من كتب القراءات، وأنواع الكتابة في علم القراءات.

وعلى الباحث في مسألة من مسائل علم القراءات أن يحدد المقصد الذي يهدف إليه: فإما أن يريد الحكم على قراءة، أو عزوها، أو تصنيفها، أو كيفية قراءتما، أو دراسة مسألة من مسائل القراءات أو غير ذلك من المسائل.

وعلى الباحث أيضا أن يعلم المنهجية المتبعة عند الكتابة في علم القراءات وهي:

تخريج القراءة والحكم عليها.

توجيه القراءة.

ترتيب القراءات الواردة في البحث على نمط معين.

رسم الآيات القرآنية وفق الرواية محل البحث.

التفريق بين مدرسة المشارقة ومدرسة المغاربة في علم القراءات

### وأما أهم نتائج البحث فهي:

- ١. تفاوت مسائل القراءات تفاوتا عظيما من حيث الصعوبة واليسر.
- أن عزو القراءة إلى من قرأ بها، وتخريجها من مصادرها، والحكم عليها لازم على
   الباحث مهما كان غرضه من البحث.
  - ٣. الأصل ألا توجه القراءات الواردة في الأبحاث إلا للحاجة.
  - ٤. ليس الخلاف بين المشارقة والمغاربة خلاف تضاد، بل هو خلاف تنوع.

الكلمات المفتاحية: القرآن - القراءات - البحث - المنهجية - المشارقة - المغاربة

#### Research Methodology in the Books of Qira'at

#### Dr. Rasha bint Saleh bin Nasser Al-Dughaither

Department Humanities and Social Sciences, Princess - Faculty Assistant Professor of Qira'at

Nourah Bint Abdulrahman University

#### Abstract:

This research addresses an important topic within the field of Qira'at (the science of Qur'anic readings): the scientific methodology for conducting research in the books of Qira'at. The study highlights the most reliable books that are referenced in matters related to this discipline, the methods for authenticating and evaluating Qira'at, the organization of Qira'at issues, and how researchers in Islamic studies can benefit from the books of Qira'at. It also discusses the different types of writing in the field of Qira'at.

A researcher examining an issue within the science of Qira'at should clearly define the objective, whether it is to evaluate a reading, attribute it, classify it, describe how it is recited, or study a specific issue in Qira'at. Additionally, the researcher should be familiar with the methodology followed when writing in the field of Oira'at, which includes:

- Authenticating the Qira'at and evaluating it.
- Analyzing the Qira'at.
- Organizing the Qira'at discussed in the research in a specific pattern.
- Depicting the Qur'anic verses according to the recitation under study.
- Distinguishing between Al-Mashariqa (the reciters from the regions of the Levant, Iraq, Egypt, and Hijaz) and Al-Maghariba (the reciters from the regions of Al-Andalus and the Near, Middle, and Far Maghreb) schools of Oira'at.

The key findings of the research are:

- 1. The issues within the field of Qira'at vary greatly in terms of difficulty and ease .
- 2. Attributing the Qira'at to those who recited it, authenticating it from its sources, and evaluating it is mandatory for the researcher, regardless of the research's objective .
- 3. The principle is not to analyze the Qira'at mentioned in research except when necessary .
- 4. The differences between the Al-Mashariqa and Al-Maghariba schools of Qira'at are not contradictory but rather represent a diversity of approaches.

**key words:** Qur'an, Qira'at, research, methodology, Al-Mashariqa school, Al-Maghariba school.

# بسم الله الرحمن الرحيم

### المقدمة:

الحمد لله الذي علم بالقلم، علم الإنسان ما لم يعلم، وجعل أشرف معلوم هو القرآن وما يؤدي إليه، والصلاة والسلام على النبي محمد الذي على قلبه أنزل القرآن، وفي صدره جُمع، وبحُلُقِه اتصف، وبه نُبِّئ وأُرْسِل، وعلى آله وأصحابه الطيبين الطاهرين، أما بعد:

فإن لكل غاية شريفة سبيلًا ومسلكًا شريفًا، لا بد من أن يعرفها طالب المقصد للوصول إلى مقصده، ومن ذلك البحث في مسائل العلم، لا بد فيه من الرجوع إلى المناهج والطرق التي كتبها العلماء وسار عليها الباحثون حتى وصلوا إلى مرادهم.

وقد كتب المتخصصون في العلوم الشرعية بحوثًا ومناهج في كيفية البحث في مسائل هذه العلوم، كلُّ في تخصصه، ولما رأيت علم القراءات لا توجد له أبحاث مستقلة تشرح طرق البحث في مسائله، وتبين الكتب المعتمدة التي يرجع إليها في موضوعات هذا العلم، وكيفية توثيق القراءة والحكم عليها، وكيف تُرتَّب مسائلُ القراءات، وغيرَها من المسائل، استعنت الله وعقدت العزم على كتابة المنهج العلمي للبحث في مسائل القراءات، وسميت هذا البحث: (منهجية البحث في كتب القراءات).

### الدراسات السابقة:

بعد البحث عما كتب في هذا الموضوع من رسائل وأبحاث لم أجد من تطرق لهذا الموضوع كما وصفته إلا رسالتين تناولتا بعض الجوانب المتعلقة بالموضوع، وهما:

- ١. "مناهج المصنفين في أوجه القراءات"، للأستاذ أحمد محمد سليمان: بحث منشور في موقع الألوكة، تناول فيها الباحث الطريقة التي يعرض فيها المصنفون أوجه الخلاف بين القراءات، أي طريقة ترتيب الكتاب من الداخل، أما بحثي هذا فيتناول منهجية البحث لا التصنيف، بمعنى كيف تبحث في مسألة معينة أو موضوع معين في القراءات.
- ٢. "منهج ابن تيمية في القراءات وأثرها في استدلالاته"، رسالة ماجستير للباحث محمد بن عمر العزامي، قدمت في كلية أصول الدين بالجامعة الإسلامية بغزة عام ١٤٣٥ هـ.

وقد ناقش الباحث في هذه الرسالة منهج ابن تيمية في الاستدلال بالقراءات في العلوم الإسلامية، ومنهجه في عرض القراءات وتوجيهها، وموقفه من الترجيح بين القراءات، وفتاواه في مسائل مختلفة في القراءات، أما بحثي هذا فيرسم المنهج المتفق عليه عند الباحثين وعلماء القراءات لكتابة مسألة أو موضوع في علم القراءات.

# أهمية الموضوع وأسباب اختياره:

تبرز أهمية الموضوع وأسباب اختياره في الأمور التالية:

- ١. عدم وجود بحث يرسم المنهجية المتفق عليها للبحث في مسائل القراءات.
- ٢. أن سلوك المنهج الصحيح في البحث يضمن للباحث الوصول
   إلى النتائج الصحيحة.
  - ٣. تفاوت مناهج الباحثين في مسائل القراءات.

### هدف البحث:

بيان المنهجية الصحيحة المتفق عليها للبحث في مسائل القراءات.

### خطة البحث:

يحتوي البحث على مقدمة وتمهيد وثلاثة فصول وخاتمة.

أما المقدمة فتحتوي على أهمية الموضوع وأسباب اختياره والدراسات السابقة وهدف البحث وخطته ومنهجه.

وأما التمهيد ففيه ثلاثة مباحث:

المبحث الأول: مراحل التأليف في علم القراءات.

المبحث الثاني: مناهج المصنفين المتقدمين في كتب القراءات.

المبحث الثالث: مقاصد البحث في كتب القراءات.

وأما الفصل الأول فهو عن أنواع الكتابة في علم القراءات، وفيه ثلاثة مباحث:

المبحث الأول: البحث في مسألة أو مسائل من علم القراءات.

المبحث الثانى: شرح متن في القراءات.

المبحث الثالث: التأليف في علم القراءات لتقريبه للمتعلمين.

وأما الفصل الثاني: فهو في المنهجية المتبعة عند الكتابة في علم القراءات، وفيه ثلاثة مباحث:

المبحث الأول: ما يلزم الباحث عند إيراد القراءة في البحث، وفيه مطلبان:

المطلب الأول: تخريج القراءة، والحكم عليها.

المطلب الثاني: توجيه القراءة.

المبحث الثاني: كيفية ترتيب القراءات الواردة في البحث، وفيه أربعة مطالب:

المطلب الأول: ترتيب القراءات على ترتيب سور القرآن الكريم.

المطلب الثاني: ترتيب القراءات على ترتيب مسائل الأصول والفرش.

المطلب الثالث: ترتيب القراءات بحسب الموضوعات.

المطلب الرابع: ترتيب القراءات بحسب القراء.

المبحث الثالث: كيفية رسم الآيات عند ورودها على غير رواية حفص.

وأما الفصل الثالث: فهو في التفريق بين مدرسة المغاربة ومدرسة المشارقة في علم القراءات، وفيه خمسة مباحث:

المبحث الأول: الفرق بينهما من حيث النشأة والتاريخ.

المبحث الثاني: الفرق بينهما من حيث السند والأداء.

المبحث الثالث: الفرق بينهما من حيث رسم المصحف وضبطه ونقطه.

المبحث الرابع: الفرق بينهما من حيث المصنفات.

المبحث الخامس: فروق عامة.

ثم الخاتمة وفيها أهم نتائج البحث وتوصياته.

### منهج البحث:

سأتبع في هذا البحث المنهج الاستقرائي التحليلي، فأستقرئ أمهات كتب القراءات والبحوث المحكمة التي بحثت في القراءات، ثم أكتب المنهجية المتفق عليها عند العلماء للبحث في كتب القراءات.

### وسأسير وفق المنهجية التالية:

- ١. الرجوع إلى أمهات كتب القراءات والبحوث المحكمة في هذا العلم.
- ٢. تدوين المنهجية المتفق عليها عند علماء القراءات للبحث في مسائله.
  - ٣. ضرب الأمثلة والاستشهاد بأقوال أهل العلم.
- خريج الأحاديث من مصادرها الأصلية، وبيان أقوال أهل العلم في الحكم عليها.
- هرته كالصحابة والقراء العشرة ورواتهم.
  - ٦. كتابة الآيات بالرسم العثماني.
- ٧. كتابة الخاتمة في آخر البحث وتحتوي على أهم ما توصلت إليه من نتائج وتوصيات.
  - والله أسأل الإخلاص والقبول والتوفيق في الدنيا والآخرة إنه سميع قريب.

التمهيد

وفيه ثلاثة مباحث:

المبحث الأول: مراحل التأليف في علم القراءات.

المبحث الثاني: مناهج المصنفين المتقدمين في كتب القراءات.

المبحث الثالث: مقاصد البحث في كتب القراءات.

# المبحث الأول: مراحل التأليف في علم القراءات.

مَرَّ تدوين القراءات في التاريخ الإسلامي بأطوار متعاقبة، فكان أولَ إمام معتبر جمع القراءات في كتاب أبو عبيد القاسم بن سلام (١)، فجعلهم خمسة وعشرين قارئًا(١)، فلما جاء القرن الرابع انحصرت القراءات في الأمصار الخمسة الإسلامية التي انتشر فيها الصحابة، والتي أُرسِلَ لكل مصر منها مصحف قطعًا، وهي: (مكة، والمدينة، والكوفة، والبصرة، والشام)، وكان أول من جمع كتابًا في قراءات الأمصار الخمسة هو أحمد بن جبير بن محمد الكوفي (١) نزيل أنطاكية، ولما جاء أبو بكر ابن مجاهد (١)، نهج نهج ابن جبير، فأفرد من كل مصر من الأمصار المذكورة الخمسة إمامًا، واختار القراء من طبقة تابعي التابعين، ممن اشتهرت إمامته، وطال عمره في الإقراء وارتحال الناس إليه، فكان أبو عمرو من أهل البصرة، وحمزة وعاصم من أهل الكوفة

<sup>(</sup>۱) هو القاسم بن سلام أبو عبيد الخراساني الأنصاري مولاهم، البغدادي، الإمام الكبير الحافظ العلامة أحد الأعلام المجتهدين، ت ٢٢٤ هـ، انظر: غاية النهاية في طبقات القراء. لابن المجري، محمد بن محمد بن محمد بن علي بن يوسف، ط٣، ١٤٠٢ هـ، دار الكتب العلمية – بيروت، ٢: ١٧ – ١٨.

<sup>(</sup>۲) انظر: نشر القراءات العشر. لابن الجزري، محمد بن محمد بن محمد بن علي بن يوسف. تحقيق د. أيمن رشدي سويد. (ط۱، بيروت، إسطنبول: دار الغوثاني للدراسات القرآنية، ١٤٣٩ هـ)، ١: ١٨٦٠.

<sup>(</sup>٣) هو أحمد بن جبير بن محمد بن جعفر، أبو جعفر وقيل أبو بكر الكوفي نزيل أنطاكية، ت ٢٥٨ هـ. انظر: غاية النهاية ١/ ٤٢ – ٤٣.

<sup>(</sup>٤) هو أحمد بن موسى بن العباس بن مجاهد التميمي الحافظ الأستاذ أبو بكر بن مجاهد البغدادي، شيخ الصنعة، وأول من سبع السبعة، ت ٣٢٤ هـ. انظر: غاية النهاية ١/ ١٣٩ – ١٤٢.

وسوادها (١)، والكسائي من أهل العراق، وابن كثير من أهل مكة، وابن عامر من أهل الشام، ونافع من أهل المدينة (٢).

وقد أفرد ابن مجاهد شواذ القراءات في مؤلف خاص، فكان ذلك أيضا سببا في اشتهار القراءات السبع<sup>(٣)</sup>، وكان عمل ابن مجاهد سببًا كبيرًا لحفظ النص القرآني والتوثق من القراءات والمرويات حتى بقي منها الصحيح المقبول، واندثر منها الشاذ المردود.

وبعد تسبيع ابن مجاهد القراءات السبع توالت التآليف في القراءات السبع، وكان من أهمها وأشهرها مؤلفات الداني(٤)، وعلى رأسها كتاب التيسير الذي

<sup>(</sup>۱) سواد العراق هو اسم لما أطلقه الفاتحون المسلمون على الأراضي الزراعية التي تقع جنوب بلاد النهرين، على أطراف دجلة والفرات وما بينهما. انظر: ويكيبيديا: مقالة عن سواد العراق. وعرفه ياقوت الحموي في (معجم البلدان) فقال: "يراد به رستاق العراق وضياعها التي افتتحها المسلمون على عهد عمر بن الخطّاب، رضي الله عنه، سمي بذلك لسواده بالزروع والنخيل والأشجار، ... وحد السواد: من حديثة الموصل طولا إلى عبّادان، ومن العذيب بالقادسيّة إلى حلوان عرضا". انظر: الحموي، ياقوت بن عبد الله، معجم البلدان، بيروت: دار صادر، ط ٢، سنة النشر ١٩٩٥ م.

<sup>(</sup>۲) انظر: ابن الجزري، نشر القراءات العشر، ۱: ۱۸٦، أيمن بقلة، تسهيل علم القراءات، (ط۱، الناشر: بدون، ۱٤٣٠ هـ)، ص ۱۱۳، الفضلي، عبد الهادي. القراءات القرآنية تاريخ وتعريف. (ط٤، بيروت: مركز الغدير للدراسات والنشر والتوزيع. ۱٤٣٠ هـ). ص ٤٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: الفضلي. القراءات القرآنية تاريخ وتعريف. ص ٤٦.

<sup>(</sup>٤) هو عثمان بن سعيد بن عثمان بن سعيد بن عمر، أبو عمرو الداني الأموي مولاهم، القرطبي، المعروف في زمانه بابن الصيرفي، ت ٤٤٤ هـ. انظر: غاية النهاية ١/ ٥٠٣.

يعد من أصح كتب القراءات، ومنظومة الشاطبي (١)، وهي نظم لكتاب التيسير، ومن أسباب اشتهاره.

ولأجل ما تتمتع به منظومة الشاطبية وأصلها التيسير من اهتمام الدارسين للقراءات القرآنية، ولا سيما المبتدئين منهم، كانت القراءات السبع ولا تزال مثار الدراسة والبحث ومدارهما، وهي المسيطرة على الدرس القِرَائي.

وكان هدف العلماء الأوائل من تدوين القراءات هو: تدوين القراءات التي استوفت شروط القبول من أجل تجنيب المسلمين القراءة بما لا يصح، وحصر كل الخلافات في الكلمات بين الأمصار، فكانت القراءات في كل مصر تمثل حروفا واحدة، كان المدوِّن لا يثبت إلا ما قرأه بسند، لذلك يوجد بعض اختلافات الكلمات لم يدون في البدء ثم استكمل في الطبقات التالية (٢).

<sup>(</sup>۱) هو القاسم بن فيره بن خلف بن أحمد، أبو القاسم، وأبو محمد الشاطبي الرعيني، ت ٥٩٠ هـ. انظر: غاية النهاية ١/ ٢٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: أيمن بقلة، تسهيل علم القراءات، ص ١١٢ – ١١٣.

# المبحث الثاني: مناهج المصنفين المتقدمين في كتب القراءات.

تسمى الكتب المتقدمة التي جمعت الأحرف القرآنية المختلف فيها كتب القراءات المسندة، كالكتب التي اعتمدها ابن الجزري<sup>(۱)</sup> وجعلها أصولا لكتابه النشر، وقد استقرأت مناهجها فوجدتما تشترك في أمور، وهى:

- ١. الاختصار، فتقتصر على القراء الأئمة المشهورين، لتكون أقرب إلى الفهم، وعونًا على الحفظ.
- ٢. ذكر أسانيد الأئمة القراء إلى النبي صلى الله عليه وسلم، ثم ذكر أسانيد المصنف إلى هؤلاء القراء، وذلك في أول الكتاب.
  - ٣. عزو القراءة، فلم يذكروا حرفًا إلا معزوًا لمن قرأ به.
- ٤. بيان الصحيح من الشاذ والمنكر، وهذه هي الثمرة من تأليف هذه الكتب، وهي تجنيب المسلمين القراءة بما لا يصح، وأعظم كتاب حاز قصب السبق في ذلك هو كتاب النشر في القراءات العشر لابن الجزرى رحمه الله.
  - ٥. ترتيب القراء، مع اختلاف يسير بينهم.
    - 7. وضعوا اصطلاحات للقراء في كتبهم.
  - ٧. بعضهم وضع مقدمات في فضل القرآن وحديث الأحرف السبعة.
    - ٨. البداءة بالأصول ثم الفرش.
    - ٩. أخلوا كتبهم من الاحتجاج للقراءة إلا الشيء اليسير.

<sup>(</sup>۱) هو محمد بن محمد بن محمد بن علي بن يوسف، ويعرف بابن الجزري، ت ۸۳۳ هـ، انظر: الضوء اللامع لأهل القرن التاسع، للسخاوي، محمد بن عبد الرحمن. مكتبة الحياة – بيروت. د. ت. ۹: ۲۰۵۰.

وهذه القراءات التي حوتها هذه الكتب المسندة إنما هي اختيارات قرأ الناس بها في الأمصار، وهؤلاء الذين اختاروا إنما قرؤوا لجماعة وبروايات، فاختار كل واحد مما قرأ وروى قراءة تنسب إليه بلفظ الاختيار (١).

وثمة نوع آخر من الكتب المتقدمة التي صنفت في القراءات وهي كتب  $\mathbf{Tr}$   $\mathbf{Tr}$ 

ومنها كتب جمعت العلوم المتصلة بالقراءات، وهي كتب علوم القراءات، ككتاب (المرشد الوجيز إلى علوم تتعلق بالكتاب العزيز) ( $^{(v)}$  لأبي شامة  $^{(h)}$ ، وكتاب (لطائف الإشارات لفنون القراءات) ( $^{(h)}$  للقسطلاني ( $^{(v)}$ )، وكتاب (القواعد والإشارات في أصول القراءات) للحموي ( $^{(v)}$ ).

<sup>(</sup>۱) انظر: **الإبانة عن معاني القراءات**. لمكي بن أبي طالب. تحقيق د. عبد الفتاح شلبي. دار نحضة مصر للطبع والنشر، ۱۳۷۹ هـ. ص ۸۸ – ۸۹.

 <sup>(</sup>٢) مطبوع، وأهم طبعاته هي التي حققها الشيخ عبد الفتاح إسماعيل شلبي، ونشرته دار نحضة مصر للطباعة.

<sup>(</sup>٣) هو مكي بن أبي طالب حموش القيسي، ت ٤٣٧ هـ. انظر: غاية النهاية ٢: ٣٠٩.

<sup>(</sup>٤) مطبوع، وأهم طبعاته هي التي حققها الدكتور أحمد فارس السوم، ونشرتها دار ابن حزم.

<sup>(</sup>٥) هو أحمد بن عمار بن أبي العباس المهدوي، ت ٤٣٠ هـ. انظر: غاية النهاية ١: ٩٢.

<sup>(</sup>٦) مطبوع، وأهم طبعاته هي التي حققها الدكتور على محمد العمران، ونشرتها دار الكتب العلمية.

<sup>(</sup>٧) مطبوع، وأهم طبعاته هي التي حققها الشيخ إبراهيم شمس الدين، ونشرتما دار الكتب العلمية.

<sup>(</sup>٨) هو عبد الرحمن بن إسماعيل بن إبراهيم المقدسي، المعروف بأبي شامة، ت ٦٦٥ هـ. انظر: غاية النهاية ١: ٣٦٥.

<sup>(</sup>٩) مطبوع، وأهم طبعاته هي التي حققها الدكتور عبد الكريم بكار، ونشرتما دار القلم.

ومنها كتب صنفت في أصل واحد من أصول القراءات كالمد والإمالة والإدغام، ككتاب (الإدغام الكبير)<sup>(7)</sup> لأبي عمرو البصري، (والإدغام الكبير)<sup>(4)</sup>، و(الفتح والإمالة)<sup>(6)</sup> كليهما لأبي عمرو الداني، وكتاب (الاستكمال في التفخيم والإمالة وبين اللفظين)<sup>(7)</sup> لأبي الطيب ابن غلبون<sup>(۷)</sup>، وكتاب (تمكين المد في آتى وآمن وآدم وشبهه)<sup>(۸)</sup> لمكي بن أبي طالب. ومنها كتب اختصت بأسماء رجال القراءات، وهي كتب تراجم القراء، وأهمها كتاب (غاية النهاية)<sup>(6)</sup> لابن الجزري، وكتاب (معرفة القراء الكبار على الطبقات والأعصار)<sup>(۱)</sup> للذهبي<sup>(۲)</sup>.

<sup>(</sup>۱) هو أحمد بن محمد بن أبي بكر القسطلاني، ت ٩٢٣ هـ. انظر: البدر الطالع بمحاسن من بعد القرن السابع، للشوكاني، محمد بن على بن محمد. دار المعرفة – بيروت. د. ت. ١٠٣.١.

<sup>(</sup>٢) هو أحمد بن عمر بن محمد الحموي، شهاب الدين، ت ٧٩١ هـ. انظر: الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة، للعسقلاني، أحمد بن علي بن حجر. ط٢، ١٣٩٢ هـ. مراقبة: محمد عبد المعيد ضان، مجلس دائرة المعارف العثمانية — حيدر أباد — الهند، ١: ٢٦٩.

<sup>(</sup>٣) مطبوع وأهم طبعاته هي التي حققها الشيخ أنس مهرة، ونشرتما دار الكتب العلمية.

<sup>(</sup>٤) مطبوع، وأهم طبعاته هي التي حققها الدكتور عبد الرحمن العرف، ونشرتها دار عالم الكتب.

<sup>(</sup>٥) واسمه (الموضح لمذاهب القراء واختلافهم في الفتح والإمالة)، وهو مطبوع، وأهم طبعاته هي التي حققها عمر العمروي، الناشر: بدون.

<sup>(</sup>٦) مطبوع، وأهم طبعاته هي التي حققها الدكتور عبد الفتاح إبراهيم، ونشرتها دار الزهراء للإعلام العربي.

<sup>(</sup>٧) هو عبد المنعم بن عبيد الله بن غلبون أبو الطيب الحلبي، ت ٣٨٩ هـ. انظر: غاية النهاية ١: ٤٧٠.

<sup>(</sup>٨) مطبوع، وأهم طبعاته هي التي حققها الدكتور أحمد حسن فرحات، ونشرتها دار الأرقم.

<sup>(</sup>٩) مطبوع، وأهم طبعاته هي التي حققها المستشرق برجستراسر، ونشرتها دار الكتب العلمية.

ومنها كتب عنيت بتوجيه القراءات وهي كتب علل القراءات، ككتاب (معاني القراءات)<sup>(۲)</sup> للأزهري<sup>(3)</sup>، وكتاب (الكشف عن وجوه القراءات السبع وعللها وحججها)<sup>(٥)</sup> لمكي بن أبي طالب، وكتاب (الحجة للقراء السبعة)<sup>(٢)</sup> لأبي علي الفارسي<sup>(٧)</sup>، وكتاب (شرح الهداية في بيان علل القراءة)<sup>(٨)</sup> للمهدوي، وكتاب (المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات)<sup>(٩)</sup> لابن جني<sup>(١٠)</sup>، وكتاب (حجة القراءات)<sup>(١١)</sup> لابن زنجلة<sup>(١)</sup>.

- (١) مطبوع، وأهم طبعاته هي التي حققها الدكتور طيار آلني قولاج، ونشرها مركز البحوث الإسلامية.
- (۲) هو محمد بن أحمد بن عثمان بن قابماز، شمس الدين الذهبي، ت ۷٤۸ ه. انظر: فوات الوفيات، للكتبي، محمد بن شاكر بن أحمد. تحقيق إحسان عباس، دار صادر بيروت، التاريخ بدون. ۳: ۳۱۵.
  - (٣) مطبوع، وأهم طبعاته هي التي نشرها مركز البحوث في كلية الآداب.
- (٤) هو محمد بن أحمد بن الأزهر بن طلحة بن نوح الأزهري الشافعي، ت ٣٧٠ هـ. انظر: بغية الوعاة للسيوطي ١: ٩١٩.
  - (٥) مطبوع، وأهم طبعاته هي التي حققها محيى الدين رمضان، ونشرها دار الرسالة.
- (٦) مطبوع، وأهم طبعاته هي التي حققها بدر الدين قهوجي، وبشير جويجابي، ونشرتها دار المأمون للتراث.
- (٧) هو الحسن بن أحمد بن عبد الغفار أبو علي الفارسي، ت ٣٧٧ هـ. انظر: بغية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة، للسيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر. تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم. ط٢، دار الفكر د. م. ١: ٤٩٦.
  - (٨) مطبوع، وأهم طبعاته هي التي حققها الدكتور حازم سعيد حيدر، ونشرتها مكتبة الرشد.
  - (٩) مطبوع، وأهم طبعاته هي التي حققها على النجدي وآخران، ونشرتها وزارة الأوقاف بمصر.
  - (١٠) هو عثمان بن جني، أبو الفتح النحوي، ت ٣٩٢. انظر: بغية الوعاة، للسيوطي، ٢: ١٣٢.
    - (١١) مطبوع، وأهم طبعاته هي التي حققها سعيد الأفغاني، ونشرتها مؤسسة الرسالة.

# المبحث الثالث: مقاصد البحث في كتب القراءات.

لا يخلو الباحث في كتب القراءات من مقصد يهدف إليه، فإما أن يريد الحكم على قراءة، أو عزوها، أو تصنيفها، أو دراسة مسألة من مسائل القراءات، أو غير ذلك من المقاصد.

ومهما كان مقصده في البحث فلا يسعه أن يجهل أنواع الكتب المؤلفة في القراءات:

فإذا أراد معرفة الحكم على قراءة ما هل هي مقروء بها أو لا، فعليه أن يرجع إلى كتب القراءات المسندة، وهي كتب الرواية التي اشترطت الصحة فيما تروي من القراءات وقد اتصل إسنادها إلى وقتنا الحاضر، سواء اقتصرت على القراءات العشر الصغرى مثل حرز الأماني للشاطبي، وتحبير التيسير لابن الجزري، وغيث النفع للصفاقسي<sup>(۲)</sup>، والدرة المضية لابن الجزري، والبدور الزاهرة لعبد الفتاح القاضي<sup>(۳)</sup>، أو تضمنت القراءات العشر الكبرى مثل

<sup>(</sup>۱) هو عبد الرحمن بن محمد أبو زرعة بن زنجلة، ت ٤٠٣. انظر: **الأعلام**، للزركلي، خير الدين بن محمد. ط ١٥، التاريخ ٢٠٠٢، دار العلم للملايين – بيروت. ٣: ٣٢٥.

<sup>(</sup>۲) هو علي بن محمد النوري الصفاقسي، ت ۱۱۱۸ ه. انظر: شجرة النور الزكية في طبقات المالكية. لمخلوف، محمد بن سالم بن عمر، علق عليه: عبد المجيد خيالي، تاريخ النشر ١٤٢٤ هـ. دار الكتب العلمية – لبنان، ١٤٢٤.

<sup>(</sup>٣) هو عبد الفتاح بن عبد الغني بن محمد القاضي، ت ١٤٠٣ هـ. انظر: إمتاع الفضلاء بتراجم القواء، للبرماوي، إلياس بن أحمد حسين، تاريخ النشر ١٤٢١ هـ، دار الندوة العالمية، ١: ١٩٤

النشر وتقريب النشر وطيبة النشر ثلاثتها لابن الجزري، وكذا إتحاف فضلاء البشر للدمياطي(١).

فعلى الباحث أن ينظر في هذه الكتب، فإذا وجد القراءة في كتاب اشترط مؤلفه الصحة مع اتصال إسنادها إلى وقتنا الحاضر فهي قراءة صحيحة مقروء بها، وإن لم يجدها كذلك فهي شاذة.

ويمكن للباحث الرجوع إلى كتاب (إتحاف فضلاء البشر للبنا الدمياطي) فيما يرويه عن القراء العشرة، فإن هذا الكتاب قد اشتمل على المتواتر عن هؤلاء العشرة، لأنه تضمن النشر وطيبته وتقريبه وشروحها وما يدور في فلكها، فهو من أيسر مصادر هذا النوع، وأحسنها عرضا وترتيبا، وهو من الكتب الأساسية في الحكم على القراءات(٢).

والمعول عليه في ذلك هو التلقي واستمرار المشافهة عند قراء العصر، على أن القراءات المقبولة المقروء بها عند الاستقراء لا تخرج عن الأئمة العشرة<sup>(٣)</sup>.

وإذا أراد الباحث عزو قراءة من القراءات أو رواية من الروايات إلى من قرأ كما أو رواها فليرجع أيضا إلى كتب الرواية، وهي الكتب التي اعتنت برواية الكلمات التي وقع فيها الخلاف بين القراء في أصول القراءات وفرشها، وهذه الكتب كثيرة جدا، فمنها كتب تعد مراجع أساسية في هذا العلم، وهي كتاب

<sup>(</sup>١) هو أحمد بن محمد أحمد البنا الدمياطي، ت ١١١٧ هـ. انظر: إمتاع الفضلاء للبرماوي ٢: ٤٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: المنهاج في الحكم على القراءات. لإبراهيم بن سعيد الدوسري. دار الحضارة – الرياض، ١٤٢٤ هـ. ص ٤٣ – ٤٤.

<sup>(</sup>٣) انظر: المنهاج في الحكم على القراءات ص ٤٦.

السبعة لابن مجاهد، والتيسير للداني، وحرز الأماني للشاطبي وهو نظم للتيسير، ومتن الدرة المضيئة لابن الجزري، وتحبير التيسير له أيضا وهو في القراءات العشر الصغرى، وكتاب النشر في القراءات العشر لابن الجزري، وهو كتاب حافل عظيم، يعد عمدة للمشتغلين بعلم القراءات، وطيبة النشر له أيضا، وهي نظم لكتاب النشر.

ومنها كتب جمعت عددا من القراءات دون السبع، مثل الكتب المؤلفة في القراءات الثلاث، ككتاب (غاية المطلوب في قراءة أبي جعفر وخلف ويعقوب) (١) لعبد الرحمن بن عياش (٢)، وكتاب نفيس الأثاث في القراءات الثلاث للقلانسي (٣)، وكتاب الكفاية في القراءات الست لسبط الخياط (٤)، وكتاب مصطلح الإشارات في القراءات الست المروية عن الثقات لابن القاصح (٥).

<sup>(</sup>١) وهو عبارة عن منظومة في القراءات الثلاث، وقد حققت كرسالة ماجستير في كلية القرآن الكريم بالجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة، للباحث جميل محمد السادس.

<sup>(</sup>٢) هو عبد الرحمن بن أحمد بن محمد بن محمد بن يوسف بن علي بن عياش الزين، الدمشقي الأصل، المكي الشافعي المقرئ، ويعرف بابن عياش، ت ٨٥٣ هـ. انظر: الضوء اللامع ٤: ٥٩.

<sup>(</sup>٣) هو محمد بن الحسين بن بندار، أبو العز الواسطي القلانسي، ت ٥٢١ هـ. انظر: غاية النهاية ٢: ١٢٨.

<sup>(</sup>٤) هو عبد الله بن علي بن أحمد بن عبد الله البغدادي سبط أبي منصور الخياط شيخ الإقراء ببغداد، ت٥٤١ هـ. انظر: غاية النهاية ١: ٤٣٤.

<sup>(</sup>٥) هو علي بن عثمان بن محمد بن أحمد، المقرئ ويعرف بابن القاصح، ت ٨٠١ هـ. انظر: الضوء اللامع ٥: ٢٦٠.

ومنها كتب اختصت بالقراءات السبع، مثل كتاب الإرشاد لأبي الطيب ابن غلبون، والتبصرة لمكي بن أبي طالب، والإقناع لابن الباذش<sup>(١)</sup> وغيرها.

ومنها كتب في القراءات الثمان حتى العشر مثل كتاب التذكرة لطاهر بن غلبون (٢)، والوجيز للأهوازي (٣)، والتلخيص لأبي معشر (٤)، والمستنير لابن سوار (٥)، والكنز للواسطى (٦).

ومنها كتب فيما زاد على العشر مثل كتاب المنتهى في القراءات الخمسة عشر للخزاعي(٧)، وسوق العروس لأبي معشر الطبري، والمبهج لسبط الخياط،

<sup>(</sup>۱) هو على بن أحمد بن خلف، أبو الحسن الباذش الأنصاري الغرناطي، ت ٥٢٨ هـ. انظر: غاية النهاية ١: ٥١٨.

<sup>(</sup>٢) هو طاهر بن عبد المنعم بن عبيد الله بن غلبون ابن المبارك أبو الحسن الحلبي نزيل مصر، ت ٣٩٩ هـ. انظر: غاية النهاية ١: ٣٣٩.

<sup>(</sup>٣) هو الحسن بن علي بن إبراهيم بن يزداد بن هرمز أبو علي الأهوازي، ت ٤٤٦ هـ. انظر: غاية النهاية ١: ٢٢٠.

<sup>(</sup>٤) هو عبد الكريم بن عبد الصمد بن محمد، أبو معشر الطبري القطان الشافعي، شيخ أهل مكة، ت ٤٧٨ هـ. انظر: غاية النهاية ١: ٤٠١.

<sup>(</sup>٥) هو أحمد بن علي بن عبيد الله بن عمر بن سوار أبو طاهر البغدادي الحنفي، ت ٤٩٦ هـ. انظر: غاية النهاية ١: ٨٦.

 <sup>(</sup>٦) هو عبد الله بن عبد المؤمن بن الوجيه، هبة الله الواسطي، شيخ العراق، ت ٧٤٠ هـ. انظر: غاية النهاية ١: ٤٢٩.

<sup>(</sup>٧) هو محمد بن جعفر بن عبد الكريم بن بديل، أبو الفضل الخزاعي الجرجاني، ت ٤٠٨ هـ. انظر: غاية النهاية ٢: ١٠٩.

والبستان لابن الجندي (1)، وإيضاح الرموز للقباقبي (7)، ولطائف الإشارات للقسطلاني.

وقد يبحث الباحث عن كيفية قراءة أحد القراء أو الرواة لحرف من القرآن، فعليه حينئذ أن يرجع إلى الكتب المؤلفة في قراءة واحدة أو رواية أو طريق، أو في المقارنة بين قراءتين أو روايتين، وهي كثيرة:

فمنها مفردات القراء السبعة للداني، حيث جعل لكل واحد من القراء السبعة كتابًا مستقلًا.

ومنها مؤلفات أبي حيان الأندلسي (٣)، فقد أفرد كل قراءة بجزء مستقل. ومنها كتاب قراءة ابن محيصن للأهوازي.

وللشيخ محمد نبهان المصري (٤) كتب مفردة لبعض القراء، ومنها رسالة حمزة، ورسالة ورش، ورسالة قالون، ثلاثتها للمتولي (١)، وغيرهم من المتأخرين (١).

<sup>(</sup>۱) هو أبو بكر بن آيدغدي بن عبد الله الشمسي، الشهير بابن الجندي، ويسمى عبد الله، شيخ مشايخ القراء بمصر، ت ٧٦٩ هـ. انظر: غاية النهاية ١: ١٨٠.

<sup>(</sup>٢) هو محمد بن خليل بن أبي بكر، يعرف بابن القباقبي، ت ٨٤٩ هـ. انظر: الضوء اللامع ٣: ١٤٢.

<sup>(</sup>٣) هو محمد بن يوسف بن علي بن حيان، أبو حيان الأندلسي الغرناطي، ت ٧٤٥ هـ. انظر: غاية النهاية ٢: ٢٨٥.

<sup>(</sup>٤) هو الشيخ محمد نبهان بن حسين مصري، عالم بالقراءات، سوري الأصل، مكي الإقامة، مدرس القرآن الكريم والقراءات بجامعة أم القرى، تخرج على يديه العديد من القراء، ت ١٤٣٦ هـ. انظر: إمتاع الفضلاء بتراجم القراء للبرماوي ٢/ ٣٥٨، ويكيبيديا: مقالة عن الشيخ محمد نبهان بن حسين مصري.

وإذا أراد الباحث أن يصنف قراءة من القراءات: هل هي متواترة أو شاذة، وهل هي من الأصول أو الفرش، وهل هي قراءة أو رواية أو طريق، وهل الخلاف فيها من قبيل الخلاف الواجب أو الجائز، فعليه أن يرجع إلى الكتب المصنفة في ذلك، فيمكن للطالب أن يتعرف على القراءات الشاذة عن طريق مراجعة الكتب الصحيحة المؤلفة في القراءات السبع أو العشر المتواترة، فإن ما سواهما شاذ، أو مراجعة الكتب المتخصصة في القراءات الشاذة، أو مراجعة الكتب المتخصصة في القراءات الشاذة، أو مراجعة كتب التفسير التي تعتني ببيان القراءات إجمالا كتفسير الطبري (٣) والزمخشري (٤) وأبي حيان الأندلسي، ثم مراجعة أئمة القراء المعروفين الضابطين المتقنين.

ولمعرفة هل القراءة من قبيل الأصول أو من قبيل الفرش، فعلى الباحث أن يعرف معنى (الأصول)، ومعنى (الفرش) حتى يتبين له ذلك، فأصول القراءات: هي القواعد المطردة التي يكثر دورها، ويدخل في حكمها جميع

<sup>(</sup>۱) هو الشيخ محمد بن أحمد بن الحسن بن سليمان الشهير بالمتولي، ولي مشيخة الإقراء والقراءات بالديار المصرية بعد سلفه العلامة خليفة الفشني، تلقى عنه القراءات عالم كثير وجم غير، ت ١٣١٣ هـ. انظر: إمتاع الفضلاء بتراجم القراء للبرماوي ٢/ ٢٦٧.

<sup>(</sup>٢) من أراد الاستزادة فليرجع إلى كتاب مقدمات في علم القراءات للدكتور أحمد خالد شكري وآخرين، دار عمار – الأردن، التاريخ بدون، ص ٧٧.

<sup>(</sup>٣) هو محمد بن جرير بن يزيد الإمام أبو جعفر الطبري الآملي البغدادي أحد الأعلام، ت ٣١٠ هـ. انظر: غاية النهاية ٢: ١٠٦.

<sup>(</sup>٤) هو محمود بن عمر بن محمد بن عمر الخوارزمي الزمخشري، ت ٥٣٨ ه. انظر: وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، لابن خلكان، محمد بن أحمد بن إبراهيم، ت ٦٨١ ه. تحقيق إحسان عباس، التاريخ ١٩٩٤ م، بيروت: دار صادر ٥: ١٦٨.

الجزئيات، فإذا ذُكِرَ حرفٌ من حروف القرآن الكريم ولم يقيَّد دخل تحته كلُّ ما كان مثله، فالأصول التي يذكرها علماء القراءات مثل: الإدغام الكبير، وهاء الكناية، والهمز المفرد، وغيرها.

وأما الفرش: فهو الكلمات التي يقل دورها وتكرارها من الأحرف المختلف فيها في القرآن الكريم، ولم تطرد، وقد أطلق عليها القراء فرشًا لانتشارها كأنها انفرشت وتفرقت في السور، وإذا ذكر المصنف حكم الحرف من أحرف الفرش فإن هذا الحكم لا يتعدى أول حرف من تلك السورة إلا بدليل أو إشارة أو نحو ذلك، ويبتدئ القراء بذكر الفرش من أول سورة البقرة إلى آخر سورة الناس، وقد سمى بعضهم الفرش فروعا مقابلة للأصول، ومثال الفرش: كلمة من تَسَاءَوُنَ النساء [۱] في سورة النساء، وكلمة

﴿ ضِيزَيّ ۞ ﴾ النجم [٢٦] في سورة النجم (١).

ولتصنيف الحرف المختلف فيه إلى قراءة أو رواية أو طريق فعلى الباحث أن ينظر: فما نسب لإمام من الأئمة العشرة مما أجمع عليه الرواة فهو قراءة، وكل ما نسب للآخذ عن الراوي وكل ما نسب للآخذ عن الراوي وإن نزل فهو طريق. مثال ذلك: الفتح في لفظ (ضعف) في سورة الروم (٢) قراءة حمزة ورواية شعبة وطريق عبيد بن الصباح (٣) عن حفص، وكذلك إثبات

<sup>(</sup>۱) انظر: مقدمات في علم القراءات للدكتور أحمد خالد شكري ص 77-79.

<sup>(</sup>٢) الآية ٤٥.

<sup>(</sup>٣) هو عبيد بن الصباح بن أبي شريح بن صبيح، النهشلي الكوفي ثم البغدادي، ت ٢١٩ هـ. انظر: غاية النهاية ١: ٤٩٥.

البسملة قراءة المكي ورواية قالون عن نافع وطريق الأصبهاني (١) عن ورش، وهكذا.

ولمعرفة طبيعة الخلاف في القراءة، هل هو من الخلاف الواجب أو الجائز، فإن الخلاف الواجب هو عين القراءات والروايات والطرق، بمعنى أن القارئ ملزم بالإتيان بما جميعا، فلو أخل بشيء منها عد ذلك نقصا في روايته، كأوجه البدل مع ذات الياء لورش فهي طرق وإن شاع التعبير عنها بالأوجه تساهلا. والخلاف الواجب يكون في أصول القراءة، كالخلاف في المد الجائز المنفصل، والخلاف في الإمالة وغير ذلك من الأصول، ويكون أيضا في فرش الكلمات كالخلاف في قراءة لفظ (فرهين) في قول الله تعالى: ﴿ وَتَنْحِتُونَ

مِنَ ٱلجِّبَالِ بُيُوتَا فَكْرِهِينَ ﴿ الشعراء: ١٤٩ فقد قرأ ابن عامر والكوفيون بالألف (فارهين)، وقرأ الباقون بدون ألف (فرهين) (٢). فهذا الخلاف الواجب ملزم به القارئ الذي يريد الحصول على إجازة.

وأما الخلاف الجائز فهو الخلاف في الأوجه التي هي على سبيل التخيير والإباحة، كأوجه البسملة وأوجه الوقف على عارض السكون، وهذه الأوجه الاختيارية لا يقال لها قراءات ولا روايات ولا طرق، بل يقال لها أوجه فقط، فلو أتى القارئ بوجه منها أجزأه، ولا يعد ذلك نقصا في روايته.

<sup>(</sup>۱) هو محمد بن عبد الرحيم بن إبراهيم، أبو بكر الأسدي الأصبهاني، صاحب رواية ورش عند العراقيين، ت ٢٩٦ هـ. انظر: غاية النهاية ٢: ١٦٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: النشر في القراءات العشر، لابن الجزري، محمد بن محمد بن محمد بن علي بن يوسف، ييروت - دار الكتب العلمية، التاريخ بدون، ٤/ ٢٥١٥.

الفصل الأول: أنواع الكتابة في علم القراءات.

وفيه ثلاثة مباحث:

المبحث الأول: البحث في مسألة أو مسائل من علم القراءات.

من أراد أن يبحث في مسألة من مسائل علم القراءات كطلاب الماجستير والدكتوراه فعليه أن يكشف عن جوانب عدة:

منها منزلة هذه المسألة من هذا العلم، فإن علم القراءات ينقسم إلى رواية ودراية.

فعلم القراءات رواية: هو صحة النقل والضبط بحكاية ألفاظ القرآن عن الأئمة المشهورين بالعلم.

وعلم القراءات دراية: هو فهم الروايات ونقدها وتمييز الاختلاف، والبصرُ بالحروف واللغة والإعراب.

وقد بين الفرق بين الرواية والدراية ابن مجاهد، ومكي بن أبي طالب، وذكرا أن الإمام العالم هو من يجمع بينهما، فقال ابن مجاهد: "كذلك ما روي من الآثار في حروف القرآن، منها المعرب السائر الواضح، ومنها المعرب الواضح غير السائر، ومنها اللغة الشاذة القليلة، ومنها الضعيف المعنى في الإعراب غير أنه قد قرئ به، ومنها ما توهم فيه فغلط به — فهو لحن غير جائز — عند من لا يبصر من العربية إلا اليسير، ومنها اللحن الخفي الذي لا يعرفه إلا العالم النحرير "(۱)، وقال مكى بن أبي طالب: "ونقل القرآن فطنة ودراية أحسن منه

<sup>(</sup>۱) ابن مجاهد، أبو بكر أحمد بن موسى بن العباس. السبعة في القراءات. تحقيق د. شوقي ضيف. (مصر: دار المعارف، التاريخ بدون)، ص ٤٩.

سماعا ورواية، فالرواية لها نقلها، والدراية لها ضبطها وعلمها، فإذا اجتمع للمقرئ النقل والفطنة والدراية وجبت له الإمامة، وصحت عليه القراءة، إذا كان له مع ذلك ديانة"(١).

ومنها كون هذه المسألة من صلب علم القراءات، أو من العلوم المتصلة بالقراءات.

ومنها معرفة الأحكام الفقهية المتعلقة بالقراءات.

ومنها معرفة الشبهات التي تثار حول القراءات، والرد عليها.

ومنها معرفة اعتقاد أهل السنة في القراءات.

ومنها تاريخ علم القراءات، والأعلام المشتهرين فيها.

ومنها أثر القراءات في العلوم الأخرى.

ولكل جانب من الجوانب السابقة مصادره المختصة به، وكتبه المصنفة فيه، فهي أولى بالرجوع إليها من غيرها، بل يعد كلُّ جانب منها علمًا ذا قواعد وأصول ومؤلفات وأبحاث أفردَتْه بالكتابة والتأليف.

المبحث الثاني: شرح متن في القراءات.

أكثر متون القراءات هي منظومات، إما في القراءات العشر أو السبع، وقد تكون منظومات في ثلاث قراءات أو في قراءة مفردة.

وتعد شروح المنظومات أقرب السبل لفهم مقصود ناظمها وتقريب ألفاظها وحل رموزها.

<sup>(</sup>١) **الرعاية لتجويد التلاوة وتحقيق لفظ التلاوة. مكي بن أبي طالب القيسي.** (القاهرة: مؤسسة قرطبة للبحث العلمي وتحقيق التراث، ط١، ٢٠٠٥)، ص ٣٩ – ٤٠.

وتتفاوت هذه الشروح في قيمتها العلمية بسبب عوامل عدة:

منها: قرب زمن الشارح من الناظم، فكلما كان زمن الشارح أقرب إلى زمن الناظم كان ذلك أدعى لفهم كلامه ومعرفة مقصده.

ومنها مكانة مؤلفها العلمية، فكلما كان الشارح متقدما في العلم، وذا قدم فيه، ومتخصصا فيما يشرح كان ذلك أقرب لفهم مراد الشارح.

ومنها الاستفادة مما كتب حول هذا النظم من الشروح لينظر فيما اتفق عليه الشراح فيضيف إلى العلم جديدا، ولعله يتعقب مسألة، أو يصحح خطأ، أو يوجه رأيا.

ومنها شموله جميع أبيات النظم بالشرح، فذلك أدعى لقبول شرحه ومداولته بين الطلاب.

وأولى هذه العوامل وأهمها في رفع قيمة الشرح أن يكون الشارح قد قرأ بمضمن النظم الذي يشرحه، وله إجازة فيه.

وينبغي للشارح قبل أن يبدأ في شرحه أن يحدد الغرض الذي لأجله صنف الشرح: هل هو يشرح للمبتدئين أو للمنتهين، وهل هو يريد الإيجاز أو التطويل، وهل يريد التطبيق لما في النظم على الآيات فيكون شرحا تطبيقيا، وهل هو يضع مقررا دراسيا، أو يريد إضافة فوائد وزوائد على الشرح، فلكل شارح أسلوبه وهدفه وغايته من الشرح، فعليه أن يسير على منهج واحد في جميع المنظومة.

## المبحث الثالث: التأليف في علم القراءات لتقريبه للمتعلمين.

لكل علم مبادئ ومصطلحات يستعان بها للدخول في أبوابه وتفهم مسائله، ولعلم القراءات من ذلك الحظ الأوفر والنصيب الأكبر، فمن أراد أن يطرق أبواب هذا العلم فعليه أن يبدأ بالمختصرات والمتون التي وضعها علماء القراءات لتكون كالركيزة والأساس الذي يبنى عليه غيره للوصول إلى لجة علم القراءات.

وعلم القراءات يتفرع إلى فرعين: فرع نظري، وفرع تطبيقي.

فالفرع النظري له مؤلفاته التي كتبت فيه، وهي كتب موضحة لمسائل هذا العلم، وموطئة لما بعدها، وتحتوي على القواعد والأصول التي ينبني عليها علم القراءات، فمن قرأها وحفظها كانت له أساسًا في هذا العلم، وتميَّأ لمرحلة أعلى.

فمنها للمتقدمين: كتاب (الإبانة عن معاني القراءات) لمكي بن أبي طالب، و(بيان السبب الموجب لاختلاف القراءات) للمهدوي، و(لطائف الإشارات) للقسطلاني، و(القواعد والإشارات) للحموي، و(منجد المقرئين) لابن الجزري.

وللمتأخرين: (القراءات القرآنية) لعبد الحليم قابة (١)، و (تسهيل علم القراءات) لأيمن بقلة (٢)، وكتاب (علم القراءات نشأته وأطواره وأثره في العلوم الشرعية)، للدكتور / نبيل آل إسماعيل (٣)، وكتاب (في علوم القراءات) لرزق الطويل (١)،

<sup>(</sup>١) هو الشيخ الدكتور عبد الحليم بن محمد الهادي بن علي قابة، عالم جزائري، عمل أستاذا مشاركا بجامعة أم القرى بمكة، المصدر: موقع البصائر.

<sup>(</sup>٢) هو الدكتور أيمن ميسر بقلة، عضو مؤسس لدى مركز مناهل العرفان القرآني، بالأردن. المصدر: فيس بوك: حساب مركز مناهل العرفان القرآني.

<sup>(</sup>٣) أستاذ القرآن وعلومه في جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية.

و(مباحث في علم القراءات) للمزيني (7)، و(مقدمات في علم القراءات) للدكتور أحمد خالد شكري (7) وآخرين.

فمن أراد أن يؤلف لتقريب مسائل هذا العلم للمبتدئين من ناحية نظرية فعليه أن يسير على منوال هذه الكتب، ويكتب في أبرز ما تضمنته من مباحث. وأما الفرع التطبيقي في علم القراءات فالمراد به أن يشافه الطالب من شوفه بحا مسلسلا، لأن في القراءات أشياء لا تحكم إلا بالسماع والمشافهة.

وعرض القرآن يقوم على أمرين:

١. متن يقرأ بمضمنه.

٢. وشيخ ضابط.

والطالب الذي يريد تلقي القراءات العشر مشافهة من شيخ فإنه يبدأ أولا بالعشر الصغرى ثم الكبرى.

فأما العشر الصغرى فهي تعتمد على متنين من إمامين معتبرين وهما: متن (حرز الأماني في القراءات السبع) للشاطبي، ومتن (الدرة المضيئة في القراءات الثلاث) لابن الجزري.

فيبدأ أولا بتعلم أصول قراءة كل قارئ من القراء العشرة، فإذا ضبطها بدأ بالتطبيق من أول القرآن الكريم، إما إفرادا بأن يفرد كل رواية على حدة، أو جمعًا فيجمع القراءات العشر في ختمة واحدة، ولا بد من حفظ المتن لأجل استحضار الشواهد عند الحاجة إليها.

<sup>(</sup>١) هو الدكتور سيد رزق الطويل، مصري، من علماء الأزهر، ت ١٤١٩ هـ. المصدر: موقع مركز تفسير للدراسات القرآنية.

<sup>(</sup>٢) هو الدكتور عبد العزيز بن سليمان بن إبراهيم المزيني، معاصر، متخصص في القراءات.

<sup>(</sup>٣) أستاذ علوم القرآن والتفسير بجامعة قطر، قسم القرآن والسنة.

ثم إذا ختم القرآن الكريم بقراءاته العشر الصغرى أصبح مؤهلا للعرض بالعشر الكبرى، وهي تعتمد على متن (طيبة النشر في القراءات العشر) لابن الجزري، فيدرس أصول كل قارئ من القراء العشرة من طريقها، ويعلم رواته وطرقه، ثم يبدأ بالتطبيق العملي من أول القرآن إلى آخره إفرادًا أو جمعًا، مع حفظ المنظومة لاستحضار الشواهد.

وهناك كتب تعين على فهم القراءات العشر سواء أكانت من طريق الشاطبية والدرة أم من طريق طيبة النشر، فأما الكتب المساعدة على فهم القراءات العشر الصغرى فهي كتاب (التيسير) للداني وهو أصل الشاطبية، وكتاب (تجبير التيسير) لابن الجزري وهو أصل الدرة، وكتب شروح الشاطبية، وهي كثيرة وأهمها (فتح الوصيد) للسخاوي(۱۱)، وكتاب (إبراز المعاني) لأبي شامة، وكتاب (الوافي) للقاضي، وكتب شروح الدرة وهي كثيرة أيضا، وأهمها شرح النويري(۲)، وشرح ابن الناظم((7))، ومن الكتب التي تجمع القراءات العشر النويري((7))، وشرح ابن الناظم اللدمياطي.

وأما الكتب المساعدة على فهم القراءات العشر الكبرى فمثل كتاب (النشر في القراءات العشر) لابن الجزري.

<sup>(</sup>١) هو علي بن محمد بن عبد الصمد الهمداني السخاوي الشافعي، شيخ مشايخ الإقراء بدمشق، ت ٦٤٣ هـ. انظر: غاية النهاية ١: ٥٦٨.

<sup>(</sup>٢) هو محمد بن محمد بن محمد بن علي بن محمد بن إبراهيم بن عبد الخالق المحب ابن الفاضل الشمس النويري الميموني القاهري المالكي، ت ٨٥٧ هـ. انظر: الضوء اللامع ٩: ٢٤٦.

<sup>(</sup>٣) هو أحمد بن محمد بن محمد بن محمد بن علي بن يوسف بن الجزري، وهو المتوسط بين أخوَيْه المحمدَيْن، ووالده شيخ القراء الشمس أبو الخير الدمشقي ابن الجزري ناظم الطيبة، مات بعد أبيه بقليل. انظر: غاية النهاية ١: ١٩٣، الضوء اللامع ٢: ١٩٣.

الفصل الثاني: المنهجية المتبعة عند الكتابة في علم القراءات، وفيه ثلاثة مباحث:

المبحث الأول: ما يلزم الباحث عند إيراد القراءة في البحث، وفيه مطلبان:

# المطلب الأول: تخريج القراءة والحكم عليها.

أصل القرآن معلوم عند المسلمين، وأن الذي في أيدينا من القرآن هو ما في مصحف عثمان الذي أجمع المسلمون عليه، وأخذناه بإجماع يقطع على صحة مغيبه وصدقه، وهو ما وافق خط ذلك المصحف من القراءات التي نزل بها القرآن فهو من الإجماع أيضا(١).

وقد ذكر الإجماع على ذلك: مكي وابن عبد البر<sup>(٢)</sup> والداني.

قال الداني: "وجملة ما نعتقده من هذا الباب وغيره ... أن أبا بكر الصديق وعمر الفاروق وزيد بن ثابت رضي الله عنهم وجماعة الأئمة أصابوا في جمع القرآن بين لوحين، وتحصينه وإحرازه وصيانته، وجروا في كتابته على سنن الرسول صلى الله عليه وسلم وسنته، وأنهم لم يثبتوا شيئا غير معروف، ولا ما لم تقم الحجة به، ولا رجعوا في العلم بصحة شيء منه وثبوته إلى شهادة الواحد والاثنين "(۲).

<sup>(</sup>١) انظر: الإبانة ص ٤٢.

<sup>(</sup>٢) هو يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر بن عاصم النمري القرطبي، إمام عصره في الحديث، ت ٤٦٣ هـ انظر: وفيات الأعيان ٧: ٦٦.

<sup>(</sup>٣) جامع البيان في القراءات السبع. للداني، أبي عمرو عثمان بن سعيد. جامعة الشارقة - الإمارات العربية المتحدة، ١٤٢٨ هـ. ١/ ١٢٩.

وقال مكي: "لأن القرآن لا يؤخذ إلا بالإجماع وتواتر يقطع على مغيبه بالصدق، ويجب بذلك العلم والعمل، ولا يؤخذ بشهادة رجل ولا رجلين، ولا بشهادة من لا يقطع على صدق شهادته"(١).

وقال ابن عبد البر: "وأما حرف زيد بن ثابت فهو الذي عليه الناس في مصاحفهم اليوم وقراء هم من بين سائر الحروف، لأن عثمان جمع المصاحف عليه بمحضر جمهور الصحابة، وذلك بين في حديث الدراوردي عن عمارة بن غزية عن ابن شهاب عن خارجة بن زيد بن ثابت عن أبيه، وهو أتم ما روي من الأحاديث في جمع أبي بكر للقرآن، ثم أمر عثمان بكتابة المصاحف بإملاء زيد، وقد تقدم عن الطحاوي أن أبا بكر وعثمان عولا على زيد بن ثابت في ذلك، وأن الأمر عاد فيما يقرأ به القرآن إلى حرف واحد بما لا وجه لتكريره، وهو الذي عليه جماعة الفقهاء فيما يقطع عليه وتجوز الصلاة به، وبالله التوفيق "(۲).

وقال البيهقي<sup>(٣)</sup>: "كان ما يجمعون وينسخون معلوما لهم، فلم يكن به حاجة إلى مسألة البينة"(٤).

<sup>(</sup>١) الإبانة ص ٦٠.

<sup>(</sup>٢) التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد، لابن عبد البر، يوسف بن عمر، تحقيق أسامة بن إبراهيم. ط الثالثة، ١٤٢٥ هـ، القاهرة: دار الفاروق الحديثة للطباعة والنشر ٦: ٣٠.

<sup>(</sup>٣) هو أحمد بن الحسين بن علي بن عبد الله بن موسى البيهقي الخسروجردي الفقيه الشافعي الحافظ الكبير المشهور، ت ٤٥٨ هـ انظر: وفيات الأعيان ١: ٧٥.

<sup>(</sup>٤) المدخل إلى علم السنن. للبيهقي، أبي بكر أحمد بن الحسين. تخريج محمد عوامة. دار اليسر - القاهرة. دار المنهاج - لبنان، ١٤٣٧ ه. ٢/ ٩٩٩.

وقال أبو شامة: "لم تكن البينة على أصل القرآن فقد كان معلوما لهم كما ذكر، وإنما كانت على ما أحضروه من الرقاع المكتوبة، فطلب البينة عليها أنها كانت كتبت بين يدي رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبإذنه على ما سمع من لفظه"(۱).

وقد ورد في الأحاديث والآثار وصنيع العلماء طلب البينة على القراءات القرآنية، وذلك لاعتبار مقاصد معلومة: منها الاختلاف في القراءة، ومنها عدم ثبوت القراءة عند من سمعها، ومنها مخالفة القراءة للرسم، ومنها قراءة أهل البدع بما لا تحل تلاوته، ومنها طلب تحرير القراءة، ومنها إيراد القراءات التي لا يقرأ بها الآن.

وقد وقع ذلك لجماعة من الصحابة كعمر بن الخطاب (٢)، وهشام بن حكيم (7)، وأبي بن كعب (1)، وابن مسعود (1) رضي الله عنهم.

<sup>(</sup>۱) المرشد الوجيز إلى علوم تتعلق بالكتاب العزيز. لأبي شامة، عبد الرحمن بن إسماعيل. تحقيق طيار آلتي قولاج. دار صادر – بيروت، ١٣٩٥ هـ. ص ١٩٠

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد بن حنبل الشيباني، في المسند، تحقيق شعيب الأرنؤوط وآخرين، مؤسسة الرسالة، ط ١، التاريخ ١٤٢١ هـ. ٢٦: ٢٨٥، حديث (١٦٣٦٦). وقال شعيب الأرنؤوط: إسناده حسن.

<sup>(</sup>٣) القصة رواها البخاري، محمد بن إسماعيل. في الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله صلى الله عليه وسلم وسننه وأيامه. تحقيق محمد زهير الناصر. دار طوق النجاة - بيروت، ١٤٢٢ هـ. حديث (٢٤١٩)، ومسلم بن الحجاج النيسابوري، في المسند الصحيح المختصر بنقل العدل عن العدل إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم. تحقيق محمد فؤاد عبد الباقى. دار إحياء التراث العربي – بيروت، التاريخ بدون، (٨١٨).

وقد نص على ذلك صاحب كتاب (المبهج) وهو أحد أصول النشر الكبار فقال: "وأُنسِبُ فيها الحرف المختلف فيه إلى من قرأه من أئمة الأمصار باسمه واسم بلدته واسم راويه وطريقه"(٣).

فتبين من ذلك أن على الباحث أن يعزو كل قراءة وردت في بحثه، ويبين درجتها من الصحة والشذوذ، وذلك بالرجوع إلى المصادر المعتمدة، وهي كتب القراءات المسندة.

وحيث إن القراءات الواردة في الأبحاث إما متواترة وإما شاذة، فينبغي للباحث أن يرجع إلى مصادر القراءات المتواترة التي عليها الاعتماد عند علماء العصر الحاضر، وهي في كتاب (النشر في القراءات العشر)، و(تقريبه) و(طيبته)، ثلاثتها لابن الجزري، وكذا ما وافقه كما في (إتحاف فضلاء البشر) للبنا الدمياطي، فيما يرويه عن القراء العشرة.

ويمكن للباحث الاقتصار على كتاب (إتحاف فضلاء البشر) فيما يرويه عن القراء العشرة، فإن هذا الكتاب قد اشتمل على المتواتر عن هؤلاء العشرة، لأنه تضمن النشر وطيبته وتقريبه وشروحها وما يدور في فلكها، وهذا الكتاب بمثابة النثر للطيبة والتهذيب للنشر، فالخلاصة أن إتحاف فضلاء

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد في المسند ٣٥: ١٦ – ١٧، حديث (٢١٠٩٢). وقال شعيب الأرنؤوط: إسناده صحيح على شرط مسلم.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد في المسند ٧: ٨٨، حديث (٣٩٨١)، وقال شعيب الأرنؤوط: إسناده حسن.

<sup>(</sup>٣) المبهج في القراءات الثمان، وقراءة الأعمش وابن محيصن، واختيار خلف واليزيدي، لسبط الخياط، عبد الله بن علي بن أحمد. تحقيق عبد العزيز السبر، رسالة دكتوراه، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية. ص ٧.

البشر من أيسر مصادر هذا النوع وأحسنها عرضا وترتيبا، وهو من الكتب الأساسية في الحكم على القراءات، ومعرفة ما يقرأ به منها. (١)

فعزو القراءة إلى من قرأ بها، وتخريجها من مصادرها، والحكم عليها لازم على الباحث مهما كان غرضه من البحث، فها هو أبو بكر الصديق وعثمان بن عفان رضي الله عنهما اختلفت مقاصدهما في جمع القرآن، فأبو بكر قصد جمع نفس القرآن في صحف ذخرًا للإسلام، وعثمان قصد نسخ الصحف في مصاحف حفظا للقراءات الصحيحة، ومع ذلك طلب كلُّ واحد منهما البينة عند الاختلاف، ولأجل التثبت أن ذلك مما كتب وسمع بين يدي النبي صلى الله عليه وسلم.

وتخريج القراءة والحكم عليها له أهمية علمية إلى جانب التثبت، فإن القراءة الصحيحة يجب الإيمان بما ويكفر من جحدها، ويجوز القراءة بما في الصلاة وخارجها، ويحتج بما في الأحكام والتفسير واللغة. "بل ذكر ابن عبد البر إجماع العلماء على أن القراءة الشاذة إذا صح النقل بما عن الصحابة فإنه يجوز الاستدلال بما في الأحكام"(٢).

"ولا تزال القيمة العلمية في ذلك ذات أهمية فائقة، وبخاصة في القراءات التي لا يقرأ بها الآن، وأكثرها يذكر في الكتب غير معزو، بله بيان نوعها ودرجتها، وربما أخذ بها في الأحكام الفقهية والمعاني التفسيرية والقواعد اللغوية

<sup>(</sup>١) انظر: المنهاج في الحكم على القراءات ص ٤٣ – ٤٤.

<sup>(</sup>٢) مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية، جمع وترتيب عبد الرحمن بن محمد بن قاسم. مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف – المدينة المنورة، ١٤١٦ هـ. ٣٤ .

وغيرها، وإذا اتضح أن ما كان كذلك من القراءات لا يحتج به إلا إذا كان بنقل صحيح فإن البحث فيها من أولى المهمات"(١).

وأفضل كتاب بين المنهجية العلمية الصحيحة لتخريج القراءة والحكم عليها هو كتاب (المنهاج في الحكم على القراءات) للدكتور إبراهيم بن سعيد الدوسري<sup>(۲)</sup> حفظه الله.

<sup>(</sup>١) المنهاج في الحكم على القراءات ص ٢٢.

<sup>(</sup>٢) أستاذ القراءات بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية.

#### المطلب الثانى: توجيه القراءة.

اختلفت كتب القراءات المتقدمة في مناهجها في توجيه القراءات الواردة فيها، فمنهم من لا يذكر من التوجيه شيئًا ككتاب غاية الاختصار للهمذاني (١)، وكتاب المستنير لابن سوار (٢)، ومنهم من يغلب عليه ذكر التوجيه ككتاب الإرشاد لأبي الطيب بن غلبون (٣)، ومنهم من لا يذكر من التوجيه إلا ما تدعو الحاجة إليه ككتاب التبصرة لمكي بن أبي طالب (٤)، وكتاب النشر لابن الجزري (٥).

وكان ابن مجاهد في كتاب السبعة يذكر وجوه القراءات وعللها في سورة الفاتحة، فلما فرغ من سورة الفاتحة استطال ذكر العلل فأمسك عنها<sup>(٦)</sup>.

وهكذا أصحاب كتب الحديث المسندة (١) لا يذكرون من توجيه القراءة إلا ما تدعو إليه الحاجة.

<sup>(</sup>۱) هو الحسن بن أحمد بن الحسن، أبو العلاء الهمذاني العطار، شيخ همذان وإمام العراقيين، ت ٥٦٩ هـ. انظر: غاية النهاية ١/ ٢٠٤.

<sup>(</sup>٢) هو أحمد بن علي بن عبيد الله بن عمر بن سوار، أبو طاهر البغدادي الحنفي، ت ٤٩٦ هـ. انظر: غاية النهاية ١/ ٨٦.

<sup>(</sup>٣) استقرأت كتاب الإرشاد لأبي الطيب بن غلبون فوجدته يوجه أصول القراءات الواردة عن القراء وذلك بالاحتجاج لها من لغة العرب ثم يذكر اختياره في ذلك، وتوجيهه في أول الكتاب أكثر من توجيهه في آخره.

<sup>(</sup>٤) انظر: التبصرة في القراءات السبع، لمكي بن أبي طالب. تحقيق محمد غوث الندوي. الدار السلفية – الهند. ١٤٠٢ هـ، الطبعة ٢. ص ١٧٣.

<sup>(</sup>٥) يوجه ابن الجزري في النشر القراءات في أبواب الأصول، وأما في الفرش فإنه يوجه في القليل النادر، كأن يحتاج إلى التوجيه لأجل الرد على من ضعف القراءة من النحويين وغيرهم، وأحيانا يوجه بلا سبب بل لزيادة الفائدة.

<sup>(</sup>٦) انظر: السبعة لابن مجاهد ص ٢١.

وهذا التوجيه له أصل في السنة، فقد كانت عائشة رضي الله عنها توجه قول الله تعالى: ﴿ وَظَنُّولْ أَنَّهُمْ قَدْ كُذِبُولْ ﴾ يوسف[١١٠] لمن سألها عن قراءتها دفعا للظن الفاسد فيها(٢).

وأول من سمع وجوه القراءات وألفها – كما قال أبو حاتم  $\binom{r}{r}$  – هو هارون بن موسى الأعور  $\binom{s}{r}$  وكان من القراء  $\binom{s}{r}$ .

فتبين من ذلك أن توجيه القراءات الواردة ليس بلازم على الباحث إلا ما دعت إليه الحاجة، فإذا تطلب البحث توجيه قراءة ما فعلى الباحث أن يرجع إلى كتب التوجيه المعتبرة مثل كتاب إعراب القراءات السبع وعللها، وكتاب الحجة في القراءات السبع، كلاهما لابن خالويه، ومثل كتاب علل القراءات للأزهري، وكتاب الحجة للقراء السبعة لأبي علي الفارسي، وكتاب المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها لابن جني، وكتاب حجة القراءات لابن زنجلة، وكتاب الكشف عن وجوه القراءات السبع لمكي بن أبي طالب، وكتاب شرح الهداية في بيان علل القراءة للمهدوي، والكتاب المختار طالب، وكتاب أهل الأمصار لابن إدريس.

<sup>(</sup>١) كالبخاري وأبي داود والترمذي والإمام أحمد والإمام مالك.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، حديث (٣٣٨٩).

<sup>(</sup>٣) هو سهل بن محمد بن عثمان بن يزيد أبو حاتم السجستاني، ت ٢٥٥ هـ. انظر: غاية النهاية ١/ ٣٢٠.

<sup>(</sup>٤) هو هارون بن موسى أبو عبد الله الأعور العتكي البصري الأزدي مولاهم، توفي قبل المائتين. انظر: غاية النهاية ٢: ٣٤٨.

<sup>(</sup>٥) انظر: غاية النهاية ٢/ ٣٤٨.

المبحث الثاني: كيفية ترتيب القراءات الواردة في البحث، وفيه أربعة مطالب:

# المطلب الأول: ترتيب القراءات بترتيب سور القرآن الكريم.

وهذا النمط يسلكه الباحث عند جمع القراءات الواردة في موضوع ما، فإنه يورد القراءات مرتبة بترتيب سور القرآن الكريم، ومن الأمثلة على هذه الطريقة: الكتب المصنفة في توجيه القراءات ككتاب (الكشف) لمكي بن أبي طالب، وكتب شواذ القراءات (كالمحتسب) لابن جني.

# المطلب الثاني: ترتيب القراءات على مسائل الأصول والفرش.

وهذا النمط يسلكه المصنفون في القراءات المسندة، كسائر أصول النشر، وكتاب (الروض النضير) للمتولي، وكتاب (الدرر اللوامع) في مقرأ نافع لابن بري<sup>(۱)</sup>، وكتاب (صريح النص) للضباع<sup>(۲)</sup>، وكتب المفردات القرآنية، ومن ذلك أيضا متون المنظومات في علم القراءات كالشاطبية والدرة والطيبة.

### المطلب الثالث: ترتيب القراءات بحسب الموضوعات.

وهذا النمط يسلكه المصنف في موضوع ما، فإنه يورد القراءات في كل مبحث من مباحثه بحسب مسائل هذا الموضوع، ولذلك أمثلة كثيرة من الكتب المتقدمة، مثل الكتب المصنفة في تاريخ القراءات ونشأتها وعلومها،

<sup>(</sup>۱) هو علي بن محمد بن محمد بن الحسن التازي الرباطي الشهير بابن بري، وهو تسولي من فخذ بيروت: بني اللنت، ت ۷۳۱ هـ. انظر: القراء والقراءات بالمغرب، لسعيد أعراب، ۱٤۱۰ هـ، بيروت: دار الغرب الإسلامي، ص ۲۲.

<sup>(</sup>٢) هو علي بن محمَّد بن حسن بن إبراهيم الملقب بالضباع، ت ١٣٧٦ هـ. انظر: إمتاع الفضلاء ٢: ٢٣٦.

ككتاب (لطائف الإشارات) للقسطلاني، و(منجد المقرئين) لابن الجزري، و(جمال القراء) للسخاوي، و(المرشد الوجيز) لأبي شامة.

#### المطلب الرابع: ترتيب القراءات بحسب القراء.

وهذه الطريقة يستعان بها عند التصنيف في أصول القراء، فيفرَد لكل قارئ بابٌ على حدة، وممن سلك هذه الطريقة الضباع في كتابه (الإضاءة في بيان أصول القراءة).

## المبحث الثالث: كيفية رسم الآيات عند ورودها على غير رواية حفص.

قد يستشهد الباحث في القراءات بآية قرآنية قرئت بغير رواية حفص، فيحتاج لرسمها بما يوافق تلك القراءة، فعليه أولا أن يرجع إلى المصنفات في علم الرسم القرآني لينظر كيف كتبت تلك القراءة في مصحف المصر الذي قرئت فيه، فيكتب الآية كما كتبها الصحابة رضي الله عنهم، مع توثيق ذلك في حاشية البحث، ويمكن الاستعانة بالمصاحف التي طبعت بالروايات المتواترة، فينسخ منها الباحث الكلمة أو الآية المراد كتابتها ثم يلصقها في البحث.

وتوجد برامج حاسوبية خدمت النص القرآني بكتابته بالرسم العثماني برواياته المختلفة، فقد أصدر مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف خطوطا للمصحف الشريف برواية كل من: حفص، وشعبة، وقالون، وورش، والبزي، وقنبل، والدوري، والسوسى.

الفصل الثالث: التفريق بين مدرسة المشارقة ومدرسة المغاربة في علم القراءات.

يقصد بمصطلح "المشارقة" في كتب القراءات: القراء في بلاد الشام والعراق ومصر والحجاز، وأما مصطلح "المغاربة" فيقصد به ما يقابل المشارقة وهم: القراء في بلاد الأندلس وكل من المغرب الأدنى والأوسط والأقصى<sup>(۱)</sup>. وهو يشمل اليوم الأقطار الداخلة في الاتحاد المغاربي الذي يشمل ليبيا وتونس والجزائر والمغرب وموريتانيا<sup>(۱)</sup>.

وقد جرى عرف القراء بعد قيام "المدرسة المغربية" في القراءة وعلومها وظهور "الطراز المغربي" في الرسم والضبط وعلوم الأداء، على إطلاق هذا اللفظ "المغاربة" في مقابل "المشارقة"، للتنبيه على بعض الفوارق والمذاهب التي استقل بما هؤلاء عن أولئك أو العكس، وذلك شائع كثير عند عدد من شراح (الشاطبية) من المشارقة كأبي شامة والجعبري<sup>(٦)</sup> وابن القاصح، وعند غيرهم كابن الجزري في (النشر) والقسطلاني في (لطائف الإشارات لفنون القراءات) وأحمد البنا الدمياطي في (إتحاف فضلاء البشر بالقراءات الأربعة عشر)<sup>(٤)</sup>.

<sup>(</sup>١) قراءة الإمام نافع عند المغاربة من رواية أبي سعيد ورش، تأليف عبد الهادي حميتو، المغرب وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية. التاريخ بدون، ١/ ٢٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١/ ٢٤.

<sup>(</sup>٣) هو إبراهيم بن عمر بن إبراهيم بن خليل بن أبي العباس الجعبري السَّلَفي نسبة إلى طريقة السلف، استوطن بلد الخليل عليه السلام حتى توفي سنة ٧٣٢ هـ. انظر: غاية النهاية ١: ٢١.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ١/ ٢٣.

وكل من المصطلحين يمثل مدرسة متكاملة في علم القراءات برجاله ومصنفاته، غير أن مدرسة المشارقة أسبق في هذا العلم، نشأة وتأليفًا، ولا مرية في ذلك إذ هي مهبط الوحي، ومنشأ العلم، ومقر دار الخلافة الإسلامية، وإليها تضرب أكباد الإبل لأداء فريضة الحج، أو لطلب العلم.

ولكل من مدرسة المشارقة ومدرسة المغاربة تاريخها ونشأتها ورجالها ومصنفاتها، وسأذكر في هذا الفصل أبرز الفروق بين المدرستين، ليستبين للباحث في كتب كل من الفريقين المنهج والنشأة والمصدر لكل منهما، وقد قسمت ذلك إلى خمسة مباحث، هي:

## المبحث الأول: الفرق بينهما من حيث النشأة والتاريخ.

نشأت القراءات في المشرق الإسلامي مع نزول القرآن الكريم، وأما نشوءها في المغرب الإسلامي فجاء متأخرًا عن ذلك، فقد كان القرآن الكريم يسير حيثما سارت راية الفتح والجهاد، وكانت البعثة الوحيدة التي لها أثرها في توحيد القراءة على وفق المصحف العثماني الإمام هي بعثة عمر بن عبد العزيز (۱)، وذلك لوصولها إلى إفريقية على رأس المائة الأولى للهجرة (۲)، فكانت عامة المؤثرات في القراءة والشؤون العامة شامية، قال المقري (۱): "واعلم أن أهل الأندلس كانوا في القديم على مذهب الأوزاعي (۱) وأهل الشام منذ أول الفتح (۱)، فقد كان الناس بدمشق وسائر بلاد الشام لا يأخذون إلا بقراءة ابن عامر إلى حدود الخمسمائة (۱)، فكان اقتداء أهل المغرب منصبًا على مذاهب أهل الشام في الفقه والقراءة والتوجيه العام، ثم لما سقطت دولة على مذاهب أهل الشام في الفقه والقراءة والتوجيه العام، ثم لما سقطت دولة

<sup>(</sup>۱) هو عمر بن عبد العزيز بن مروان بن الحكم أبو حفص الأموي أمير المؤمنين، ت ۱۰۱ ه. انظر: غاية النهاية ۱: ۰۹۳.

<sup>(</sup>٢) قراءة الإمام نافع عند المغاربة ١/ ٧٧.

<sup>(</sup>٣) هو أحمد بن محمد بن أحمد بن يحيى، أبو العباس المقري التلمساني، المؤرخ الأديب الحافظ، ت ١٠٤١ هـ. انظر: الأعلام، للزركلي ١: ٢٣٧.

<sup>(</sup>٤) هو عبد الرحمن بن عمرو بن يُحْمَد، أبو عمرو الأوزاعي، شيخ الإسلام، وعالم أهل الشام، ت ١٥٧ هـ. انظر: سير أعلام النبلاء، للذهبي، محمد بن أحمد بن عثمان بن قايماز، تحقيق شعيب الأرنؤوط، ط٣، التاريخ ١٤٠٥ هـ بيروت – مؤسسة الرسالة، ٧: ١٠٧.

<sup>(</sup>٥) نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب، للمقري التلمساني، أحمد بن محمد، تحقيق إحسان عباس، التاريخ ١٩٩٧ م، بيروت - دار صادر، ٢/ ١٨٥.

<sup>(</sup>٦) النشر ٢/ ٢٦٤.

بني أمية سنة ١٣٢ هـ وانتقلت الخلافة إلى العباسيين بالعراق، فأدى ذلك بالتبع إلى انفساح المجال للقراءة الرسمية التي أصبحت قراءة الجماعة بحا، وأصبحت تستأثر بالنشاط العام في القراءة والإقراء والتأليف والتلاوة وغير ذلك، وهي قراءة حمزة بن حبيب إمام أهل الكوفة (١)، فتعرفت إفريقية على قراءة حمزة وتمكنت فيها، وفي ترجمة ابن خيرون (١) المقرئ ما يشير إلى أنه دخل بقراءة نافع إلى وسط علمي درج القراء فيه على قراءة حمزة وحدها، فقد قال ابن الفرضي (٣): "قدم (٤) بقراءة نافع على أهل إفريقية، وكان الغالب على قراءتهم حرف حمزة، ولم يكن يقرأ بحرف نافع إلا الخواص، حتى قدم ابن خيرون فاجتمع عليه الناس، ورحل إليه أهل القيروان من الآفاق "(٥). وظلت خيرون فاجتمع عليه الناس، ورحل إليه أهل القيروان من الآفاق "(٥). وظلت قراءة حمزة أيضًا مستأثرة بالسواد الأعظم من القراء، قبل أن تزحزحها عن

<sup>(</sup>١) قراءة الإمام نافع عند المغاربة ١/ ٩٦.

<sup>(</sup>٢) هو محمد بن عمر بن خيرون أبو عبد الله المعافري الأندلسي ثم القروي، شيخ القراء بالقيروان، ت ٣٠٦ هـ. انظر: غاية النهاية ٢: ٢١٧.

<sup>(</sup>٣) هو عبد الله بن محمد بن يوسف ابن القَرَضي، أبو الوليد القرطبي الحافظ، ت ٤٠٣ هـ. انظر: الديباج المذهب في معرفة أعيان علماء المذهب. لابن فَرَحون، إبراهيم بن علي بن محمد. تحقيق د. محمد الأحمدي. القاهرة – دار التراث. التاريخ بدون، ١: ٤٥٢.

<sup>(</sup>٤) أي ابن خيرون.

<sup>(</sup>٥) تاريخ علماء الأندلس، لابن الفرضي، عبد الله بن محمد بن يوسف. صححه: السيد عزت العطار الحسيني، ط٢، التاريخ ١٤٠٨ هـ، القاهرة – مكتبة الخانجي، ٢/ ٢٩٩، ترجمة (١٣٩٣).

مكانها قراءة نافع بعد الصراع المذهبي المرير الذي مرت به المنطقة قبل أن تستقر في القراءة والفقه على قاعدة جامعة (١).

ثم ما لبث أن تحول الميدان العلمي تحولا جذريا في النصف الثاني من المائة الثانية موليا وجهه شطر المدينة في الحجاز، وتطلعت أبصار أهل المغرب والأندلس إلى الرواية عن أهل دار الهجرة والأخذ بمذاهبهم واختياراتهم والاقتداء بهم في قراءتهم، وكان يتصدر في الحرم النبوي الشريف مالك بن أنس إمام المذهب، ونافع بن أبي نعيم إمام القراءة، وتزايد الإقبال واتسع حتى لا يكاد المتتبع لأسماء من رحل إلى المدينة للقاء مالك يضبط هذه الرحلات العلمية لكثرتها وتوزعها على الجهات.

ومع كثرة هذه الرحلات إلا أن المؤرخين للقراءة قد أطبقوا على إسناد الريادة في دخول قراءة نافع إلى الأندلس إلى الغازي بن قيس القرطبي  $(^{7})$ , وكان الغازي قد وضع في البلاد الأندلسية "أصول المدرسة المدنية الاتباعية" في القراءة والرسم والضبط والعدد وغير ذلك من فروع هذا العلم، ويرسم معالم أولى المدارس التأسيسية في القراءة حسب روايته عن نافع وما أخذه عن أهل المدينة في كتابه (هجاء السنة) $(^{7})$ ، وقد حدد من خلاله مناهجهم واختياراتهم في رسم المصاحف وضبطها وفي القراءة بوجه عام $(^{1})$ .

<sup>(</sup>١) قراءة الإمام نافع عند المغاربة ١/٣/١.

<sup>(</sup>٢) غازي بن قيس أبو محمد الأندلسي، إمام جليل أخذ القراءات عرضا وسماعا عن نافع بن أبي نعيم، ت ١٩٩ هـ. غاية النهاية ٢/٢.

<sup>(</sup>٣) هذا الكتاب مفقود، وقد نقل عنه الداني وأبو داود سليمان بن نجاح وغيرهما، ويوجد بحث جمع أقواله بعنوان (الغازي بن قيس وأقواله في الرسم العثماني)، للباحث/ حاتم جلال التميمي، نشره

وأخذ كثير من الناس بقراءة نافع، إيثارا لمذاهب أهل المدينة دار الوحي والهجرة، وبلغت هذه الحلق في مسجد القيروان الجامع أوجها في عهد سحنون (٢)، فاستطاع مع حاشيته أن يحول الاهتمام إلى مذاهب أهل المدينة تحويلا سريعًا وعامًا، وأن يرسخ في ضمن ذلك الميل إلى جميع ما هو مدني، والنفور مما سواه، بما في ذلك الأخذ بقراءتهم وتفضيلها على غيرها، ففي عهد تصدر سحنون ما بين عودته من رحلته سنة ١٩١ هر وبين وفاته سنة ٢٤٠ هر تمت النقلة العظيمة في إفريقية والجهات المغربية التابعة لها إلى مذاهب أهل المدينة، وتم وضع الأسس العتيدة لها بالمنطقة.

فأصبح لقراءة نافع جمهورها المعتبر في أيام سحنون إلا أن المنافسة لا تزال بينها وبين قراءة حمزة.

ونخلص من هذا إلى أن انتشار قراءة نافع بإفريقية قد كان في زمن سحنون وابن خيرون، وربما في العقود الأولى من المائة الثالثة، ثم تزايد الإقبال عليها من قبل الجمهور على عهد ولاية سحنون للقضاء سنة ٢٣٤ هـ(٣)، ثم بلغ

في مجلة دراسات علوم الشريعة والقانون، في الجامعة الأردنية، مجلد ٤٢، العدد الثاني، لعام ٢٠١٥ م.

<sup>(</sup>١) انظر: غاية النهاية ٢/٢.

<sup>(</sup>۲) هو سحنون بن سعيد بن حبيب التنوخي، اسمه عبد السلام، وغلب عليه لقب سحنون، كان أول من أظهر علم أهل المدينة بالمغرب، توفي سنة ۲٤٠ هـ، انظر: معالم الإيمان في معرفة أهل القيروان، للدباغ، عبد الرحمن بن محمد الأنصاري، تصحيح إبراهيم شبوح، ط٢، التاريخ ١٣٨٨ هـ، مصر – مكتبة الخانجي، ج ٢ ص ٧٧، ١٠١.

<sup>(</sup>٣) ترتيب المدارك وتقريب المسالك. للقاضي عياض بن موسى اليحصبي، تحقيق عبد القادر الصحراوي، ١٩٧٠ م، المغرب – مطبعة فضالة، ٤: ٥٥.

الأخذ بها مداه على عهد المتولين للقضاء من أصحابه، حتى جاء ترسيم قراءة نافع وصدور الأمر القضائي الرسمي بالاقتصار عليها في التعليم والإقراء، فذكر الداني في كتابه (طبقات القراء والمقرئين): "أن عبد الله بن طالب (۱) أيام قضائه بالقيروان سنة 777 ه أمر ابن برغوث (۲) المغربي بجامع القيروان ألا يقرئ الناس إلا بحرف نافع "(۳)، فكان لهذا المرسوم القضائي أثره البعيد في الإسراع بتعميم قراءة نافع، واعتمادها قراءة رسمية جامعة في بلاد المغرب الإسلامي (٤).

ويمكن تحديد صدور هذا الأمر القضائي على وجه التقريب بما بين ولاية ابن طالب سنة ٢٥٧ هـ، وما قبل وفاة ابن برغوث سنة ٢٧٢ هـ (٥)، وننتهي من هذا إلى أن اعتبار بداية ترسيم قراءة نافع في إفريقية كان في منتصف القرن الثالث من الهجرة.

<sup>(</sup>۱) هو القاضي عبد الله بن طالب بن سفيان، ابن عم بني الأغلب أمراء القيروان، ت ٢٧٥ هـ. انظر: الديباج المذهب ١: ٤٢١.

<sup>(</sup>٢) لم أجد له ترجمة.

<sup>(</sup>٣) نقل ذلك عن الداني القاضى عياض في ترتيب المدارك ٤/ ٣١٣.

<sup>(</sup>٤) انظر: قراءة الإمام نافع عند المغاربة ١/ ١٤١.

<sup>(</sup>٥) انظر: قراءة الإمام نافع عند المغاربة ١/ ١٤١.

# المبحث الثاني: الفرق بينهما من حيث السند والأداء.

الحق أنه يوجد اختلاف بين المشارقة والمغاربة في علم القراءات رواية ودراية، ومن هنا نستطيع أن نقسم ذلك الاختلاف إلى قسمين: اختلاف في السند، واختلاف في الأداء.

وتفصيل ذلك أن أسانيد أهل المغرب في القراءات ترجع إلى ستة أئمة أعلام (1)، هم: على بن سليمان القرطبي (1)، وابن غازي المكناسي (1)، وأبو

<sup>(</sup>١) انظر: الجوهرة المضية لخلف المغاربة مع المشارقة في القراءات السبعية. للصبحي بن محمد العمري. الناشر بدون، التاريخ بدون. ص ٣.

<sup>(</sup>٢) هو علي بن سليمان بن أحمد بن سليمان القرطبي، مقرئ فاس وشيخ الجماعة بها، ت ٧٣٠ هـ. انظر: القراء والقراءات بالمغرب، لسعيد أعراب ص ٦٢.

<sup>(</sup>٣) هو محمد بن أحمد بن محمد بن علي بن غازي العثماني المكناسي ثم الفاسي، شيخ الجماعة بها، ت ٩١٩ هـ انظر: نيل الابتهاج بتطريز الديباج، لأحمد بابا بن أحمد بن أحمد بن عمر بن محمد التكروري، التنبكتي السوداني، أبو العباس، تقديم: عبد الحميد الهرامة، ليبيا – دار الكاتب، ط٢، التاريخ ٢٠٠٠ م. الجزء ١ الصفحة ٥٨١.

زید ابن القاضی<sup>(۱)</sup>، وإدریس المنجرة<sup>(۲)</sup> وابنه عبد الرحمن<sup>(۱)</sup>، ومحمد بن عبد السلام الفاسی<sup>(٤)</sup>.

وجميع أسانيد هؤلاء الستة الأعلام تعود إلى أبي عبد الله الصغير شيخ العصر المرّبيني في المغرب، وهو محمد بن حسين النيجي الشهير بالصغير، كان إماما في القراءات، متبحرا فيها، عارفا بطرقها وأسانيدها، حتى قال أبو زيد المنجرة: "إن أسانيد عامة أهل المغرب في السبع والعشر من طريقه، توفي سنة المحرة له تعاليق مهمة على حرز الأماني"(٥).

وقد ألف ابن غازي المكناسي فهرسة ذكر فيها رواياته وأسانيده، سماها (التعلل برسوم الإسناد بعد انتقال أهل المنزل والناد)، ومما جاء فيها روايته عن أبي عبد الله الصغير، عن أبي عبد الله الصغير، عن أبي وكيل ميمون الفخار (١)، عن أبي عبد الله محمد بن

<sup>(</sup>١) هو أبو زيد عبد الرحمن بن أبي القاسم المعروف بابن القاضي، أصله من مكناسة، ت ١٠٨٢ هـ. انظر: القراء والقراءات بالمغرب، لسعيد أعراب، ص ٩٣.

<sup>(</sup>٢) هو أبو العلاء، إدريس بن محمد بن أحمد بن علي بن أبي بكر الشريف المدعو المنجرة، ت ١١٣٧ هـ. انظر: القراء والقراءات بالمغرب، لسعيد أعراب، ص ١١٧ هـ.

<sup>(</sup>٣) هو عبد الرحمن بن إدريس، المعروف بأبي زيد المنجرة، وهو ولد أبي العلاء السالف الذكر، وخلفه في كرسي الإقراء بجامع القرويين، في فاس، ت ١١٧٩ هـ. انظر: القراء والقراءات بالمغرب لسعيد أعراب ص ١٢٦٠.

<sup>(</sup>٤) هو أبو عبد الله محمد بن عبد السلام بن محمد الفاسي لقبًا ودارًا، ت ١٢١٤ هـ. انظر: القراء والقراءات بالمغرب لسعيد أعراب ص ١٤١.

<sup>(</sup>٥) انظر: القراء والقراءات بالمغرب لسعيد أعراب ص ٦٣.

<sup>(</sup>٦) لم أجد له ترجمة.

جحلون  $(^{(7)})$  عن أبي بكر بن أحمد بن حمزة  $(^{(7)})$  عن أبيه  $(^{(7)})$  عن أبي عمرو الداني، عن محمد بن أحمد الكاتب  $(^{(0)})$  عن أحمد بن موسى  $(^{(7)})$  عن مضر بن محمد الضبي  $(^{(7)})$  عن أحمد بن أبي بزة  $(^{(A)})$  عن عكرمة بن سليمان  $(^{(P)})$  عن عبد الله بن كثير، عن مجاهد، عن ابن عباس، عن أبي بن كعب، عن النبي صلى الله عليه وسلم  $(^{(1)})$ .

قال أبو زيد المنجرة: وهو سند عامة أهل المغرب في السبع والعشر الصغير.

<sup>(</sup>۱) هو ميمون بن مساعد المصمودي، مقرئ من أهل فاس، ت ۸۱٦ هـ. انظر: القراء والقراءات بالمغرب ص ۳۲.

<sup>(</sup>٢) لم أجد له ترجمة.

<sup>(</sup>٣) لم أجد له ترجمة.

<sup>(</sup>٤) لم أجد له ترجمة.

<sup>(</sup>٥) هو محمد بن أحمد بن علي بن حسين، أبو مسلم الكاتب البغدادي، نزيل مصر، معمر مسند عالي السند، ت ٣٩٩ هـ. انظر: غاية النهاية ٢: ٧٣.

<sup>(</sup>٦) هو ابن مجاهد، تقدمت ترجمته.

<sup>(</sup>٧) هو مضر بن محمد بن خالد بن الوليد أبو محمد الضبي الأسدي الكوفي، معروف وثقوه، لم يذكر له سنة وفاة، انظر: غاية النهاية ٢: ٩٩٠.

<sup>(</sup>٨) هو البزي الراوي الأول عن ابن كثير.

<sup>(</sup>٩) هو عكرمة بن سليمان بن كثير بن عامر، أبو القاسم المكي، كان إمام أهل مكة في القراءة بعد شبل وأصحابه، بقي إلى قبيل المائتين. انظر: غاية النهاية ١: ٥١٥.

<sup>(</sup>١٠) انظر القراء والقراءات بالمغرب لسعيد أعراب ص ٧١ – ٧٣.

ويحدثنا ابن غازي عن أسانيده العالية حيث يروي عن شيوخ أبي عبد الله الصغير فيقول: "وأروي عن شيخي أبي الحسن المنوني(١)، عن أبي عبد الله الفخار عن أبي يعقوب يوسف بن مبخوت(٢) أستاذ فاس الجديد، قال: وهو سند عال — ولله الحمد والمنة — ساويت فيه شيخنا أبا عبد الله الصغير من وجه، وساويت بعض شيوخه من وجه آخر"(٣).

وأما أبو عبد الله محمد بن يوسف الترغي (1)، فكان من كبار مشيخة عصره، وينتهي إسناده إلى ابن غازي، وعنه انتشرت القراءة بالمغرب بسائر طرقها، ت 1.9 ه، وكان من أشهر تلاميذه محمد بن يوسف التاملي (0) ت 1.5 ه (0)، ولكن الترغي الآن لا تمر به أسانيد المتأخرين من المغاربة (0).

<sup>(</sup>١) هو علي بن محمد بن منون، أبو الحسن الحسني المكناسي، ت بعد ٨٧٠ هـ. انظر: القراء والقراءات بالمغرب لسعيد أعراب ص ٧٠.

<sup>(</sup>٢) هو أبو الحجاج يوسف بن مبخوت بن إسماعيل الأنصاري، أستاذ البلد الجديد (فاس الجديد)، من طبقة أبي عبد الله القيسي. انظر: قراءة الإمام نافع عند المغاربة، لعبد الهادي حميتو ٣:

<sup>(</sup>٣) القراء والقراءات بالمغرب لسعيد أعراب ص ٧٣.

<sup>(</sup>٤) هو أبو عبد الله محمد بن يوسف الترغي المستاري، ازدحمت الركبان على بابه، وعنه انتشرت القراءة بالمغرب بسائر طرقها. انظر: القراء والقراءات بالمغرب لسعيد أعراب ص ٨٥.

<sup>(</sup>٥) هو أبو عبد الله محمد بن يوسف التاملي، اختص في علوم القرآن بأبي عبد الله الترغي، انظر: القراء والقراءات بالمغرب لسعيد أعراب ص ٨٦ – ٨٧.

<sup>(</sup>٦) انظر: القراء والقراءات بالمغرب لسعيد أعراب ص ٨٥ – ٩٢.

<sup>(</sup>٧) أفادني بذلك أحد قراء المغرب المسندين وهو الشيخ عبد الإله التيجابي حفظه الله.

وأشهر الطرق التي تتصل بابن غازي في العصر الحاضر، هي:

 طریق محمد بن عبد السلام الفاسي (ت ۱۲۱۶هـ) بسنده إلى ابن غازی.

وإليه تعود أكثر أسانيد القراء المعاصرين في المغرب الإسلامي (١).

. ٢. طريق عبد الله بن أبي بكر التنواجيوي(7) بسنده إلى ابن غازي.

وإليه تعود أكثر أسانيد القراء المعاصرين في موريتانيا<sup>(٣)</sup>.

والأداء عند المغاربة هو ما حرره هؤلاء الأئمة الذين يقرؤون من طريقهم، والذين تتصل روايتهم بهم، وأداؤهم لا يخرج عن نصوص الداني ومكي وابن شريح (٤)، فهؤلاء الثلاثة هم أقطاب المدرسة المغربية (٥).

والكتب التي من طريقها يروي أهل المغرب القراءات هي: القراءات السبع بمضمن كتاب التيسير ونظمه الشاطبية، وقراءة نافع بطرقها العشرة (١) بمضمن

<sup>(</sup>١) انظر: قراءة الإمام نافع عند المغاربة ٤/ ٣٩٧.

<sup>(</sup>۲) هو عبد الله بن أبي بكر التنواجيوي، شيخ القراءات في موريتانيا، صحح القرآن وجوده، ولا سيما مسألة الجيم المشهورة، ت ١١٤٣ هـ. انظر: تاريخ القراءات في المشرق والمغرب، لحمد المختار ولد ابّاه. الناشر: المنظمة الإسلامية للتربية والعلوم والثقافة – المغرب، ١٤٢٢ هـ. ص ٥٨٢. وموقع إسلام أون لاين.

<sup>(</sup>٣) انظر: أسانيد القراءات ومنهج القراء في دراستها. أحمد بن سعد المطيري. رسالة دكتوراه. جامعة الإمام ١٤٣٢ هـ. ص ١٣٠٠ تاريخ القراءات في المشرق والمغرب ص ٥٨٠.

<sup>(</sup>٤) هو محمد بن شريح بن أحمد، أبو عبد الله الرعيني الإشبيلي، ت ٤٧٦ هـ. انظر: غاية النهاية ٢/ ١٥٣.

<sup>(</sup>٥) انظر: الجوهرة المضية لخلف المغاربة مع المشارقة في الأداء للسبعة القراء للصبحى العمري ص ٣.

كتاب (التعريف في اختلاف الرواة عن نافع) للداني، وقد لخص هذا الكتاب ابن غازي في منظومته (تفصيل عقد الدرر في طرق نافع العشر)، وأضاف إليه إضافات ذات أهمية، جعلت هذا الفرع يفوق أصله، وينال الشهرة الفائقة، وكان لهذه المنظومة صداها البعيد، وقد نَوَّهَ بَعا كثيرون، وشرحها جماعة (٢).

وأما أسانيد المشارقة فكلها ترجع إلى الإمام محمد ابن الجزري، والأداء عندهم هو ما حرره ابن الجزري في الطيبة وما يدور في فلكها، وما عليه العمل مما في الشاطبية والدرة.

وأشهر الطرق التي تعود إلى ابن الجزري في العصر الحاضر أربعة، هي:

- ١. طريق محمد بن أحمد المتولي بسنده إلى ابن الجزري.
- ٢. طريق عبد الله بن عبد العظيم الدسوقي بسنده إلى ابن الجزري.

<sup>(</sup>۱) الطرق العشر النافعية هي أربع روايات عن الإمام نافع المدني، وهي رواية كل من: إسماعيل وإسحاق وقالون وورش، يتفرع عنها عشر طرق: أربع منها يقرأ بحا المشارقة، وهي الحلواني وأبو نشيط عن قالون، والأصبهاني والأزرق عن ورش، ويزيد عليها ست طرق أخرى وهي: إسماعيل عن قالون، والعتقي عن ورش، ومحمد بن إسحاق وابن سعدان عن المسيبي، وابن فرح وأبو الزعراء عن إسماعيل الأنصاري. وهذه الطرق الزوائد والروايات صحيحة الإسناد متواترة عند قراء بلاد المغرب خاصة، تلقوها بالسند المتواتر، تتصل بإسنادها إلى أبي عمرو الداني مباشرة، ولا تمر بابن الجزري، ولا تخالف رسم المصحف، ولكن لا يعرفها القراء المشارقة، ولم تتصل بحم متواترة.

<sup>(</sup>۲) انظر: القراء والقراءات بالمغرب لسعيد أعراب ص ۲۹، ۷۷ - ، ، أسانيد القراءات ومنهج القراء في دراستها ص - ۱۲۸ - ۱۲۹.

وإلى هذين الطريقين تعود أكثر أسانيد القراء المعاصرين من طريق الشاطبية والدرة والطيبة في مصر ومن اتصل بأسانيدهم(١).

٣. طريق أحمد بن محمد الحلواني الكبير<sup>(٢)</sup> بسنده إلى ابن الجزري.

وإليه تعود أكثر أسانيد القراء المعاصرين من طريق الشاطبية والدرة في الشام واليه تعود أكثر أسانيدهم (٣).

٤. طريق محمد بن قاسم البقري<sup>(٤)</sup> بسنده إلى ابن الجزري.

وإليه تعود أكثر أسانيد الهند وعدد من البلاد الآسيوية، من قراءتهم على عبد الخالق المنوفي الأزهري شيخ القراء بالهند وهو قد قرأ على البقري.

وإليه تعود أيضًا أكثر أسانيد المغاربة من طريق الشاطبية والدرة، وقد نقله إلى هناك تلميذ البقري أبو العلاء إدريس بن محمد المنجرة، ونقله عنه ابنه عبد الرحمن بن إدريس المنجرة، ونقله عنه محمد بن عبد السلام الفاسي(٥).

<sup>(</sup>۱) انظر: الإمام المتولي وجهوده في علم القراءات. إبراهيم بن سعيد الدوسري. مكتبة الرشد - الرياض. ١٤٢٠ هـ. ص ١٠٦، أسانيد القراءات ومنهج القراء في دراستها، للباحث أحمد بن سعد المطيري ص ١٢٥.

<sup>(</sup>٢) هو الشيخ أحمد علي بن محمد بن محمد الشهير بالحلواني الشافعي الأشعري، ت ١٣٠٧ هـ. انظر: إمتاع الفضلاء بتراجم القراء للبرماوي ص ٥٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: أسانيد القراءات ومنهج القراء في دراستها ص ١٢٦.

<sup>(</sup>٤) هو محمد بن قاسم بن إسماعيل البقري الشافعي المقرئ، ت ١١١١ هـ. انظر: هدية العارفين أسماء المؤلفين وآثار المصنفين. لإسماعيل باشا البغدادي. دار إحياء التراث العربي - بيروت. 1901 هـ. ٢: ٣٠٧.

وبناء على ما تقدم فإنه يوجد اختلاف في أداء القراءات السبع بين المشارقة والمغاربة وذلك في بعض الأوجه والاختيارات، ومرد ذلك إلى الرواية والأسانيد، وقد نظم هذه الاختلافات أحد القراء المتأخرين من المغاربة أي منظومته (الجوهرة المضية لخلف المغاربة مع المشارقة في الأداء للسبعة القراء). المبحث الثالث: الفرق بينهما من حيث رسم المصحف وضبطه ونقطه.

كثرت التآليف في رسم المصاحف واختلافها عند كل من المشارقة والمغاربة، فكتب فيه أبو حاتم السجستاني، وأبو بكر الأنباري<sup>(۲)</sup>، ثم ابن اشته الأصبهاني<sup>(۳)</sup>، والمهدوي، ومكي والداني فألف كتابين في هذا الموضوع هما: المقنع والمحكم، اللذان هما المرجعان الأساسيان في هذا الفن، وقد أخذ عن الإمام الداني تلميذه سليمان بن نجاح<sup>(٤)</sup> فصنف كتاب التبيين لهجاء التنزيل، ومختصره، وتعقب فيه شيخه، وقد نظم الإمام أبو القاسم الشاطبي مجمل قواعد الرسم وأحكامه في قصيدته المعروفة به (عقيلة أتراب القصائد في أسنى المقاصد).

(١) وهو الصبحي العمري.

<sup>(</sup>۲) هو محمد بن القاسم بن محمد بن بشار، أبو بكر ابن الأنباري النحوي، ت ۳۲۸ ه انظر: تاريخ بغداد. أحمد بن علي الخطيب البغدادي. تحقيق بشار عواد معروف. دار الغرب الإسلامي - بيروت. ۱٤۲۲ هـ. ٤: ٩٩٩.

<sup>(</sup>٣) هو محمد بن عبد الله بن محمد بن أشتة أبو بكر الأصبهاني، ت ٣٦٠ هـ. انظر: غاية النهاية ٢: ١٨٤.

<sup>(</sup>٤) هو سليمان بن نجاح أبو داود بن أبي القاسم الأموي مولى المؤيد بالله بن المستنصر الأندلسي، ت ٤٩٦ هـ. انظر: غاية النهاية ١: ٣١٦.

ومن العلماء المغاربة الذين اختصوا بالتأليف وبرعوا فيه براعة شديدة وفاقوا من سواهم: محمد بن إبراهيم الشَّرِيشي المعروف بالخراز ت ٧١٨ ه، حيث نظم مجمل ما سبقه في أرجوزته المسماة ، (مورد الظمآن في رسم أحرف القرآن) ألحق بما رجزه في الضبط، وقد نالت شهرة بالغة، وتناولها جمهور العلماء في المغرب بالشرح والتوشيح<sup>(۱)</sup>، وشهرة الخراز ترجع إلى هذا النظم أكثر من غيره، وقد جمع فيه زبدة ما أُلِّفَ في فن الرسم والضبط، وزيادات أغفلها المتقدمون، أو اختلف فيها المتأخرون، فهجر الناس كتب الأقدمين واقتصروا عليه، وذاعت شهرته في الآفاق<sup>(۲)</sup>.

ومنهم ابن البنا<sup>(٦)</sup> في كتابه (عنوان الدليل في مرسوم خط التنزيل)<sup>(٤)</sup>، وعبد الواحد بن عاشر<sup>(٥)</sup> ت ، ٤٠١ هـ، انفرد في عصره بعلم الرسم، وألف كتابه (فتح المنان المروي بمورد الظمآن)، وهو شرح على قصيدة الخراز، وهو يدل على تبحر في علوم القرآن، وتضلع شامل في فنون اللسان، وله أيضا:

<sup>(</sup>١) انظر: تاريخ القراءات في المشرق والمغرب لمحمد المختار ولد ابَّاه ص ٢٩ – ٣٠، القراء والقراءات بالمغرب لسعيد أعراب ص ١٦٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: القراء والقراءات بالمغرب لسعيد أعراب ص ٣٤ – ٣٥.

<sup>(</sup>٣) هو أحمد بن محمد الأزدي أبو العباس المعروف بابن البنا المراكشي، ت ٧٢١ هـ. انظر: شجرة النور الزكية في طبقات المالكية، لمحمد محمد مخلوف، تعليق عبد المجيد خيالي، لبنان – دار الكتب العلية، ١٤٢٤ هـ، ١٠٠١.

<sup>(</sup>٤) انظر: القراء والقراءات بالمغرب لسعيد أعراب ص ٥٢ – ٥٣، ٥٦.

<sup>(</sup>٥) هو عبد الواحد بن أحمد بن علي بن عاشر الأنصاري، ت ١٠٤٠ هـ. انظر: الأعلام للزركلي ٤: ١٧٥.

(الإعلان بتكميل مورد الظمآن) في رسم غير نافع من بقية السبعة، وله عليه شرح (١).

ومن الكتب التي بينت الفروق بين المغاربة والمشارقة في الرسم والضبط كتاب (سمير الطالبين في رسم وضبط الكتاب المبين) للضباع.

## المبحث الرابع: الفرق بينهما من حيث المصنفات.

أما بلاد الأندلس فذكر ابن الجزري أنه لم يكن بما شيء من هذه القراءات إلى أواخر المائة الرابعة، فرحل منهم من روى القراءات بمصر، وكان أبو عمر الطلمنكي (٢) مؤلف (الروضة) أول من أدخل القراءات إلى الأندلس، وتوفي سنة (٢٧٤ه)، ثم تبعه مكي بن أبي طالب، مؤلف (التبصرة)، و(الكشف) وتوفي سنة (٣٧٤ه، ثم الحافظ أبو عمرو الداني مؤلف التيسير وجامع البيان وغيرهما، وتوفي سنة (٤٤٤هه) فقرأ الناس على هؤلاء ورحلوا إليهم إذ لم يكن ببلادهم من يضاهيهم، واشتهروا بالأندلس وتصانيفهم هذه، ثم تتابع الناس إلى الحج، فقرؤوا بمصر، منهم ابن شريح مؤلف كتاب (الكافي)، ودخل بعضهم الشام، ورحل بعضهم إلى حران، وبعضهم إلى بغداد، فاتسعت

<sup>(</sup>١) انظر: القراء والقراءات بالمغرب لسعيد أعراب ص ٨٥ - ٩٢.

<sup>(</sup>٢) هو أحمد بن محمد بن عبد الله بن قرلمان أبو عمر الطلَمنكي المعافري الأندلسي، ت ٤٢٩ هـ. انظر: غاية النهاية ١: ١٢٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: النشر ١/ ١٨٦.

رواياتهم قليلا، ورحل أيضا أبو القاسم يوسف بن جبارة (١) فجمع بين طرفي المغرب والمشرق وصنف كتاب الكامل (٢).

وأما أهل المغرب فقد تأخروا في هذا الميدان عن الأندلس بنحو قرنين من الزمن قضوها في الفتوح والجهاد، ففي حدود أوائل القرن السابع الهجري بدأت الشخصية المغربية تبرز في عالم التأليف في القراءات، حتى احتلوا المكانة المرموقة في هذا المجال، ولقد الجهت أكثر الدراسات القرآنية في هذا القرن إلى المذهب الرسمي للدولة، وهو مقرأ نافع، فتأسست مدرسة قراءة نافع، وتحددت معالمها، فألفت مؤلفات، منها المنظور والمنثور (٦)، ومن العلماء الذين اهتموا بقراءة نافع وأوفوا على من قبلهم ومن بعدهم: ابن بَرِّي أبو الحسن التازي ت ٧٣١ هـ، وقد خلف آثارا علمية قيمة أهمها: (الدرر اللوامع في أصل مقرأ نافع)، وهذه الأرجوزة القرآنية التي طارت شهرتما في الآفاق، وغطت على كل ما ألف في هذا الباب ضَمَّنها ابن بري أصول مقرأ نافع الذي اختاره المغاربة قراءة لهم (٤).

<sup>(</sup>۱) هو يوسف بن علي بن جبارة أبو القاسم الهذلي اليشكري، ت ٤٦٥. انظر: غاية النهاية ٢: ٣٩٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: منجد المقرئين ومرشد الطالبين. محمد بن محمد بن يوسف ابن الجزري. دار الكتب العلمية – بيروت، ١٤٢٠ هـ. ص ٢٦، البرهان في علوم القرآن. لمحمد بن عبد الله الزركشي. تحقيق محمد أبي الفضل إبراهيم. دار المعرفة – بيروت، ١٣٧٦ هـ. ١/ ٣٢٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: القراء والقراءات بالمغرب لسعيد أعراب ص ٢١.

<sup>(</sup>٤) انظر: القراء والقراءات بالمغرب لسعيد أعراب ص ٢٢ – ٢٣.

وقد كتب في موضوع قراءة نافع غير ابن بري من علماء المغرب وهم كثير، منهم ابن القصاب $^{(1)}$  في كتابه (تقريب المنافع في أصل مقرأ نافع) $^{(1)}$ .

وأما المؤلفات المغربية في القراءات السبع فهي كثيرة بكثرة حفاظ السبع في كل عصر من عصور المغرب<sup>(٣)</sup>، وسأخص كل فن من فنون القراءات بذكر أشهر المشاهير الذين خلفوا آثارا مشرقية ومغربية في ذلك الفن، وذلك فيما يلى:

ففي موضوع شرح الشاطبية ألف المشارقة كتاب (فتح الوصيد) للسخاوي، و(الدرة الفريدة) للمنتجب الهمذاني<sup>(٤)</sup>، و(كنز المعاني) لشعلة<sup>(٥)</sup>، وإبراز المعاني لأبي شامة، و(كنز المعاني) للجعبري<sup>(٢)</sup>، وألف المغاربة (اللآلئ الفريدة في شرح القصيدة) للفاسي<sup>(٧)</sup>، و(فرائد المعاني في شرح حرز الأماني)

<sup>(</sup>۱) هو محمد بن علي بن عبد الحق، أبو عبد الله الأنصاري الفاسي، يعرف بابن القصاب، ت ٦٩٠ هـ. انظر: غاية النهاية ٢٠٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: القراء والقراءات بالمغرب لسعيد أعراب ص ٣١.

<sup>(</sup>٣) انظر: القراء والقراءات بالمغرب لسعيد أعراب ص ٦٠.

<sup>(</sup>٤) المنتجب بن أبي العز بن رشيد، منتجب الدين أبو يوسف الهمذاني، ت ٦٤٣ هـ. انظر: غاية النهاية ٢: ٣١٠.

<sup>(</sup>٥) محمد بن أحمد بن محمد بن الحسين أبو عبد الله الموصلي الحنبلي الملقب بشعلة، ت ٢٥٦ هـ. انظر: غاية النهاية ٢: ٨٠.

<sup>(</sup>٦) انظر: القراء والقراءات بالمغرب لسعيد أعراب ص ٦١.

<sup>(</sup>٧) محمد بن حسن بن محمد بن يوسف أبو عبد الله الفاسي، نزيل حلب، ت ٦٥٦ هـ. انظر: غاية النهاية ٢: ١٢٢.

لابن آجروم (١)، و (إنشاد الشريد من ضوال القصيد)، لابن غازي المكناسي ت ٩١٩ هـ.

وفي موضوع علوم القرآن، ألف المشارقة كتاب (البرهان في علوم القرآن) للزركشي ( $^{(7)}$ )، وكتاب (الإتقان في علوم القرآن) للسيوطي ( $^{(7)}$ )، وألف المغاربة كتاب (الفوائد الجميلة في الآيات الجليلة)، للحسين بن علي الشوشاوي السوسي ( $^{(2)}$ ).

وفي علم التجويد، ألف المشارقة (القصيدة الرائية في التجويد) لأبي مزاحم الخاقاني<sup>(٥)</sup>، وهي أول ما صنف في هذا العلم، وكتاب (التمهيد في علم التجويد) لابن الجزري، وألف المغاربة كتاب (التحديد في الإتقان والتجويد) للداني، وكتاب (الرعاية لتجويد القراءة وتحقيق لفظ التلاوة) لمكي بن أبي طالب (ت ٤٣٧ هـ).

<sup>(</sup>۱) هو محمد بن محمد بن داود أبو عبد الله الصنهاجي المغربي النحوي المالكي ويعرف بابن آجروم بالمد، ت ۸۱۰ هـ. انظر: الضوء اللامع ٩: ٨٢.

<sup>(</sup>٢) هو محمد بن بحادر بن عبد الله التركي الأصل المصري الشيخ بدر الدين الزركشي، ت ٧٩٤ هـ. انظر: الدرر الكامنة ٥: ٧٣٠.

<sup>(</sup>٣) هو عبد الرحمن بن أبي بكر بن محمد بن سابق الدين الخضيري السيوطي، ت ٩١١ هـ. انظر: الأعلام للزركلي ٣: ٣٠١.

<sup>(</sup>٤) انظر: القراء والقراءات بالمغرب لسعيد أعراب ص ٦٤.

<sup>(</sup>٥) موسى بن عبيد الله بن يحيى بن خاقان، أبو مزاحم الخاقاني البغدادي، ت ٣٢٥ هـ. انظر: غاية النهاية ٢: ٣٢٠.

وفي موضوع الجمع والإرداف<sup>(۱)</sup>، ألف علي بن سليمان الأنصاري القرطبي مقرئ فاس ت ٧٣٠ هـ، كتابه (ترتيب الأداء وبيان الجمع بين الروايات في الإقراء)، ولخص أكثر مسائل هذا الكتاب شيخ الإقراء في عصره أبو العلاء إدريس المنجرة ت ١١٣٧ هـ، في كتابه (نزهة الناظر والسامع في إتقان الإرداف والأداء للجامع)<sup>(٢)</sup>، وللمشارقة كتاب (الدرة الفريدة في جمع القراءات العشر) وهو من طريق الطيبة للشيخ محمد إبراهيم محمد سالم<sup>(٣)</sup>، وكتاب (المنح الإلهية في جمع القراءات السبع) للدكتور خالد محمد الحافظ<sup>(٤)</sup>. وكتاب (المنح الوقف فهو أحد فروع علم القراءات، وقد ألف فيه كثيرون، فمن المشارقة: أبو حاتم السجستاني في كتابه (المقاطع والمبادئ)، وأبو جعفر النحاس<sup>(٥)</sup> في كتابه (القطع والائتناف)، والزجاج<sup>(٢)</sup> في كتابه (الوقف

<sup>(</sup>١) وهو من الموضوعات التي ابتكرها المغاربة والأندلسيون، وذلك بأن يجمع القارئ عدة قراءات ويردف بعضها على بعض في ختمة واحدة، وللناس في ذلك مذاهب، فالجمع هو ضم قراءة إلى قراءة، والإرداف عطف قارئ على قارئ، أو راو على راو، أو العكس.

<sup>(</sup>٢) انظر: القراء والقراءات بالمغرب لسعيد أعراب ص ٦٥ – ٦٦.

<sup>(</sup>٣) هو الشيخ محمد إبراهيم محمد سالم، توفي سنة ١٤٣٠ هـ.

<sup>(</sup>٤) هو الشيخ خالد بن محمد بن عبد المالك العلمي الحسني، ولد بالمدينة المنورة، انظر: إمتاع الفضلاء بتراجم القراء ١: ٩١.

<sup>(</sup>٥) هو أحمد بن محمد بن إسماعيل، أبو جعفر النحاس المصري النحوي، ت ٣٣٨ هـ. انظر: سير أعلام النبلاء ١٥: ٤٠١.

<sup>(</sup>٦) هو إبراهيم بن محمد بن السري أبو إسحاق الزجاج البغدادي، ت ٣١١ هـ. انظر: سير أعلام النبلاء ٢١٤ .٠ ٣٦٠.

والابتداء)، وأبو سعيد السيرافي (۱) في كتابه (الوقف والابتداء)، وأبو بكر الأنباري في كتابه (إيضاح الوقف والابتداء)، والسجاوندي (۲) في كتابه (الوقف والابتداء)، والخزاعي (۳) في كتابه (الإبانة في الوقف والابتداء)، والنكزاوي (۱) في كتابه (الاقتدا في معرفة الوقف والابتدا)، ومن المغاربة الداني في كتابه (المكتفى في الوقف والابتدا)، وأبو عبد الله محمد بن أبي جمعة الهبطى (۵) في كتابه (تقييد وقف القرآن)، وهو واضع وقف القرآن بالمغرب (۱).

<sup>(</sup>۱) هو الحسن بن عبد الله بن المرزبان، أبو سعيد السرافي النحوي، ت ٣٦٨ هـ. انظر: سير أعلام النبلاء ٢٤١ . ٢٤٧.

<sup>(</sup>٢) هو محمد بن طيفور أبو عبد الله السجاوندي الغزنوي، كان في وسط المائة السادسة، انظر: غاية النهاية ٢: ١٥٧.

<sup>(</sup>٣) هو محمد بن جعفر بن عبد الكريم بن بديل، ركن الإسلام، أبو الفضل الخزاعي الجرجاني، ت ٤٠٨ هـ. انظ: غاية النهاية ٢: ٩٠٨.

<sup>(</sup>٤) عبد الله بن محمد بن عبد الله بن عمر بن أبي زيد القاضي معين الدين أبو محمد النكزاوي الإسكندري، ت ٦٨٣ هـ. انظر: غاية النهاية ١: ٤٥٢.

<sup>(</sup>٥) هو محمد بن أبي جمعة أبو عبد الله الهبطي السماتي، ت ٩٣٠ هـ. انظر: القراء والقراءات بالمغرب لسعيد أعراب ص ١٧٦ – ١٧٧.

<sup>(</sup>٦) انظر: القراء والقراءات بالمغرب لسعيد أعراب ص ١٧٦، ١٧٩.

# المبحث الخامس: فروق عامة.

يلاحظ الدارس لعلم القراءات أن مؤلفات المشارقة في القراءات شملت القراءات السبع والعشر وما فوق ذلك، أما مؤلفات المغاربة فلا تعدو القراءات السبع، وقليل منهم من ألف في القراءات الثلاث المتممة للعشر، وهم: أبو زيد عبد الرحمن بن عبد القادر الفاسي(۱) ت ١٠٩٦ه، في كتابه (التقييد لما سرد من نصوص الدرة والقصيد)، جعله تذكرة لقارئ الثلاثة الزائدة على السبع، وهو أول من كتب في موضوع القراءات الثلاث من المغاربة(٢). وجاء بعده أبو العلاء المنجرة ت ١١٣٧هه، وألف كتابه (فتح الجيد المرشد لضوال القصيد) وهو شرح على الدرة المضية في قراءة الأئمة المرضية، فهو ثاني من كتب في القراءات الثلاث من المغاربة(١)، ومن تلاميذ أبي العلاء المنجرة أحمد بن عبد العزيز بن عاشر(١) له كتاب (الدلاثة في قراءة الأئمة الثلاثة)، وهو ثالث الذين كتبوا في القراءات الثلاث من المغاربة(٥). ثم

<sup>(</sup>۱) هو عبد الرحمن بن عبد القادر الفاسي، ت ۱۰۹٦ هـ. انظر: القراء والقراءات بالمغرب لسعيد أعراب ص ۱۱۲.

<sup>(</sup>٢) انظر: القراء والقراءات بالمغرب لسعيد أعراب ص ٩٣، ٩٥، ١١٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: القراء والقراءات بالمغرب لسعيد أعراب ص ١٢٥.

<sup>(</sup>٤) ذكره سعيد أعراب في كتابه (القراء والقراءات بالمغرب) ص ١٣٥.

<sup>(</sup>٥) انظر: القراء والقراءات بالمغرب لسعيد أعراب ص ١٣٥.

<sup>(</sup>٦) ذكره سعيد أعراب في كتابه (القراء والقراءات بالمغرب) ص ١٦١.

للعشرة)، وهو رابع الذين كتبوا في هذا الموضوع من المغاربة<sup>(۱)</sup>. وربما رجع السبب في ذلك إلى بعد الشقة بين المشرق والمغرب، والأهم من ذلك كون أكابر علمائهم وقرائهم ألفوا في القراءات السبع دون العشر، كأبي عمر الطلمنكي أول من أدخل القراءات إلى الأندلس، مؤلف الروضة في القراءات السبع، ومكي بن أبي طالب مؤلف التبصرة في القراءات السبع، ومَن بَعدَهم كالداني والشاطبي وغيرهم، فلعلهم اقتدوا آثار شيوخهم في ذلك ولم يتقدموا بين أيديهم<sup>(۱)</sup>.

والملاحظة الأخرى التي تجذب انتباه الدارس للتراث المغربي في القراءات هو توسعهم في قراءة الإمام نافع توسعًا شديدًا، حتى وجدت روايات وطرق عن الإمام نافع ليست عند المشارقة، مثل رواية كردم  $^{(7)}$  وسقلاب وسقلاب والطرق العشر المروية عن نافع، ولا عجب أن من اعتنى بشيء وصرف اهتمامه إليه أن توجد عنده نفائس وخصائص ليست عند غيره، ولذا فإن

<sup>(</sup>١) انظر: القراء والقراءات بالمغرب لسعيد أعراب ص ١٦١.

<sup>(</sup>٢) وقد أجاب مكي بن أبي طالب عن سبب جعل القراء سبعة فقال: "جعلوا سبعة لعلتين: إحداهما: أن عثمان رضي الله عنه كتب سبعة مصاحف، ... فجعل عدد القراء على عدد الحروف التي نزل بما القرآن وهي سبعة"، الإبانة ص ٩٠.

<sup>(</sup>٣) هو كردم بن خالد المغربي التونسي، قدم المدينة وعرض على نافع. لم تذكر سنة وفاته، انظر: غاية النهاية ٢/ ٣٢.

<sup>(</sup>٤) هو سقلاب بن شيبة أبو سعيد المصري، قرأ القرآن عرضا على نافع، ت ١٩١ هـ. انظر: غاية النهاية ١/ ٣٠٨.

أهل المغرب يسمون قراءة نافع القراءة الحسنة (١)، اقتداء بقول الإمام مالك: "قراءة نافع سنة"(٢)، يعني أن مالكا استحسن قراءة نافع، واختارها، وهو إمامهم المقتدى فاتبعوه في مذهبه وفي قراءته.

ومن الموضوعات التي انفردت بها المدرسة المغربية في القراءات موضوع الحطيات والرمزيات والعدد.

فأما الحطيات فهو فن يقوم على إحصاء شامل لما في القرآن من حروف وكلمات وجمل مكررة أو متشابحة، ثم يحط على الكلمات المتشابحة عدد للوزن أو الثبت أو الحذف أو غير ذلك، ليسهل استظهارها، وظهرت مدرسة الحطيات بالمغرب في أوائل القرن الثالث عشر الهجري<sup>(٣)</sup>.

وأما الرمزيات فهي دواوين تعنى برموز القراء، وأحكام القراءة، وكيفية صياغتها وترتيبها، ليقرأ بها في جمع القراءات، وأول ما ظهرت هذه الرموز ببلاد الأندلس، وأول من استعملها في تآليفه أبو القاسم الشاطبي ت ٩٠٥ه، ه، فقد اختصر أسماء الشيوخ البدور السبعة ورواقم، ورمز إليهم بحروف أبجد (٤)، وكانت هذه الرموز توضع فوق الكلمات المختلف فيها في التراكيب وبعد الكلمات في الرسم، ولا تزال بعض المصاحف تحمل هذا الطابع إلى

<sup>(</sup>١) قال سحنون: "ويلزمه أن يعلمهم ما علم من القراءة الحسنة وهو مقرأ نافع"، آداب المعلمين ص

<sup>(</sup>٢) الأثر رواه ابن مجاهد في السبعة ص ٦٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: القراء والقراءات بالمغرب لسعيد أعراب ص ٦٧، ٦٧، ١٦٨، ١٦٨

<sup>(</sup>٤) انظر: القراء والقراءات بالمغرب لسعيد أعراب ص ٢٠٢.

اليوم، ثم جردت كتآليف خاصة، وسميت (رمزيات) إن تعلقت بوجوه القراءات، و(رسميات) إن كانت تتصل بالرسم كما هو بين في محله (١).

وأما العدد فهو يقوم على إحصاء شامل لوجوه القراءات ومختلف الروايات، فاختصرتها وألغت المكرر منها، ووضعت على الكلم المختلف فيها عدد رواياتها وأرقام وجوهها، فاختصرت على القارئ الطريق، وسهلت عليه معرفة هذه الوجوه وحفظها(٢).

وهذه الفنون من حطيات ورمزيات وعدد هي تراث مغربي صميم لا تعرفه مكتبات المشرق<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>١) انظر: القراء والقراءات بالمغرب لسعيد أعراب ص ٢٠٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: القراء والقراءات بالمغرب لسعيد أعراب ص ٢٠٧، ٢٠٩.

<sup>(</sup>٣) انظر: القراء والقراءات بالمغرب لسعيد أعراب ص ٢١٠.

#### الخاتمة

- 1. تفاوت مسائل القراءات تفاوتا عظيما من حيث الصعوبة واليسر، فمنها ما يعد من عضل المسائل كإثبات صحة القراءة أو تواترها أو كونها معمولا بها أم لا، ومنها ما دون ذلك، وبذلك تفاوت العلماء بها رواية ودراية.
- ٢. تميز كتاب النشر لابن الجزري بمنهج مختلف عن سائر كتب القراءات المسندة.
  - ٣. تعتبر كتب القراءات النظرية مرجعا أصيلا لأشهر مسائل القراءات.
- ٤. من أحاط علما بكتب القراءات النظرية أصبح لديه حصيلة علمية غزيرة عن أهم مسائل القراءات.
- ٥. تعتبر كتب القراءات المسندة كالنشر وأصوله من المصادر المهمة في توجيه القراءات.
- ٦. يعتبر كتاب النشر مصدرا مهما لمعرفة القراءات الصحيحة الواردة عن الصحابة والتابعين وأتباعهم.
- ٧. إن عزو القراءة وتخريجها والحكم عليها لازم على الباحث مهما كان غرضه من البحث.
  - ٨. أحق القراءات بالبحث والتخريج هي القراءات التي لا يقرأ بما الآن.
- ٩. الأصل ألا توجه القراءة الواردة في الأبحاث إلا لعلة وسبب يدعو إليه المقام،
   وهذا صنيع المصنفين المتقدمين.
- 1. الأصل في ترتيب الكتب المصنفة في القراءات أن ترتب على نمط واحد، وقد ترتب بعض المصنفات على نمطين بحسب موضوعها.

- ١١. أول من أدخل قراءة نافع إلى الأندلس وبلاد المغرب هو الغازي بن قيس.
  - ١٢. أول من أدخل علم القراءات إلى الأندلس هو أبو عمر الطلمنكي.
- ١٣. كان رائد النقلة العظيمة في إفريقية إلى مذاهب أهل المدينة هو سحنون.
- ١٤. أول من حاز الريادة في اجتماع أهل إفريقية على قراءة نافع هو ابن خيرون.
- ١٥. أول من أصدر مرسوما قضائيا في ترسيم قراءة نافع في بلاد المغرب الإسلامي والاقتصار عليها في التعليم والإقراء هو عبد الله بن طالب أيام قضائه بالقيروان سنة ٢٦٧ هـ.
- ١٦. لم يكن الخلاف بين المغاربة والمشارقة خلاف تضاد، بل هو خلاف تنوع.
- ١٧. إن كتابة المغاربة في القراءات الثلاث ضئيلة جدا، وأول من كتب فيها أربعة من المغاربة، هم أبو زيد عبد الرحمن الفاسي، وأبو العلاء المنجرة، وأحمد بن عبد العزيز بن عاشر، ومحمد بن الجلالي الشيظمي.
- ۱۸. يوجد عند المغاربة فنون في القراءات لا تعرفها مكتبات المشرق كالحطيات والرمزيات والعدد.
- 19. لا يزال موضوع الفرق بين مدرسة المغاربة ومدرسة المشارقة في القراءات المجاجة إلى بحث ودراسة.

# قائمة المصادر والمراجع العربية

- 1. الغازي بن قيس وأقواله في الرسم العثماني. حاتم جلال التميمي، بحث منشور في مجلة دراسات علوم الشريعة والقانون، في الجامعة الأردنية، مجلد ٢٠١٥ العدد الثاني، لعام ٢٠١٥ م.
- ٢. الإبانة عن معاني القراءات. لمكي بن أبي طالب. تحقيق د. عبد الفتاح شلي. دار نهضة مصر للطبع والنشر، ١٣٧٩ هـ.
- ٣. أسانيد القراءات ومنهج القراء في دراستها. أحمد بن سعد المطيري. رسالة
   دكتوراه. جامعة الإمام ١٤٣٢ هـ.
- ٤. الأعلام، للزركلي، خير الدين بن محمود بن محمد. ط ١٥، التاريخ
   ٢٠٠٢، دار العلم للملايين بيروت.
- ه. الإمام المتولي وجهوده في علم القراءات. إبراهيم بن سعيد الدوسري.
   مكتبة الرشد الرياض. ١٤٢٠ هـ.
- ٦. إمتاع الفضلاء بتراجم القراء، للبرماوي، إلياس بن أحمد حسين، تاريخ
   النشر ١٤٢١ هـ، دار الندوة العالمية.
- ٧. البرهان في علوم القرآن. لمحمد بن عبد الله الزركشي. تحقيق محمد أبي الفضل إبراهيم. دار المعرفة بيروت، ١٣٧٦ هـ.
- ٨. تاريخ القراءات في المشرق والمغرب، لمحمد المختار ولد ابّاه. الناشر:
   المنظمة الإسلامية للتربية والعلوم والثقافة المغرب، ١٤٢٢ هـ.
- ٩. تاريخ بغداد. أحمد بن علي الخطيب البغدادي. تحقيق بشار عواد معروف. دار الغرب الإسلامي بيروت. ١٤٢٢ هـ.

- ١٠. تاريخ علماء الأندلس، لابن الفرضي، عبد الله بن محمد بن يوسف.
   صححه: السيد عزت العطار الحسيني، ط٢، التاريخ ١٤٠٨ هـ، القاهرة
   مكتبة الخانجي.
- 11. التبصرة في القراءات السبع، لمكي بن أبي طالب. تحقيق محمد غوث الندوي. الدار السلفية الهند. ١٤٠٢ هـ، الطبعة ٢.
- 11. ترتيب المدارك وتقريب المسالك. للقاضي عياض بن موسى اليحصبي، تحقيق عبد القادر الصحراوي، ١٩٧٠ م، المغرب مطبعة فضالة.
  - ١٣. تسهيل علم القراءات، أيمن بقلة (ط١، الناشر: بدون، ١٤٣٠ هـ)
- 11. التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد، لابن عبد البر، يوسف بن عمر، تحقيق أسامة بن إبراهيم. ط الثالثة، ١٤٢٥ هـ، القاهرة: دار الفاروق الحديثة للطباعة والنشر.
- ١٥. جامع البيان في القراءات السبع. للداني، أبي عمرو عثمان بن سعيد.
   جامعة الشارقة الإمارات العربية المتحدة، ١٤٢٨ هـ.
- 17. الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله صلى الله عليه وسلم وسننه وأيامه. للبخاري، محمد بن إسماعيل. تحقيق محمد زهير الناصر. دار طوق النجاة بيروت، ١٤٢٢ هـ.
- ۱۷. الجوهرة المضية لخلف المغاربة مع المشارقة في القراءات السبعية. للصبحى بن محمد العمري. الناشر بدون، التاريخ بدون.

- 11. الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة، للعسقلاني، أحمد بن علي بن حجر. ط٢، ١٣٩٢ هـ. مراقبة: محمد عبد المعيد ضان، مجلس دائرة المعارف العثمانية حيدر أباد الهند.
- 19. الديباج المذهب في معرفة أعيان علماء المذهب. لابن فَرَحون، إبراهيم بن علي بن محمد. تحقيق د. محمد الأحمدي. القاهرة دار التراث. التاريخ بدون.
- · ٢. السبعة في القراءات. ابن مجاهد، أبو بكر أحمد بن موسى بن العباس. تحقيق د. شوقى ضيف. (مصر: دار المعارف، التاريخ بدون).
- 71. سير أعلام النبلاء، للذهبي، محمد بن أحمد بن عثمان بن قايماز، تحقيق شعيب الأرنؤوط، ط٣، التاريخ ١٤٠٥ هـ بيروت مؤسسة الرسالة.
- ٢٢. شجرة النور الزكية في طبقات المالكية، لمحمد محمد مخلوف، تعليق عبد المجيد خيالي، لبنان دار الكتب العلمية، ١٤٢٤ هـ.
- 77. الرعاية لتجويد التلاوة وتحقيق لفظ التلاوة. مكي بن أبي طالب القيسي. القاهرة: مؤسسة قرطبة للبحث العلمي وتحقيق التراث، ط١، ٢٠٠٥.
- ٢٤. الضوء اللامع لأهل القرن التاسع، للسخاوي، محمد بن عبد الرحمن.
   مكتبة الحياة بيروت، (التاريخ بدون).
- ٢٥. غاية النهاية في طبقات القراء. لابن الجزري، محمد بن محمد بن محمد بن محمد بن على بن يوسف، ط٣، ٢٠٢ هـ، دار الكتب العلمية بيروت.

- ٢٦. القراء والقراءات بالمغرب، لسعيد أعراب، ١٤١٠ هـ، بيروت: دار الغرب الإسلامي.
- ۲۷. القراءات القرآنية تاريخ وتعريف. عبد الهادي الفضلي، (ط٤، بيروت: مركز الغدير للدراسات والنشر والتوزيع. ١٤٣٠ هـ).
- ٢٨. قراءة الإمام نافع عند المغاربة من رواية أبي سعيد ورش، تأليف عبد الهادي حميتو، المغرب وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية. التاريخ بدون.
- 79. المبهج في القراءات الثمان، وقراءة الأعمش وابن محيصن، واختيار خلف واليزيدي، لسبط الخياط، عبد الله بن علي بن أحمد. تحقيق عبد العزيز السبر، رسالة دكتوراه، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية.
- .٣٠. مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية، جمع وترتيب عبد الرحمن بن محمد بن قاسم. مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف المدينة المنورة، ١٤١٦ هـ.
- ٣١. المدخل إلى علم السنن. للبيهقي، أبي بكر أحمد بن الحسين. تخريج محمد عوامة. دار اليسر القاهرة. دار المنهاج لبنان، ١٤٣٧ ه.
- ٣٢. المرشد الوجيز إلى علوم تتعلق بالكتاب العزيز. لأبي شامة، عبد الرحمن بن إسماعيل. تحقيق طيار آلتي قولاج. دار صادر بيروت، ١٣٩٥ هـ.
- ٣٣. المسند الصحيح المختصر بنقل العدل عن العدل إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم. لمسلم بن الحجاج النيسابوري، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقى. دار إحياء التراث العربي بيروت، التاريخ بدون.

- ٣٤. المسند، لأحمد بن محمد بن حنبل الشيباني، تحقيق شعيب الأرنؤوط وآخرين، مؤسسة الرسالة، ط ١، التاريخ ١٤٢١ هـ.
- ٣٥. معالم الإيمان في معرفة أهل القيروان، للدباغ، عبد الرحمن بن محمد الأنصاري، تصحيح إبراهيم شبوح، ط٢، التاريخ ١٣٨٨ه، مصر مكتبة الخانجي.
- ٣٦. معجم البلدان، للحموي، ياقوت بن عبد الله، بيروت: دار صادر، ط ٢، سنة النشر ١٩٩٥ م.
- ٣٧. مقدمات في علم القراءات للدكتور أحمد خالد شكري وآخرين، دار عمار الأردن، التاريخ بدون.
- ۳۸. منجد المقرئين ومرشد الطالبين. محمد بن محمد بن يوسف ابن الجزري. دار الكتب العلمية بيروت، ١٤٢٠ هـ.
- ٣٩. المنهاج في الحكم على القراءات. لإبراهيم بن سعيد الدوسري. دار الحضارة الرياض، ١٤٢٤ هـ.
- ٤. نشر القراءات العشر. لابن الجزري، محمد بن محمد بن علي بن يوسف. تحقيق د. أيمن رشدي سويد. (ط١، بيروت، إسطنبول: دار الغوثاني للدراسات القرآنية، ١٤٣٩هـ).
- 21. نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب، للمقري التلمساني، أحمد بن محمد، تحقيق إحسان عباس، التاريخ ١٩٩٧ م، بيروت دار صادر.

- 25. نيل الابتهاج بتطريز الديباج، لأحمد بابا بن أحمد بن أحمد بن عمر بن محمد التكروري، التنبكتي السوداني، أبو العباس، تقديم: عبد الحميد الهرامة، ليبيا دار الكاتب، ط٢، التاريخ ٢٠٠٠ م.
- 27. هدية العارفين أسماء المؤلفين وآثار المصنفين. لإسماعيل باشا البغدادي. دار إحياء التراث العربي بيروت. ١٩٥١ هـ.
- 23. وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، لابن خلكان، محمد بن أحمد بن إبراهيم، ت ١٩٩٤ ه، تحقيق إحسان عباس، التاريخ ١٩٩٤ م، بيروت: دار صادر.

# المواقع الإلكترونية:

حساب مركز مناهل العرفان القرآني على الفيس بوك.

موقع إسلام أون لاين.

موقع البصائر.

موقع مركز تفسير للدراسات القرآنية.

ويكيبيديا.

#### **Bibliography**

- Al-Ghāzī bin Qays wa-Aqwāluhu fī al-Rasm al-ʿUthmānī. Ḥātim Jalāl al-Tamīmī, baḥth manshūr fī Majallat Dirāsāt ʿUlūm al-Sharīʿa wa-l-Qānūn, fī al-Jāmiʿa al-Urdunniyya, mujallad 42, al-ʿadad al-thānī, li-ʿām 2015 M.
- Al-Ibāna 'an Ma'ānī al-Qirā'āt. Li-Makkī bin Abī Ṭālib. Taḥqīq Dr. 'Abd al-Fattāḥ Shalabī. Dār Nahḍat Miṣr li-l-Ṭab' wa-l-Nashr, 1379 H.
- Asānīd al-Qirā'āt wa-Manhaj al-Qurrā' fī Dirāsatihā. Aḥmad bin Sa'd al-Muṭayrī. Risālat Dukturāh. Jāmi'at al-Imām 1432 H.
- Al-A'lām, lil-Zarkalī, Khayr al-Dīn bin Maḥmūd bin Muḥammad. Ṭ 15, al-tārīkh 2002, Dār al-'Ilm li-l-Malāyīn Bayrūt.
- Al-Imām al-Mutawallī wa-Juhūduh fī 'Ilm al-Qirā'āt. Ibrāhīm bin Sa'īd al-Dawsarī. Maktabat al-Rushd — al-Riyād. 1420 H.
- Imtāʿ al-Fuḍalāʾ bi-Tarājim al-Qurrāʾ, lil-Barmawī, Ilyās bin Ahmad Husayn, tārīkh al-nashr 1421 H, Dār al-Nadwa al-ʿĀlamiyya.
- Al-Burhān fī 'Ulūm al-Qur'ān. Li-Muḥammad bin 'Abd Allāh al-Zarkashī. Taḥqīq Muḥammad Abī al-Faḍl Ibrāhīm. Dār al-Ma'rifa Bayrūt, 1376 H.
- Tārīkh al-Qirā'āt fī al-Mashriq wa-l-Maghrib, li-Muḥammad al-Mukhtār Wald Abbāh. Al-Nāshir: al-Munazzama al-Islāmiyya li-l-Tarbiyya wa-l-'Ulūm wa-l-Thaqāfa al-Maghrib, 1422 H.
- Tārīkh Baghdād. Aḥmad bin ʿAlī al-Khaṭīb al-Baghdādī. Taḥqīq Bashshār ʿAwwād Maʿrūf. Dār al-Gharb al-Islāmī Bayrūt. 1422 H.
- Tārīkh 'Ulamā' al-Andalus, li-Ibn al-Faraḍī, 'Abd Allāh bin Muḥammad bin Yūsuf. Ṣaḥḥaḥahu: al-Sayyid 'Izzat al-'Aṭṭār al-Ḥusaynī, Ṭ2, al-tārīkh 1408 H, al-Qāḥira Maktabat al-Khānjī.
- Al-Tabsira fī al-Qirāʾāt al-Sabʿ, li-Makkī bin Abī Ṭālib. Taḥqīq Muḥammad Ghūth al-Nadwī. Al-Dār al-Salafiyya al-Hind. 1402 H, al-ṭabʿa 2.
- Tartīb al-Madārik wa-Taqrīb al-Masālik. Lil-Qāḍī ʿIyāḍ bin Mūsā al-Yaḥṣubī, taḥqīq ʿAbd al-Qādir al-Ṣaḥrāwī, 1970 M, al-Maghrib Maṭbaʿat Faḍāla.
- Tashīl 'Ilm al-Qirā'āt, Ayman Baqla (Ṭ1, al-nāshir: bidūn, 1430 H).
- Al-Tamhīd li-Mā fī al-Muwaṭṭaʾ min al-Maʿānī wa-l-Asānīd, li-Ibn ʿAbd al-Barr, Yūsuf bin ʿUmar, taḥqīq Usāma bin Ibrāhīm. Ṭ al-thālitha, 1425 H, al-Qāhira: Dār al-Ḥadītha li-l-Ṭibāʿa wa-l-Nashr.
- Jāmiʿ al-Bayān fī al-Qirāʾāt al-Sabʿ. Lil-Dānī, Abī ʿAmr ʿUthmān bin Saʿīd. Jāmiʿat al-Shāriqa — al-Imārāt al-ʿArabiyya al-Muttaḥida, 1428 H.
- Al-Jāmiʿ al-Musnad al-Ṣaḥīḥ al-Mukhtaṣar min Umūr Rasūl Allāh Ṣallā Allāh ʿalayhi wa-Sallam wa-Sunanihi wa-Ayyāmihi. Lil-Bukhārī, Muḥammad bin Ismāʿīl. Taḥqīq Muḥammad Zuhayr al-Nāṣir. Dār Ṭawq al-Najāh Bayrūt, 1422 H.
- Al-Jawhara al-Muḍiyya li-Khalf al-Maghāriba maʿa al-Mashāriqa fī al-Qirāʾāt al-Sabʿiyya. Lil-Ṣubhī bin Muḥammad al-ʿUmrī. Al-nāshir bidūn, al-tārīkh bidūn.
- Al-Durar al-Kāmīna fī Aʿyān al-Miʾa al-Thāmina, lil-ʿAsqalānī, Aḥmad bin ʿAlī bin Ḥajar. Ṭ2, 1392 H. Murāqaba: Muḥammad ʿAbd al-Muʿīd Ḍān, Majlis Dāʾirat al-Maʿārif al-ʿUthmāniyya Ḥaydar Ābād al-Hind.

- Al-Dībāj al-Mudhhab fī Maʿrifat Aʿyān ʿUlamāʾ al-Madhhab. Li-Ibn Farḥūn, Ibrāhīm bin ʿAlī bin Muḥammad. Taḥqīq Dr. Muḥammad al-Aḥmadī. Al-Qāhira Dār al-Turāth. Al-tārīkh bidūn.
- Al-Sab'a fī al-Qirā'āt. Ibn Mujāhid, Abū Bakr Aḥmad bin Mūsā bin al-'Abbās. Taḥqīq Dr. Shawqī Dayf. (Miṣr: Dār al-Ma'ārif, al-tārīkh bidūn).
- Siyar Aʿlām al-Nubalāʾ, lil-Dhahabī, Muḥammad bin Aḥmad bin ʿUthmān bin Qāymāz, taḥqīq Shuʿayb al-Arnāʾūṭ, Ṭ3, al-tārīkh 1405 H Bayrūt Muʾassasat al-Risāla.
- Shajarat al-Nūr al-Zakiyya fī Ṭabaqāt al-Mālikiyya, li-Muḥammad Muḥammad Makhlūf, taʿlīq ʿAbd al-Majīd Khiyālī, Lubnān Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya, 1424 H.
- Al-Riʿāya li-Tajwīd al-Tilāwa wa-Taḥqīq Lafẓ al-Tilāwa. Makkī bin Abī Ṭālib al-Qaysī. Al-Qāhira: Muʾassasat Qurṭuba li-l-Baḥth al-ʿIlmī wa-Taḥqīq al-Turāth, Ṭ1, 2005.
- Al-Daw' al-Lāmi' li-Ahl al-Qarn al-Tāsi', lil-Sakhāwī, Muḥammad bin 'Abd al-Rahmān. Maktabat al-Hayāt Bayrūt, (al-tārīkh bidūn).
- Ghāyat al-Nihāya fī Ṭabaqāt al-Qurrā'. Li-Ibn al-Jazarī, Muḥammad bin Muḥammad bin ʿAlī bin Yūsuf, Ṭ3, 1402 H, Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya Bayrūt.
- Al-Qurrā' wa-l-Qirā'āt bi-l-Maghrib, li-Sa'īd A'rāb, 1410 H, Bayrūt: Dār al-Gharb al-Islāmī.
- Al-Qirā'āt al-Qur'āniyya Tārīkh wa-Ta'rīf. 'Abd al-Hādī al-Fiḍlī, (Ṭ4, Bayrūt: Markaz al-Ghadīr li-l-Dirāsāt wa-l-Nashr wa-l-Tawzī'. 1430 H).
- Qirā'at al-Imām Nāfī' 'inda al-Maghriba min Riwayat Abī Sa'īd Warsh, ta'līf 'Abd al-Hādī Ḥamītu, al-Maghrib: Wizārat al-Awqāf wa-l-Shu'ūn al-Islāmiyya, al-tārīkh bidūn.
- Al-Mubhij fī al-Qirā'āt al-Thamān, wa-Qirā'at al-A'mash wa-Ibn Muḥayṣin, wa-Ikhtiyār Khalaf wa-l-Yazīdī, li-Ṣibt al-Khaṭṭāṭ, 'Abd Allāh bin 'Alī bin Aḥmad. Taḥqīq 'Abd al-'Azīz al-Sabr, Risālat Dukturāh, Jāmi'at al-Imām Muhammad bin Sa'ūd al-Islāmiyya.
- Majmūʿ Fatāwā Shaykh al-Islām Ibn Taymiyya, jamʿ wa-tartīb ʿAbd al-Raḥmān bin Muḥammad bin Qāsim. Majmaʿ al-Malik Fahd li-Ṭibāʿat al-Muṣḥaf al-Sharīf al-Madīna al-Munawwara, 1416 H.
- Al-Madkhal ilā 'Ilm al-Sunan. Lil-Bayhaqī, Abū Bakr Aḥmad bin al-Ḥusayn. Takhrej Muḥammad 'Awāma. Dār al-Yusr al-Qāhira. Dār al-Minhāj Lubnān, 1437 H.
- Al-Murshid al-Wajīz ilā 'Ulūm Tata' allaq bi-l-Kitāb al-ʿAzīz. Li-Abī Shāma, 'Abd al-Raḥmān bin Ismā'īl. Taḥqīq Ṭayyār Āltī Qūlāj. Dār Ṣādir Bayrūt, 1395 H.
- Al-Musnad al-Ṣaḥīḥ al-Mukhtaṣar bi-Naql al-ʿAdl ʿan al-ʿAdl ilā Rasūl Allāh Ṣallā Allāh ʿalayhi wa-Sallam. Li-Muslim bin al-Ḥajjāj al-Naysābūrī, taḥqīq Muḥammad Fuʾād ʿAbd al-Bāqī. Dār Iḥyāʾ al-Turāth al-ʿArabī Bayrūt, altārīkh bidūn.
- Al-Musnad, li-Aḥmad bin Muḥammad bin Ḥanbal al-Shaybānī, taḥqīq Shuʿayb al-Arnāʾūṭ wa-ākharīn, Muʾassasat al-Risāla, Ṭ1, al-tārīkh 1421 H.

- Maʿālim al-Īmān fī Maʿrifat Ahl al-Qayrawān, li-l-Dabbāgh, ʿAbd al-Raḥmān bin Muḥammad al-Anṣārī, taṣḥīḥ Ibrāhīm Shabūḥ, Ṭ2, al-tārīkh 1388 H, Miṣr Maktabat al-Khānjī.
- Muʻjam al-Buldān, lil-Ḥamawī, Yāqūt bin ʻAbd Allāh, Bayrūt: Dār Ṣādir, Ṭ2, sanāt al-nashr 1995 M.
- Muqaddimāt fī 'Ilm al-Qirā'āt li-l-Duktūr Aḥmad Khālid Shukrī wa-ākharīn, Dār 'Ammār al-Urdun, al-tārīkh bidūn.
- Munjid al-Muqri'īn wa-Murshid al-Ṭālibīn. Muḥammad bin Muḥammad bin Yūsuf Ibn al-Jazarī. Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya Bayrūt, 1420 H.
- Al-Minhāj fī al-Ḥukm ʿalā al-Qirāʾāt. Li-Ibrāhīm bin Saʿīd al-Dawsarī. Dār al-Ḥaḍāra al-Riyāḍ, 1424 H.
- Nashr al-Qirāʾāt al-ʿAshr. Li-Ibn al-Jazarī, Muḥammad bin Muḥammad bin ʿAlī bin Yūsuf. Taḥqīq Dr. Ayman Rushdī Suwayd. (Ṭ1, Bayrūt, Istanbūl: Dār al-Ghawthānī li-l-Dirāsāt al-Qurʾāniyya, 1439 H).
- Nafḥ al-Ṭīb min Ghuṣn al-Andalus al-Raṭīb, lil-Maqrī al-Tilimsānī, Aḥmad bin Muḥammad, taḥqīq Iḥsān ʿAbbās, al-tārīkh 1997 M, Bayrūt Dār Ṣādir.
- Nayl al-Ibtihāj bi-Taṭrīz al-Dībāj, li-Aḥmad Bābā bin Aḥmad bin ʿUmar bin Muḥammad al-Takrūrī al-Tanbuktī al-Sūdānī, Abū al-ʿAbbās, taqdīm: ʿAbd al-Ḥamīd al-Harāma, Lībiyā Dār al-Kātib, Ṭ2, al-tārīkh 2000 M.
- Hadiyyat al-ʿĀrifīn Asmāʾ al-Muʾallifīn wa-Āthār al-Muṣannifīn. Li-Ismāʿīl Bāshā al-Baghdādī. Dār Ihyāʾ al-Turāth al-ʿArabī Bayrūt. 1951 H.
- Wafayāt al-Aʻyān wa-Anbāʾ Abnāʾ al-Zamān, li-Ibn Khallikān, Muḥammad bin Aḥmad bin Ibrāhīm, T 681 H, taḥqīq Iḥsān ʿAbbās, al-tārīkh 1994 M, Bayrūt: Dār Sādir.

Al-mawāqi al- iliktrūniyya:

Hisāb Markaz Manāhil al-'Irfān al-Qur'ānī 'alā al-Faysbūk.

Mawqi' Islām Online.

Mawqi al-Başā ir.

Mawqi Markaz Tafsīr li-l-Dirāsāt al-Qur āniyya.

Wikipedia.

# التيسير والتسهيل باستخدام البديل؛ دراسة حديثية موضوعية

د. محمد علي أحمد الأعمر قسم الدراسات الإسلامية - كلية التربية جامعة المجمعة



# التيسير والتسهيل باستخدام البديل؛ دراسة حديثية موضوعية.

د. محمد علي أحمد الأعمر
 قسم الدراسات الإسلامية - كلية التربية
 جامعة المجمعة

تاريخ قبول البحث: ١٤٤٥ / ١٨٥٥ هـ

تاريخ تقديم البحث: ٥٥/ ١٤٤٤/١٠ هـ

#### ملخص الدراسة:

يتناول هذا البحث مسألة مهمة من المسائل التي تتعلق بصلاح المجتمع، وهي إيجاد البديل المناسب للوقائع والمستجدات التي تواجه الناس، من خلال بيان المنهج النبوي في التعامل مع الحوادث في شتى مجالات الحياة المختلفة بتشخيص المشكلات ثم علاجها بأيسر سبيل دون إلحاق المشقة بالناس؛ وذلك بجمع الأحاديث النبوية التي اشتملت على البدائل وقق دعياتهم، فيكون الهدي النبوي نبراساً للأمة الإسلامية ولعلمائها في حل المشكلات التي تواجه المجتمع، وفقاً لمعايير الشريعة ومقاصدها.

الكلمات المفتاحية: البديل، البدائل، حل المشكلات، حاجات، التيسير

# Easing and Facilitating through the Alternatives; An Objective Prophetic Hadith Study

**Dr. Mohammed Ali Ahmad Al-Amar**Department Islamic Studies - Faculty Education
Majmaa University

#### Abstract:

This research deals with an important issue facing the Islamic community, which is finding an appropriate alternative to the facts and developments facing people, by clarifying the prophetic approach in dealing with accidents in various fields of life by diagnosing problems and then treating them in the easiest way without causing hardship to people. And that is by collecting the hadiths of the Prophet, which included alternatives, and presenting them to people to benefit from them and apply them in their lives, so the prophetic guidance will be a beacon for the Islamic nation and its scholars in solving the problems facing society, in accordance with the standards and purposes of Sharia

**key words:** alternative, alternatives, problem solving, needs, facilitation

#### المقدمة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين، سيدنا وقدوتنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، أما بعد:

فإن الشريعة الإسلامية الغراء سهلة ميسورة شرعت لتحقيق مصلحة العباد وجلب النفع لهم ودفع الضر عنهم، والسمو بهم نحو الرفعة والكمال، وجاءت منسجمة مع طبيعة فطرتهم ومستجيبة لحاجتهم وضعفهم، ولتضع لهم المبادئ وتحدد لهم الحدود وتوجه عقولهم وسلوكهم؛ ليتمكنوا من أداء وظيفتهم على أحسن صورة لا يَظْلِمُون ولا يُظْلَمُون.

وهذا التيسير مبني على تحقيق مصالح الناس ومراعاة ظروف حياتهم ومتطلباتها؛ لهذا استخدمه النبي في حل مشكلاتهم وإزالة العقبات أمامهم، من خلال أسلوب من الأساليب المهمة في التشريع وهو إيجاد البدائل المناسبة التي تحقق مصالح الناس وتقضي حوائجهم ولا تكلفهم فوق طاقتهم وفقاً لمعايير الشريعة الإسلامية السمحة ومقاصدها.

وهذا ما دفعني للبحث في مسألة البديل في السنة النبوية؛ لبيان المنهج النبوي في التعامل مع الوقائع والمستجدات التي تواجه الناس في حياتهم من خلال جمع النصوص التي تبين طريقة النبي في تشخيص واقع الناس وإيجاد الخيارات المناسبة لهم لدفع الحرج والمشقة عنهم في شتى مجالات الحياة المختلفة، مما يبين صلاحية هذا الدين لكل زمان ومكان، ويساعد العلماء والدعاة على التأسي بهدي النبي في معالجة المشكلات الراهنة من خلال تشخيص العلة ثم استنباط البدائل المناسبة التي تساعدهم على تحقيق مقاصد

الشريعة.

# أهمية الموضوع وأسباب اختياره:

تكمن أهمية الموضوع وأسباب اختياره في ما يلي:

- أهمية البديل في السنة النبوية، وأثره في التسهيل والتيسير على الناس وحل مشكلاتهم.
- الكشف عن جانب مهم من جوانب يُسر الشريعة الإسلامية في مراعاة ظروف الناس بإيجاد البديل المناسب في حال تعذر الأصل.
- ٣. بيان شمولية السنة النبوية لجميع جوانب الحياة المختلفة، بما يخدم واقعنا المعاصر من خلال تأصيل البديل المناسب للوقائع والمستجدات.
- ٤. التأكيد على الاقتداء بالمنهج النبوي في مواجهة المستجدات وفق معايير
   الشريعة ومقاصدها.

#### مشكلة البحث:

- ١. ما البديل؟ وما أهمية وجوده؟
- ٢. ما دور البديل في حل المشكلات التي تواجه الناس وتحقق مصالح؟
  - ٣. ما النصوص النبوية التطبيقية التي أظهرت استخدام البديل؟
    - ٤. ما البدائل التي استخدمها النبي على في العبادات؟ وكيف؟
- ٥. كيف استخدم النبي ﷺ البديل في المجالات الاجتماعية والعسكرية والاقتصادية؟

أهداف البحث: يهدف البحث إلى تحقيق أهداف متعددة من أهمها:

١. التعريف بمصطلح البديل في السنة النبوية وتطبيقاته.

٢. الاستدلال على البديل من السنة النبوية وبيان المنهج النبوي في استخدامه.

٣. إبراز دور السنة النبوية في حل المشكلات والتيسير على الناس باستخدام البديل.

٤. مساعدة العلماء والدعاة في البحث عن البدائل المناسبة التي تحقق مصالح الناس في مجالات الحياة المختلفة؛ اقتداءً بالرسول إلى المحتلفة المحتلفة

#### حدود البحث:

تتمثل حدود البحث في الاقتصار على الأحاديث النبوية التي تناولت البدائل النبوية، مع ذكر نماذج توضح الفكرة الرئيسة للبحث وليس على سبيل الاستغراق، وكذلك لا يتناول الموضوع الأحاديث والمسائل التي تتعلق بالرخص والنسخ والحيل إلا بقدر الحاجة إليها أو في حال تداخلها مع البديل.

# الدراسات السابقة:

ظهرت بعض الدراسات التي تناولت البديل وأغلب هذه الدراسات دراسات فقهية ودعوية، ومن أبرزها:

- البدائل الشرعية: حقيقتها وأحكامها وتطبيقاتها الفقهية في العبادات: دراسة فقهية تطبيقية، عبده محمد الأهدل، رسالة دكتوراة، جامعة القرآن الكريم والعلوم الإسلامية، السودان، ٢٠١٩م.
- أحكام البدل في الفقه الإسلامي، د. عبد الله الجمعة، رسالة دكتوراة، جامعة الإمام، ١٤١٣هـ.

- البدائل المشروعة وأهميتها في نجاح الدعوة الإسلامية، د.سالم البيانوني، رسالة دكتوراة،١٤٢٦ه، دار اقرأ ، تناولت البدائل في الدعوة وأساليبها.

هذه الرسائل، وغيرها، وعلى أهميتها في تناول الموضوع، إلا أنها تناولت جزءًا من الموضوع من الجانب الفقهي والدعوي، ودراستي ستتناول الموضوع من الجانب الحديثي الموضوعي، من خلال جمع ودراسة مجموعة من الأحاديث النبوية التي تناولت البديل مع بيان أهميتها في التيسير والتسهيل على الناس مستعيناً بأقوال العلماء في توجيهها.

# منهج البحث:

سلكت في هذا البحث المنهج الاستقرائي والتحليلي وفق ما يلي:

- المنهج الاستقرائي: ومن خلال استقراء كتب الحديث الشريف وجمع النصوص الواردة في الموضوع وتقسيمها حسب الموضوعات.
- ٢. المنهج الوصفي التحليلي: واستخدمته في تحليل موضوعات الخطة وربطها بالأحاديث ذات العلاقة مع تحليل هذه الأحاديث وفق المعطيات العلمية الحديثة، التي تتعلق بالموضوع، وذلك باستخراج المعاني الواردة في الأحاديث النبوية وتوجيهها وتوظيفها بما يخدم واقعنا المعاصر مستعينًا بأقوال العلماء.
- ٣. تخريج هذه الأحاديث ودراستها وتحليل مضامينها وبيان الشواهد التي تدل على استخدام البديل في السنة النبوية، فإذا كان الحديث في الصحيحين

أو أحدهما يكتفى بالعزو إليهما، أما إذا كان خارج الصحيحين أقوم بتخريجه من مظانه مع الحكم عليه مستعينًا بأقوال العلماء.

خطة البحث: يتكون هذا البحث من مقدمة، وأربعة مباحث، وخاتمة:

المقدمة، وتشتمل على أهمية الموضوع وأسباب اختياره، ومشكلته، وأهدافه، وحدوده، والمنهج المتبع فيه، والدراسات السابقة.

المبحث الأول: مفهوم البديل، وأهميته، واستخدام ألفاظه في السنة النبوية، وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: مفهوم البديل.

المطلب الثاني: أهمية البديل في السنة وأثره في التيسير والتسهيل على الناس.

المطلب الثالث: استخدام لفظ البديل في السنة النبوية.

المبحث الثاني: البديل في العبادات، وفيه ثلاثة مطالب.

المطلب الأول: البديل في الطهارة والصلاة.

المطلب الثاني: البديل في الصيام.

المطلب الثالث: البديل في الحج.

المبحث الثالث: البديل في الدعاء والذكر والسلوك، وفيه مطلبان:

المطلب الأول: البديل في الحث على الدعاء والذكر.

المطلب الثاني: البديل في السلوك.

المبحث الرابع: استخدام البديل في مجالات الحياة المختلفة، وفيه

### ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: استخدام البديل في المجال الاجتماعي.

المطلب الثاني: استخدام البديل في المجال العسكري.

المطلب الثالث: استخدام البديل في المجال الاقتصادي.

الخاتمة، وفيها: أهم النتائج.

المبحث الأول: مفهوم البديل، وأهميته، واستخدام ألفاظه في السنة النبوية:

# المطلب الأول: مفهوم البديل

أولاً: البديل في اللغة: من البَدَلَ: وَهُوَ قِيَامُ الشَّيْءِ مَقَامَ الشَّيْءِ اللغة: من البَدَلَ: وَهُوَ قِيَامُ الشَّيْءَ اللَّيْءِ اللَّهَيْءَ إِذَا غَيَّرْتُهُ اللَّهَيْءَ: إِذَا غَيَّرْتُهُ وَيَقُولُونَ بَدَّلْتُ الشَّيْءَ: إِذَا غَيَّرْتُهُ وَإِنْ لَمْ تَأْتِ لَهُ بِبَدَلٍ (١). وتبديل الشيء بغيره وتبدله به إذا أخذه مكانه أي: غيت أحدهما وجعلت الآخر مكانه (٢).

وجاء في لسان العرب: بَدَلُ الشَّيْءِ: غَيْرُه. بِدْل الشَّيْءِ وبَدَله وبَدِيله الخَلف مِنْهُ. وقال سيبوبه: مَعِي رَجُلُ بَدَلُه أَي: رَجُلُ يُغْنِي غَناءه وَيَكُونُ فِي الْخَلف مِنْهُ. وقال سيبوبه: مَعِي رَجُلُ بَدَلُه أَي: رَجُلُ يُغْنِي غَناءه وَيَكُونُ فِي مَكَانِهِ.

وأَبْدَلَ الشيءَ مِنَ الشَّيْءِ وبَدَّلَه: اتَخِذَ منه بَدَلًا. والأَصل فِي التَّبْدِيل تَغْيِيرُ الشَّيْءِ عَنْ حَالِهِ، والأَصل فِي الإِبْدَال جَعْلُ شَيْءٍ مَكَانَ شَيْءٍ آخَرُ (٣). الخلاصة: البدل هو جَعْلُ شَيْءٍ بَدَلًا عَنْ شَيْءٍ آخَر أو عوضاً عنه.

ثانياً: البديل في الاصطلاح: عرفه بعض الفقهاء: بأنه إقامة شيء مكان شيء وإجزاؤه عنه في غير حالات الاضطرار<sup>(٤)</sup>.. ومنهم من قال:

<sup>(</sup>١) مقاييس اللغة، لابن فارس (١/ ٢١٠).

<sup>(</sup>٢) الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، الجوهري (٤/ ١٦٣٢).

<sup>(</sup>٣) لسان العرب، ابن منظور (١١/ ٤٨)، وانظر: القاموس المحيط، الفيروزآبادي (٩٦٥).

<sup>(</sup>٤) معجم لغة الفقهاء، محمد رواس القلعجي (١/ ١٠٥).

إقامة شيء مكان آخر عند تعذره (١).

وقال أبو حيان الأندلسي: التَّبْدِيلُ: تَغْيِيرُ الشَّيْءِ بِآخَرَ، أو عِوَضه (٢). الخلاصة: البديل هو إبدالُ شيءٍ بشيءٍ هو خيرٌ منه، أو يَسُدُّ مكانَهُ، أو عِوَضٌ منه، ومن الألفاظ ذات الصلة بالبديل: غيَّر، الخُلف، الاستبدال، العوض، وغيرها.

وعلى هذا يمكن تعريف "البديل في السنة النَّبويَّة": ما وردَ في السُّنَّةِ النَّبويَّةِ المِطهَّرةِ بديلًا من غيرِهِ أو عِوَضًا منه، أو يَسُدُّ مكانَهُ؛ بما يُحقِّقُ مصلحةَ النَّاسِ، ويدفعُ الحَرَجَ عنهم.

<sup>(</sup>١) القاموس الفقهي، سعدي أبو جيب (١/ ٢٦٨).

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط في التفسير، لأبي حيان الأندلسي (١/ ٣٥٢).

# المطلب الثاني: أهمية البديل في السنة وأثره في التيسير والتسهيل على الناس

الدين الإسلامي جاء ديناً عامّاً لجميع البشر في كل عصر وكل زمان ومكان؛ ولهذا كان التشريع الإسلامي مبنيّاً على التيسير والتسامح بما يتوافق مع الفطرة الإنسانية من غير تكلف أو مشقة، وجاء ليحقق للبشرية السعادة والراحة في جميع مجالات الحياة المختلفة سواء ما يتعلق بالجانب الديني أو الجانب الدنيوي. فصفة التيسير لها علاقة وطيدة بالبدائل الشرعية، التي لا يخفى على أحد أهميتها في ظهور أثرها في التخفيف على الناس وحل مشكلاتهم وتلبية احتياجاتهم ورفع الحرج والمشقة عنهم بما يتناسب مع أحوالهم، ويحقق مصالحهم وفقاً لضوابط الشريعة، ومقاصدها.

قَالَ تَعَالَىٰ:﴿ وَمَاجَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٌ مِّلَّةَ أَبِيكُمْ إِبْرَهِيمَ هُوَ سَمَّىٰكُمُ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ [الحج: ٧٨].

وقد أمرنا النبي على بالتيسير وعدم التعسير والتبشير وعدم التنفير؛ حفاظاً على مشاعر الناس، فعَنْ أنس بن مالك رضي الله عنه أن النَّبِي على قَالَ: «يَسِّرُوا وَلَا تُعَسِّرُوا، وَبَشِّرُوا وَلَا تُنَفِّرُوا» (١).

فالدين الإسلامي قائم على التيسير وهو مقصد من مقاصد الشريعة، والشريعة مبنية في أحكامها على اليسر لا على العسر، وقد أكد النبي

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري، كتاب العلم، باب ما كان النبي صلى الله عليه وسلم يتخولهم بالموعظة والعلم كي لا ينفروا (٦٩)، كتاب الأدب، باب قول النبي صلى الله عليه وسلم يسروا ولا تعسروا) (٦١٢٥) وصحيح مسلم، كتاب الجهاد والسير (١٧٣٣) (١٧٣٤).

ذلك وجعله منهجاً له، فعَنْ عَائِشَةَ رضي الله عنها قَالَتْ: "مَا خُيِّرَ رَسُولُ اللهِ عَنها قَالَتْ: "مَا خُيِّرَ رَسُولُ اللهِ عَنها مَا لَمْ يَكُنْ إِثْمًا، فَإِنْ عَنْ الْآخَرِ إِلَّا اخْتَارَ أَيْسَرَهُمَا مَا لَمْ يَكُنْ إِثْمًا، فَإِنْ كَانَ أَمْرَيْنِ أَحَدُهُمَا أَيْسَرُهُمَا مَا لَمْ يَكُنْ إِثْمًا، فَإِنْ كَانَ أَمْرَيْنِ أَحَدُهُمَا النَّاسِ مِنْهُ"(١).

وعَنْ أَبِي هريرة رضي الله عنه، أن النَّبِي عَلَىٰ قَالَ: «إِنَّ الدِّينَ يُسُرُّ، وَلَنْ يُشَرِّهُ الدِّينَ أَحَدُ إِلَّا غَلَبَهُ، فَسَدِّدُوا وَقَارِبُوا، وَأَبْشِرُوا ...»(٢). وفي هذا الحديث تأكيد على التيسير، ونحي عن التشدد في الدين، بأن يحمل الإنسان نفسه من العبادة ما لا يحتمله إلا بكلفة شديدة، وهذا هو المراد بقوله على الني يشاد الدين أحد إلا غلبه " يعني: أن الدين لا يؤخذ بالمغالبة فمن شاد الدين غلبه وقطعه"(٣).

ولهذا استخدم النبي الله البديل في التيسير على الناس؛ مراعاة لأحوالهم ودفع الحرج عنهم، فعن عمران بن حصين رضي الله عنه، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ الله وَفَع الحرج عنهم، فعن عمران بن حصين رضي الله عنه، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ الله وَأَى رَجُلًا مُعْتَزِلًا لَمْ يُصَلِّ فِي القَوْمِ، فَقَالَ: «يَا فُلاَنُ مَا مَنَعَكَ أَنْ تُصلِّي فِي القَوْمِ؛» فَقَالَ يَا رَسُولَ اللهِ: أَصَابَتْنِي جَنَابَةٌ وَلاَ مَاءَ، قَالَ: «عَلَيْكَ بِالصَّعِيدِ اللهُ يَكُفِيكَ» (٤).

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري، كتاب المناقب، باب صفة النبي ﷺ (٣٥٦٠)، صحيح مسلم، كتاب الفضائل (٢٣٢٧).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، كتاب الإيمان، باب الدين يسر (٣٩).

<sup>(</sup>٣) فتح الباري، ابن رجب الحنبلي (١/ ٩٤١).

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، كتاب التيمم، باب التيمم ضربة (٣٤٨)، وباب الصعيد الطيب وضوء المسلم يكفيه من الماء (٣٣٧)، وصحيح مسلم، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، (بنحوه مختصرًا.)

وعَنْ عمران بن حصين رضي الله عنه، قَالَ: كَانَتْ بِي بَوَاسِيرُ، فَسَأَلْتُ النَّبِيَّ عَنِ الصَّلاَةِ، فَقَالَ: «صَلِّ قَائِمًا، فَإِنْ لَمْ تَسْتَطِعْ فَقَاعِدًا، فَإِنْ لَمْ النَّبِيَّ عَنِ الصَّلاَةِ، فَقَالَ: «صَلِّ قَائِمًا، فَإِنْ لَمْ تَسْتَطِعْ فَعَلَى جَنْب»(١).

وعن ابن عباس رضي الله عنهما قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «مَنْ لَمْ يَكُنْ لَهُ إِزَارٌ فَلْيَلْبَسْ خُفَيْنِ» (٢).

وفي هذه الأحاديث أرشد النبي الصحاب الأعذار إلى البديل الذي يرفع عنهم الحرج، فالذي تعذّر عليه استعمال الماء، وجهه إلى البديل الذي يبيح الصلاة وهو الصعيد، والذي لا يستطيع القيام للصلاة لعذر؛ أرشده إلى البديل الذي يناسب وضعه. وأرشد المحرم إلى البديل الأنسب، فعند تعذر النعل يستعمل الخف، ومن لم يجد الإزار يستعمل السراويل.

وقد أشار العز بن عبد السلام، رحمه الله، إلى أنواع الإبدال التي يظهر فيها التيسير والتخفيف على الناس، فقال: منها تخفيف الأبدال كإبدال الوضوء والغسل بالتيمم، وإبدال القيام في الصلاة بالقعود، والقعود بالاضطجاع، والاضطجاع بالإيماء، وإبدال العتق بالصوم، وكإبدال بعض واجبات الحج والعمرة بالكفارات عند قيام الأعذار"(٣).

وقد بيَّن العلماء جواز الأخذ بالبدائل الشرعية استنادًا إلى الآيات

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، أبواب تقصير الصلاة، باب إذا لم يطق قاعدًا صلى على جنب (١١١٧).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، كتاب اللباس، باب النعال السبتية وغيرها (٥٨٥٣)، صحيح مسلم، بنحوه، كتاب الحج (١١٧٨).

<sup>(</sup>T) قواعد الأحكام في مصالح الأنام، ابن عبد السلام (T)

الكريمة والأحاديث النبوية الشريفة وجواز الأخذ بالرخص الشرعية بضوابطها وعند الحاجة إليها وجعلوا ذلك من باب الطاعة والتيسير على الناس.

وقد عاب النبي على المتعنتين من الناس الذين يستنكفون عن الأخذ بالرخص والبديل، أو يوجبون على أنفسهم بدائل شاقة ومغايرة للفهم السليم للدين، قال أبو قلابة: "بلغ النبي على أن قومًا حرموا الطيب واللحم، منهم عثمان بن مظعون وابن مسعود وأرادوا أن يختصوا، فقام النبي على المنبر فأوعد في ذلك وعيدًا شديدًا، ثم قال: «إِنَّمَا بُعِثْتُ بِالْحَبْيفِيَّةِ السَّمْحَةِ، الله وَإِنَّ أَقْوَامًا ابْتَدَعُوا الرَّهْبَانِيَّة فَكُتِبَتْ عَلَيْهِمْ، فَمَا رَعَوْهَا حَقَّ رِعَايَتِهَا، أَلَا فَكُلُوا اللَّحْمَ، وَاثْتُوا النِّسَاءَ، وَصُومُوا وَأَفْطِرُوا، وَصَلُوا وَنَامُوا، فَإِنِي بِذَلِكَ أُمِرْتُ» (۱).

وعن سَعِيدِ بْنِ الْعَاصِ: أَنَّ عُثْمَانَ بْنَ مَظْعُونٍ قَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ، ائْذَنْ لِي فِي الْاِحْتِصَاءِ، فَقَالَ لَهُ: «يَا عُثْمَانُ، إِنَّ اللهَ قَدْ أَبْدَلَنَا بِالرَّهْبَانِيَّةِ الْحُنَفِيَّةَ اللهَ عَدْ أَبْدَلَنَا بِالرَّهْبَانِيَّةِ الْحُنَفِيَّةِ اللهَ عَلَى اللهَ عَدْ أَبْدَلَنَا بِالرَّهْبَانِيَّةِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

وقد عاب النبي صلى الله عليه على أصحاب البدائل الشاقة المنافية للتشريع، وأمر بتركها، فعن ابن عباس رضي الله عنه قَالَ: بَيْنَا النَّبِيُّ عَلَيْ

<sup>(</sup>۱) شرح صحيح البخاري، ابن بطال (۸/ ٤٠٥)، والحديث أخرجه الطبراني في المعجم الكبير (۸/ ١٧٠) (١٧٠) (٧٧١٥). وقال الهيثمي: حديث ضعيف، انظر: مجمع الزوائد (٤ / ٣٠٢).

<sup>(</sup>٢) المعجم الكبير، للطبراني (٦/ ٦٢) (٥٥١٩). قلت: انفرد به الطبراني وفيه إبراهيم بن زكريا حديثه منكر، قال ابن أبي حاتم. سألت أبي عنه، فقال: مجهول، والحديث الذي رواه منكر. انظر: الجرح والتعديل لابن أبي حاتم: (٢ / ١٠١)، لسان الميزان: (١ / ٢٨٢).

يَخْطُبُ، إِذَا هُوَ بِرَجُلٍ قَائِمٍ، فَسَأَلَ عَنْهُ فَقَالُوا: أَبُو إِسْرَائِيلَ، نَذَرَ أَنْ يَقُومَ وَلَا يَقْعُدَ، وَلَا يَسْتَظِلَّ، وَلَا يَتَكَلَّمَ، وَيَصُومَ. فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «مُرْهُ فَلْيَتَكَلَّمْ وَيَصُومَ. فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «مُرْهُ فَلْيَتَكَلَّمْ وَيُصُومَهُ» (١).

فالإسلامُ دين اليسر والستماحة، وقد أخبر الله بذلك في القُرآن، وعلمنا النبي الله أنَّ العبادة لا يشترط فيها المشقَّة على التَّفْس، بلْ يأتي الإنسان بقدر استطاعته، فقد أمره الله الطَّاعة واليسر، وهو إتمام صومه، وأسقط عنه المشقَّة في المباح، وهو عدم الكلام، والاستظلال، والقعود.

# المطلب الثالث: استخدام ألفاظ البديل في السنة النبوية

قبل الحديث عن استخدام لفظ البديل في الأحاديث النبوية، لا بُد من الإشارة إلى أنه قد تكرر ورود لفظ البديل ومشتقاته في القرآن الكريم، وأنه ما وجد إلا لتحقيق مصالح الناس، وتلبية لحاجاتهم.

قال تعالى: ﴿ وَإِذَا بَدَّلْنَا ءَايَةً مَّكَانَ ءَايَةٌ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يُنَزِّكُ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يُنَزِّكُ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يُنَزِّكُ وَاللَّهُ أَنْتُ مُفْتَرٍ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [النحل: ١٠١]

قال مجاهد في (بَدَّلْنَا آيَةً مَكَانَ آيَةٍ): نسخناها، بدّلناها، رفعناها، وأثبتنا وأثبتنا وأنزلنا غيرها(٢).

والتبديل هنا لتحقيق مصالح العباد، قال أبو السعود: "أي إذا أنزلنا آيةً من القرآن مكان آية منه وجعلناها بدلاً منها، والله أَعْلَمُ بِمَا يُنَزِّلُ، أولاً وآخِراً وبأن كلاً من ذلك ما نزلت حيثما نزلت إلا حسبما تقتضيهِ الحكمةُ

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، كتاب الأيمان والنذور، باب النذر فيما لا يملك وفي معصية (٦٧٠٤).

<sup>(</sup>۲) تفسير الطبري (۱۷/ ۲۹۷).

والمصلحة؛ فإن كل وقت له مقتض غير مقتضى الآخر، فكم من مصلحة في وقت تنقلب في وقت آخر مفسدة، وبالعكس لانقلاب الأمور الداعية إلى ذلك، وما الشرائع إلا مصالح للعباد في المعاش والمعاد تدور حسبما تدور المصالح"(۱).

ومنها قوله تعالى: ﴿ إِلَّا مَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ عَكَمَلًا صَالِحًا فَأُولَتِهِكَ يُبَدِّلُ ٱللَّهُ سَيِّئَاتِهِمْ حَسَنَاتٍ وَكَانَ ٱللَّهُ عَنْ فُولًا رَّحِيمًا ﴾ [الفرقان: ٧٠]

قال مجاهد: هنا الإيمان مكان الكفر .... وأنه بمعنى أولئك الذين يبدل الله مكان سيئاتهم حسنات (٢).

وقال ابن عاشور: فُرِّعَ على الاستثناء الذين تابوا وآمنوا وعملوا عملاً صلحاً أنهم يبدل الله سيئاتهم حسنات<sup>(٣)</sup>.

وفي القرآن الكريم يوجد الكثير من الآيات الكريمة التي تناولت البديل ومشتقاته، ولكن نكتفي بما ذكرنا للتوضيح.

أما ما ورد في السنة النبوية من استخدام لفظ البديل ومشتقاته، ما رواه أنس بن مالك، رضي الله عنه، قَالَ: كَانَ لِأَهْلِ الجُاهِلِيَّةِ يَوْمَانِ فِي كُلِّ سَنَةٍ يَلْعَبُونَ فِيهِمَا، فَلَمَّا قَدِمَ النَّبِيُّ عَلَى الْمَدِينَةَ قَالَ: «كَانَ لَكُمْ يَوْمَانِ تَلْعَبُونَ فِيهِمَا، وَقَدْ أَبْدَلَكُمُ الله بِهِمَا خَيْرًا مِنْهُمَا يَوْمَ الْفِطْر، وَيَوْمَ الْأَضْحَى»(١٠).

<sup>(</sup>١) تفسير أبي السعود، إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم (٥/ ١٤٠).

<sup>(</sup>٢) شرح مشكل الآثار، أبو جعفر الطحاوي (٢٦٠٣).

<sup>(</sup>٣) التحرير والتنوير، ابن عاشور (١٩/ ٧٦).

<sup>(</sup>٤) سنن أبي داود، كتاب الصلاة، باب صلاة العيدين (١١٣٢)، سنن النسائي، كتاب صلاة

وهنا استخدم النبي الله لفظ "أبدلكم"، حيث جاءهم بأمر يراعي مصالحهم بترك عادة من عادات الجاهلية واستبداله بيومين أفضل لهم من أيامهم يفرح فيهم الناس، فكان من منهج النبي الله إذا منع شيئاً فتح لما منعه بابًا آخر من الأمر المشروع، وبديلاً منضبطاً بمعيار الشريعة.

وجاء لفظ أبدل في باب البشارة للعبد المؤمن بعد الموت، بالإبدال من مقعد في النار إلى مقعد في الجنة؛ إكراماً له بالتغير من حال الهلاك إلى حال النجاة، فعَنْ أنس بن مالك، رضي الله عنه، أن النَّبِي فَالَ: «الْعَبْدُ إِذَا وُضِعَ فِي قَبْرِهِ وَتُولِي وَدُهَبَ أَصْحَابُهُ، حَتَّى إِنَّهُ لَيَسْمَعُ قَرْعَ نِعَالِمِمْ، أَتَاهُ مَلَكَانِ فَأَقْعَدَاهُ، فَيَقُولَانِ لَهُ: مَا كُنْتَ تَقُولُ فِي هَذَا الرَّجُلِ مُحَمَّدٍ وَلَانِ لَهُ: مَا كُنْتَ تَقُولُ فِي هَذَا الرَّجُلِ مُحَمَّدٍ وَلَانِ لَهُ عَبِد الله وَرَسُولُهُ، فَيُقَالُ: انْظُرْ إِلَى مَقْعَدِكَ مِنَ النَّارِ، فَيَقُولُ: أَشْهَدُ أَنَّهُ عبد الله وَرَسُولُهُ، فَيُقَالُ: انْظُرْ إِلَى مَقْعَدِكَ مِنَ النَّارِ، فَيَقُولُ فِي هَذَا مِنَ النَّارِ،

وجاء اللفظ صريحاً في دعاء النبي الله الميت أن يبدله خير الآخرة على الحياة الدنيا، بنقله من حال إلى حال أفضل وأحسن، فعن عوف بن مالك رضي الله عنه، قال: صَلَّى رَسُولُ اللهِ اللهِ عَلَى جِنَازَةٍ، فَحَفِظْتُ مِنْ دُعَائِهِ وَهُوَ يَقُولُ: «اللَّهُمَّ اغْفِرْ لَهُ، وَارْحَمْهُ، وَعَافِهِ، وَاعْفُ عَنْهُ، وَأَكْرِمْ نُزُلَهُ،

العيدين، باب صلاة العيدين (١٥٥٧). قال ابن حجر: إسناد صحيح، انظر: فتح الباري، لابن حجر العسقلاني (٢/ ٥١٠). واليومان في الجاهلية هما: يوم النيروز ويوم المهرجان، انظر: عون المعبود، للعظيم آبادي (٤٨٥/٣).

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري، كتاب الجنائز، باب الميت يسمع خفق النعال (۱۳۳۸)، صحيح مسلم، كتاب الجنة وصفة نعيمها وأهلها، (۲۸۷۰).

وَوَسِّعْ مُدْخَلَهُ، وَاغْسِلْهُ بِالْمَاءِ وَالثَّلْجِ وَالْبَرَدِ، وَنَقِّهِ مِنَ اخْطَايَا كَمَا نَقَّيْتَ الثَّوْبَ الْأَبْيَضَ مِنَ الدَّنسِ، وَأَبْدِلْهُ دَارًا خَيْرًا مِنْ دَارِهِ، وَأَهْلًا خَيْرًا مِنْ أَهْلِهِ، وَزَوْجًا خَيْرًا مِنْ زَوْجِهِ»(١).

وكذلك استخدمت أمنا عائشة رضي الله عنها، لفظ أبدل في باب التفضيل، حيث كانت ترى نفسها أفضل من السيدة خديجة، فرد عليها النبي الله عنها: كَانَ النّبِيُّ عَلَيْهِ إِذَا ذَكَرَ حَدِيجة أَثْنَى عَلَيْهَا فَأَحْسَنَ الثَّنَاءَ، فَعِرْتُ يَوْمًا، فَقُلْتُ: مَا أَكْثَرَ مَا تَذْكُرُهَا حَمْرًاءَ الشِّدْقِ، قَدْ أَبْدَلَكَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ بِهَا حَيْرًا مِنْهَا، قَالَ: «مَا أَبْدَلَنِي اللهُ عَزَّ وَجَلَّ بِهَا حَيْرًا مِنْهَا، قَالَ: «مَا أَبْدَلَنِي اللهُ عَزَّ وَجَلَّ فِهَا حَيْرًا مِنْهَا، قَالَ: «مَا أَبْدَلَنِي اللهُ عَزَّ وَجَلَّ فِهَا حَيْرًا مِنْهَا، قَالَ: «مَا أَبْدَلَنِي اللهُ عَزَّ وَجَلَّ فِهَا حَيْرًا مِنْهَا، قَالَ: «مَا أَبْدَلَنِي اللهُ عَزَّ وَجَلَّ خَيْرًا مِنْهَا» (٢).

واستخدمت أم سلمة رضي الله عنها لفظ البديل في بيان أفضلية الرسول صلى الله عليه وسلم على زوجها السابق أبي سلمة، فعندما تزوجها النبي على قالت: "فَقَدْ أَبْدَلَنِي اللهُ بِأَبِي سَلَمَةَ حَيْرًا مِنْهُ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ "(٣).

وفي رواية مسلم استخدمت أخلف لي، فقالت: "فَأَخْلَفَ اللهُ لِي رَسُولَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ" (٤).

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم، كتاب الجنائز (٩٦٣).

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد (٣٥٦/٤١)، (٢٤٨٦٤) قال الهيثمي: إسناده حسن، انظر: مجمع الزوائد ومنبع الفوائد: (٩ / ٢٢٤).

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد (٢٦/ ٢٦٣) (١٦٣٤٤)، رجاله ثقات، وأصله في مسلم.

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم، كتاب الجنائز (٩١٨).

وجاءت في حديث عمر بن الخطاب رضي الله عنه قَالَ: وَافَقْتُ رَبِي فِي ثَلَاثٍ، فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ، لَوِ اتَّخَذْنَا مِنْ مَقَامِ إِبْرَاهِيمَ مُصَلَّى، فَنَرَلَتْ: وَاتَّخَذُوا مِنْ مَقَامِ إِبْرَاهِيمَ مُصَلَّى وَآيَةُ الْحِجَابِ، قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ ، لَوْ وَاتَّخِذُوا مِنْ مَقَامِ إِبْرَاهِيمَ مُصَلَّى وَآيَةُ الْحِجَابِ، قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ ، لَوْ أَمَرْتَ نِسَاءَكَ أَنْ يَحْتَجِبْنَ؛ فَإِنَّهُ يُكَلِّمُهُنَّ الْبَرُّ وَالْفَاحِرُ، فَنَرَلَتْ آيَةُ الْحِجَابِ، وَاجْتَمَعَ نِسَاءُ النَّبِي عَلَيْ فِي الْغَيْرَةِ عَلَيْهِ، فَقُلْتُ هُنَّ: {عَسَى رَبُّهُ إِنْ طَلَقَكُنَ أَنْ وَاجْتَمَعَ نِسَاءُ النَّبِي عَلَيْ فِي الْغَيْرَةِ عَلَيْهِ، فَقُلْتُ هُنَّ: {عَسَى رَبُّهُ إِنْ طَلَقَكُنَ أَنْ يُبْدِلُهُ أَزْوَاجًا حَيْرًا مِنْكُنَّ} فَنَرَلَتْ هَذِهِ الْآيَةُ (۱).

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري، كتاب الصلاة، باب ما جاء في القبلة (٤٠٢)، صحيح مسلم، كتاب الطلاق (١٤٧٩).

## المبحث الثاني: البديل في العبادات

يظهر استخدام السنة في تشريع البديل في كثير من الأحكام الشرعية، وخاصة في جانب العبادات؛ مراعاة لمبدأ التيسير والتسهيل قي تأدية الطاعات، فالبدائل تجعل الناس يحرصون على الدوام على أداء العبادات وعدم التثاقل عنها، فعن عائشة رضي الله عنها قالت: قال النبي على «عَلَيْكُمْ بِمَا تُطِيقُونَ، فَوَاللهِ لَا يَمَلُ اللهُ حَتَّى مَّلُوا، وَكَانَ أَحَبَ الدِينِ إِلَيْهِ هَا دَامَ عَلَيْهِ صَاحِبُهُ» (۱). وخاصة مع وجود بعض الظروف التي تواجه الناس. وقال تعالى: ﴿ لَا يُكَلِّفُ اللهُ نَفْسًا إِلَا وُسَعَها لَهَا مَا كَسَبَتُ وَعَلَيْها مَا الناس. وقال تعالى: ﴿ لَا يُكَلِّفُ الله تعالى لا يكلف عباده فوق طاقتهم؛ وهذا من لطفه بمم ورأفته عليهم. وفي باب التيسير على الناس، ومراعاة أحوالهم، قال تعالى: ﴿ يُرِيدُ الله عَلَيْهِ مَا كُسَبَتُ الله عَلَيْهَ الله تعالى لا يكلف عباده فوق طاقتهم؛ وهذا من لطفه بمم ورأفته عليهم. وفي باب التيسير على الناس، ومراعاة أحوالهم، قال تعالى: ﴿ يُرِيدُ اللهُ أَن يُعَقِفَ عَنكُمُ وَخُلِقَ ٱلإِنسَانُ ضَعِيفًا ﴾ [النساء: ٢٨]

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري، كتاب الإيمان، باب أحب الدين إلى الله أدومه (٤٣)، صحيح مسلم، كتاب صلاة المسافرين وقصرها (بنحوه) (٧٨٥).

# المطلب الأول: البديل في الطهارة والصلاة

أولاً: الطهارة: فالطهارة من الأمور الواجبة في أداء العبادات، ومفتاح العبادات البدنية وأهمها الصلاة، فالمسلم يحتاج الماء للوضوء ورفع الحدث لأدائها، ولكن قد لا يتوفر الماء بنقصه أو الحاجة إليه، أو عدم القدرة على استخدامه، فجاء البديل بالتيمم من القرآن والسنة، قال تعالى: ﴿ وَإِن كُننُم مَّنَ الْغَايِطِ أَوْ لَكَمَسُنُم النِّسَاءَ فَلَمْ يَجَدُواْ مَاءً فَتَرَمَّمُواْ صَعِيدًا طَيِّبًا فَامْسَحُواْ بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ أَيْنَ اللَّهَ كَانَ عَفُواً غَفُورًا ﴾ فَتَيَمَمُواْ صَعِيدًا طَيِّبًا فَامْسَحُواْ بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ أَيْنَ اللَّهَ كَانَ عَفُواً غَفُورًا ﴾ والنساء: ٤٣]

وجاء البديل في السنة النبوية العملية تأكيداً وتطبيقاً لما ذكر في القرآن الكريم بالتيمم عند الحاجة للماء أو فقده، فعن عائشة رضي الله عنها، قالَتْ: حَرَجْنَا مَعَ رَسُولِ اللهِ فَي بَعْضِ أَسْفَارِه، حَتَّى إِذَا كُنَّا بِالْبَيْدَاءِ أَوْ قَالَتْ: حَرَجْنَا مَعَ رَسُولِ اللهِ فَي بَعْضِ أَسْفَارِه، حَتَّى التِمَاسِه، وَأَقَامَ النَّاسُ بِذَاتِ الجَيْشِ انْقَطَعَ عِقْدٌ لِي، فَأَقَامَ رَسُولُ اللهِ عَلَى التِمَاسِه، وَأَقَامَ النَّاسُ مِعَهُمْ مَعُهُ وَلَيْسُوا عَلَى مَاءٍ، فَقَالُوا: أَلاَ تَرَى مَا صَنَعَتْ عَائِشَةُ؟ أَقَامَتْ بِرَسُولِ اللهِ فَي وَالنَّاسِ وَلَيْسُوا عَلَى مَاءٍ، وَلَيْسَ مَعَهُمْ مَاءٌ، فَقَالُ: مَاءٌ، فَجَاءَ أَبُو بَكْرٍ وَرَسُولُ اللهِ فَي وَاضِعٌ رَأْسَهُ عَلَى فَخِذِي قَدْ نَامَ، فَقَالَ: حَبَسْتِ رَسُولَ اللهِ فَي وَالنَّاسِ، وَلَيْسُوا عَلَى مَاءٍ، وَلَيْسَ مَعَهُمْ مَاءٌ، فَقَالَ: عَاشِهُ أَنُو بَكْرٍ وَرَسُولُ اللهِ فَي وَاضِعٌ رَأْسَهُ عَلَى فَخِذِي قَدْ نَامَ، فَقَالَ: عَاشِهُ : فَعَاتَبَنِي أَبُو بَكْرٍ، وَقَالَ: مَا شَاءَ اللهُ أَنْ يَقُولَ وَجَعَلَ يَطْعُنُنِي بِيدِهِ فِي عَلَى فَخِذِي، فَلاَ مَكَانُ رَسُولِ اللهِ عَلَى غَيْرِ مَاءٍ، فَقَالَ اللهُ آيَةُ التَّيَمُّمِ حَيْنَ أَصْبَحَ عَلَى غَيْرِ مَاءٍ، فَقَالَ اللهُ آيَة التَّيَمُّمُوا»، فَقَالَ أُسَيْدُ بْنُ الحُضَيْرِ: مَا هِيَ بِأَولِ بَرَكَتِكُمْ يَا آلَ أَبِي بَكْرٍ، وَقَالَ أَسُهُ عَلَى غَيْرِ مَاءٍ، فَقَالَ أُسَيْدُ بْنُ الحُضَيْرِ: مَا هِيَ بِأَوّلِ بَرَكَتِكُمْ يَا آلَ أَبِي بَكْرٍ،

قَالَتْ: فَبَعَثْنَا البَعِيرَ الَّذِي كُنْتُ عَلَيْهِ، فَأَصَبْنَا العِقْدَ تَحْتَهُ"(١)، حيث إذا تعذر الأصل يصار إلى البدل(٢)، فالطهارة المائية هي الأصل في رفع الحدث فإذا عدمت حقيقة أو حكماً فينتقل إلى البديل وهو التيمم بالصعيد؛ حرصاً على تقديم الضرورات وحفظاً للحياة واستمرارها ومراعاة مصالح الناس.

وعن عمران بن حصين رضي الله عنه: أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ رَأَى رَجُلًا مُعْتَزِلًا، لَمْ يُصَلِّ فِي الْقَوْمِ، فَقَالَ: "يَا فُلَانُ، مَا مَنعَكَ أَنْ تُصَلِّي فِي الْقَوْمِ؛ لَمُعْتَزِلًا، لَمْ يُصَلِّ فِي الْقَوْمِ، فَقَالَ: "يَا وَسُولَ اللهِ، أَصَابَتْنِي جَنَابَةٌ وَلَا مَاءَ. قَالَ: "عَلَيْكَ بِالصَّعِيدِ فَإِنَّهُ ". فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ، أَصَابَتْنِي جَنَابَةٌ وَلَا مَاءَ. قَالَ: "عَلَيْكَ بِالصَّعِيدِ فَإِنَّهُ يَكُفِيكَ "(٣). وفي هذا الحديث بيان أن التيمم يكون بديلاً عن الماء عند فقده.

قال الإمام الشوكاني: الحديث يدل على مشروعية التيمم للصلاة عند عدم الماء من غير فرق بين الجنب وغيره، وقد أجمع على ذلك العلماء"(٤).

وعَنْ عبد الرحمن بن أبزى، قال: جَاءَ رَجُلٌ إِلَى عُمَرَ بْنِ الْخُطَّابِ: فَقَالَ: إِنِي أَجْنَبْتُ فَلَمْ أُصِبِ الْمَاءَ؟ فَقَالَ عَمَّارُ بْنُ يَاسِرٍ لِعُمَرَ بْنِ الْخُطَّابِ: أَمَا تَذْكُرُ أَنَّا كُنَّا فِي سَفَرٍ أَنَا وَأَنْتَ، فَأَمَّا أَنْتَ فَلَمْ تُصَلِّ، وَأَمَّا أَنَا فَتَمَعَّكْتُ (٥)

<sup>(</sup>۱)صحیح البخاري، کتاب التیمم، باب قول الله تعالى: "فلم تجدوا ماء فتیمموا صعیدا طیبا فامسحوا بوجوهکم وأیدیکم منه: " (۳۲۷)، ومسلم، کتاب الطهارة (۷٤٤).

<sup>(</sup>٢) قواعد الفقه، محمد عميم الإحسان، كراتشي ١٩٨٦ (٣١/١).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه، سبق تخريجه ص١٣.

<sup>(</sup>٤) نيل الأوطار (٢/٦/١).

<sup>(</sup>٥)فَتَمَعَّكَ: أَيْ تَمَرَّغَ فِي ترابه. وَالْمَعْكُ: الدَّلْكُ. وَالْمَعْكُ أَيْضًا: الْمَطْلُ. انظر: النهاية في غريب

فَصَلَّيْتُ، فَذَكَرْتُ لِلنَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَقَالَ النَّبِيُّ عَلَيْ: إِنَّمَا كَانَ يَكْفِيكَ هَكَذَا". فَضَرَبَ النَّبِيُّ عَلَيْ بِكَفَّيْهِ الْأَرْضَ، وَنَفَحَ فِيهِمَا، ثُمَّ مَسَحَ بِهِمَا وَجُهَهُ وَكَفَّيْهِ (١). وهنا يظهر أن الجهل في الحكم وعدم معرفة وجود البديل يؤدي للوقوع في الخطأ والمشقة.

ثانياً: البديل في الصلاة: جاء في هدي النبي على عند أداء الصلاة الترخيص للمريض أن يصلي قاعداً إن تعذر عليه القيام، وعلى جنب إذا لم يستطع القعود؛ للتسهيل عليه ورفع المشقة عنه، فعَنْ عمران بن حصين رضي الله عنه، قَالَ: كَانَتْ بِي بَوَاسِيرُ، فَسَأَلْتُ النَّبِيَّ عَنِ الصَّلاَةِ، فَقَالَ: «صَلِّ قَائِمًا، فَإِنْ لَمْ تَسْتَطِعْ فَعَلَى جَنْبٍ» (٢). فمن لا يستطيع القيام للصلاة أرشده إلى البديل المناسب لحاله نما يسهل عليه أداء يستطيع القيام للصلاة أرشده إلى البديل المناسب لحاله نما يسهل عليه أداء العبادة وفيه مراعاة لأحوال الناس وظروفهم.

وظهرت أهمية البدائل عندما احتاج الناس إلى معرفة دخول وقت الصلاة، والاجتماع لها، فكان الناس في بادئ الأمر يواجهون المشقة في ذلك، حيث كانوا يستخدمون الأسلوب التقليدي ويعلمون بعضهم بعضاً شفاها بحضور وقت الصلاة، فلما كثر الناس وثقل هذا الأمر عليهم، اجتمعوا ليختاروا وسيلة مناسبة لإعلام الناس بدخول الوقت، فأخذوا يطرحون البدائل

الحديث (۴/۳٤٣).

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري، كتاب التيمم، باب المتيمم هل ينفخ فيهما (٣٣٨) وباب باب التيمم للوجه والكفين (٣٦٨).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري (١١١٧)، سبق تخريجه ص١٣٠.

المختلفة بعضهم الناقوس، وبعضهم البوق وبعضهم النار..؛ وجاء البديل الأنسب والأقرب إلى التشريع وهو أن يشفع الأذان وأن يوتر الإقامة.

فعن عبد الله بن عمر، رضي الله عنهما، قال: كَانَ الْمُسْلِمُونَ حِينَ قَدِمُوا الْمَدِينَة، يَجْتَمِعُونَ فَيَتَحَيَّنُونَ الصَّلَاةَ، لَيْسَ يُنَادَى لَهَا، فَتَكَلَّمُوا يَوْمًا فِي قَدِمُوا الْمَدِينَة، يَجْتَمِعُونَ فَيَتَحَيَّنُونَ الصَّلَاةَ، لَيْسَ يُنَادَى لَهَا، فَتَكَلَّمُوا يَوْمًا فِي ذَلِكَ، فَقَالَ بَعْضُهُمْ: بَلْ ذَلِكَ، فَقَالَ بَعْضُهُمْ: بَلْ بُوقًا مِثْلَ قَرْنِ الْيَهُودِ، فَقَالَ عُمَرُ: أَوَلَا تَبْعَثُونَ رَجُلًا يُنَادِي بِالصَّلَاةِ، فَقَالَ بُعْضُولُ اللهِ عَلَى: "يَا بِلَالُ، قُمْ فَنَادِ بِالصَّلَاةِ" (١).

وعَنْ أنس بن مالك، رضي الله عنه، قَالَ: لَمَّا كَثُرَ النَّاسُ، قَالَ: ذَكَرُوا أَنْ يُورُوا نَارًا، أَوْ يَضْرِبُوا ذَكَرُوا أَنْ يُورُوا نَارًا، أَوْ يَضْرِبُوا نَاقُوسًا، فَأُمِرَ بِلَالٌ أَنْ يَشْفَعَ الْأَذَانَ، وَأَنْ يُوتِرَ الْإِقَامَةَ (٢).

وعند ابن خزيمة عَنْ عبد الله بْنِ زَيْدٍ، قَالَ: لَمَّا أَمَرَ النَّبِيُّ عَلَيْ اللَّالْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري، كتاب الأذان، باب بدء الأذان وقوله عز وجل وإذا ناديتم إلى الصلاة (۲۰۶)، صحيح مسلم، كتاب الصلاة، بمثله (۳۷۷).

<sup>(</sup>۲) صحيح البخاري، كتاب الأذان، باب الأذان مثنى مثنى (٦٠٥) وبمثله مطولا (٦٠٦)، وباب بدء الأذان وقوله عز وجل وإذا ناديتم إلى الصلاة، بمثله (٦٠٣)، وصحيح مسلم، كتاب الصلاة (بنحوه.)، (٣٧٨).

فَقَالَ: «إِنَّهَا لَرُؤْيَا حَقِّ إِنْ شَاءَ اللَّهُ، قُمْ فَأَلْقِ عَلَى بِلَالٍ مَا رَأَيْتَ، فَلْيُؤَذِّنْ، فَإِنَّهُ فَإِنَّهُ أَنْدَى صَوْتًا» فَقُمْتُ مَعَ بِلَالٍ فَجَعَلْتُ أُلْقِي عَلَيْهِ، وَيُؤَذِّنُ بِذَلِكَ، فَإِنَّهُ أَنْدَى صَوْتًه، وَهُوَ فِي بَيْتِهِ عَلَى الزَّوْرَاءِ فَقَامَ يَجُرُّ رِدَاءَه، يَقُولُ: وَالَّذِي فَسَمِعَ عُمَرُ صَوْتَهُ، وَهُو فِي بَيْتِهِ عَلَى الزَّوْرَاءِ فَقَامَ يَجُرُّ رِدَاءَه، يَقُولُ: وَالَّذِي بَعْتَ عُمَدًا عَلَيْ، بِالْحَقِّ لَأُرِيتُ مِثْلَ مَا رَأًى، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ: "فَلِلَهِ الْحَدْدُ"(١).

في هذه الحادثة يعلمنا النبي على منهجاً تطبيقياً في إيجاد الحلول واقتراح البدائل، فقد طرح الناس مجموعة من البدائل، فأخذ يستبعدها واحداً واحداً مع ذكر السبب؛ ثم جاءهم بالبديل الأفضل والأنسب حيث أقر ما جاء في رؤيا عبد الله بن زيد، فقال: إن هذا رؤيا حق ثم علمه بلالاً فأذن به وكان الوحى قد نزل مؤيدا الأذان.

قال ابن القيم: "وقد أبطل الله سبحانه بالأذان ناقوس النصارى وبوق اليهود، فإنه دعوة إلى الله سبحانه وتوحيده وعبوديته، ورفع الصوت به إعلاء لكلمة الإسلام وإظهارا لدعوة الحق وإخمادا لدعوة الكفر، فعوض عباده المؤمنين بالأذان عن الناقوس والطنبور "(٢).

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود كتاب الصلاة، باب كيف الأذان (۹۹)، جامع الترمذي، أبواب الصلاة عن رسول الله هي ، باب ما جاء في بدء الأذان) (بنحوه مختصرا.) (۱۸۹)، صحيح ابن حبان، كتاب الصلاة، باب الأذان، ذكر الخبر المصرح بأن النبي هو الذي أمر بلالا بتثنية الأذان وإفراد الإقامة، واللفظ له (۱۲۷۹). صححه ابن حجر، انظر: التلخيص الحبير (۱/

<sup>(</sup>٢) أحكام أهل الذمة (٣/ ١٢٣٩).

## المطلب الثاني: البديل في الصيام

ومن البديل في الصيام، ثبوت دخول شهر رمضان وثبوت العيد، فالأصل دخول شهر رمضان هو رؤيا الهلال، ولكن قد يتعذر بسبب السبب الضباب أو غيره، فجعل البديل هو التقدير، فعن ابْنَ عُمَرَ رضي الله عنهمَا قال: سمعت رسول الله على يقول: «إِذَا رَأَيْتُمُوهُ فَطُورُوا، فَإِنْ غُمَّ عَلَيْكُمْ فَاقْدُرُوا لَهُ»(١)، وفي رواية عند مسلم: "فَاقْدُرُوا لَهُ ثَلَاثِينَ(٢).

وفي هذا الحديث يعلمنا النبي البحث عن البديل في حال تعذر الأصل، فإذا تعذرت الرؤيا فالذهاب إلى البديل فاقدروا له بتمام شعبان ثلاثين يوماً لدخول رمضان، وبتمام رمضان ثلاثين يوماً لدخول شوال وثبوت عيد الفطر.

وكذلك من البديل في شهر رمضان وجوب القضاء بدل الفطر للحائض والنفساء بسبب وجود العذر الشرعي في نهار رمضان دون أن يترتب عليهما إثم أو نقص في الأجر، فالأصل أن صيام رمضان فرض على الجميع واستثنى من ذلك الحائض والنفساء وجعل لهما البديل وهو القضاء.

فعَنْ مُعَاذَةَ بنت عبد الله "أم الصهباء" رضي الله عنها، قَالَتْ: سَأَلْتُ

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري، كتاب الصوم، باب هل يقال رمضان أو شهر رمضان (۱۹۰۰)، وباب قول النبي صلى الله عليه وسلم إذا رأيتم الهلال فصوموا) (بمعناه مطولا.) (۱۹۰۷)، صحيح مسلم، كتاب الصيام (۱۰۸۰).

<sup>(</sup>۲) صحیح مسلم (۱۰۸۰).

عَائِشَةَ فَقُلْتُ: مَا بَالُ الْخَائِضِ تَقْضِي الصَّوْمَ وَلَا تَقْضِي الصَّلَاةَ؟ فَقَالَتْ: أَحْرُورِيَّةٍ، وَلَكِنِي أَسْأَلُ. قَالَتْ: كَانَ يُصِيبُنَا ذَلِكَ، أَحْرُورِيَّةٍ، وَلَكِنِي أَسْأَلُ. قَالَتْ: كَانَ يُصِيبُنَا ذَلِكَ، فَنُؤْمَرُ بِقَضَاءِ الصَّلَاةِ (١).

اتفق العلماء على وجوب قضاء الصيام على الحائض دون الصلاة (٢). وهذا من رحمة الله سبحانه بالمرأة ولطفه بها، ومراعاة للمصلحة الشرعية.

فينبغي على الحائض والنفساء ترك الأصل وهو الصيام إلى البدل وهو القضاء بعد رمضان عند زوال العذر.

ومن البدائل إبدال العتق بالصوم، وإبدال الصيام بالإطعام (٣)، فعن أبي هُرَيْرَةَ ﴿ وَابَدَالَ الصيام بالإطعام (٣)، فعن أبي هُرَيْرَةَ ﴿ وَاللّٰهِ مَلَكْتُ، قَالَ: مَا لَكَ، قَالَ: وَقَعْتُ عَلَى امْرَأَتِي وَأَنَا صَائِمٌ، فَقَالَ رَسُولَ اللهِ هَلَكْتُ، قَالَ: مَا لَكَ، قَالَ: وَقَعْتُ عَلَى امْرَأَتِي وَأَنَا صَائِمٌ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري، كتاب الحيض، باب لا تقضي الحائض الصلاة (۳۲۱)، صحيح مسلم، كتاب الحيض (۳۲۵).

<sup>(</sup>٢) انظر: شرح النووي (٤ / ٥٠٠)، فتح الباري (١ / ٤٦٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: الموسوعة الفقهية الكويتية، وزارة الأوقاف (٢٥٨/١٦).

قَالَ: أَطْعِمْهُ أَهْلَكَ (١).

يظهر استخدام البديل في كفارة الجماع في نهار رمضان، فالأصل في الكفارة هو عتق رقبة، وعند العجز عنها ينتقل إلى صيام شهرين متتابعين وفي حال عجزه أيضا يطعم ستين مسكيناً؛ تيسيراً وتخفيفاً على من أخطأ من غير عمد.

وقد أشار ابن حجر أن الأصل في هذا الحديث تقديم العتق على الصيام ثم الإطعام سواء قلنا الكفارة على الترتيب أو التخيير فإن هذه البداءة إن لم تقتض وجوب الترتيب فلا أقل من أن تقتضي استحبابه، وقال بن جرير الطبري هو مخير بين العتق والصوم ولا يطعم إلا عند العجز عنهما(٢).

<sup>(</sup>۱)صحیح البخاري، کتاب الصوم، باب إذا جامع في رمضان ولم یکن له شيء فتصدق علیه (۱)صحیح البخاري، کتاب کفارات الأیمان، باب قوله تعالی قد فرض الله لکم تحلة أیمانکم والله مولاکم (۲۷۰۹). صحیح مسلم، کتاب الصیام، باب تغلیظ تحریم الجماع في نحار رمضان علی الصائم (۱۱۱۱).

<sup>(</sup>٢) فتح الباري لابن حجر (٤/ ١٦٧).

## المطلب الثالث: البديل في أحكام الحج

على المحرم أن يلبس نعلين، وأن يلبس إزاراً؛ لكن الشرع خفف عليه عند عدم الاستطاعة بتوفير البديل؛ تيسيراً وتسهيلاً عليه، فعن ابن عباس رضي الله عنهما قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ عَلَيْ: «مَنْ لَمُ يَكُنْ لَهُ إِزَارٌ فَلْيَلْبَسِ رَضِي الله عنهما قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ عَلَيْ: «مَنْ لَمُ يَكُنْ لَهُ إِزَارٌ فَلْيَلْبَسِ خُفَّيْن»(۱).

وفي هذا الحديث أرشد النبي على صاحب العذر إلى البديل الأنسب الذي يرفع عنه الحرج، فعند تعذر الإزار للمحرم ينتقل إلى بدله وهو السراويل ومن يجد النعلين فإنه ينتقل إلى بدلهما وهو لبس الخفين.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، (٥٨٥٣)، صحيح مسلم، بنحوه، (١١٧٨) سبق تخريجه ص١٤.

# المبحث الثاني: البديل في الدعاء والذكر والسلوك المطلب الأول: البديل في الحث على الدعاء والذكر

حث النبي على الدعاء والذكر، وبين لهم أهمية استحضاره في جميع الأوقات، وواسى أصحابه من فقراء المسلمين بمن لا يقدر على صدقة الأموال بإيجاد البديل المناسب الذي يرفع حزهم ويستبدله بالفرح والسرور، فعَنْ أَبِي ذَرِّ هُ أَنَّ نَاسًا مِنْ أَصْحَابِ النَّبِي عَلَى قَالُوا لِلنَّبِي عَلَى قَالُوا لِلنَّبِي عَلَى قَالُوا لِلنَّبِي عَلَى الله والسرور، فعَنْ أَبِي ذَرِّ هُ أَنَّ نَاسًا مِنْ أَصْحَابِ النَّبِي عَلَى قَالُوا لِلنَّبِي عَلَى قَالُوا لِلنَّبِي عَلَى الله لَكُمُ مَا رَسُولَ الله ، ذَهَب أَهْلُ الدُّنُورِ بِالْأُجُورِ يُصَلُّونَ كَمَا نُصَلِّي ، وَيَصُومُونَ كَمَا نَصُومُ، وَيَتَصَدَّقُونَ بِفُضُولِ أَمْوَالِهِمْ قَالَ: "أَو لَيْسَ قَدْ جَعَلَ الله لَكُمْ مَا تَصَدَّقُونَ، إِنَّ بِكُلِّ تَسْبِيحَةٍ صَدَقَةً، وَكُلِّ تَكْبِيرَةٍ صَدَقَةً، وَكُلِّ تَكْبِيرَةٍ صَدَقَةً، وَكُلِّ تَكْبِيرَةٍ صَدَقَةً، وَكُلِّ تَكْمِيرَةٍ صَدَقَةً، وَكُلِّ تَكْبِيرَةٍ صَدَقَةً، وَكُلِّ تَكْمِيرَةٍ صَدَقَةً، وَكُلِّ تَكْمِيرَةٍ صَدَقَةً، وَكُلِّ تَكْبِيرَةٍ صَدَقَةً، وَكُلِّ تَكْبِيرَةٍ صَدَقَةً، وَكُلِّ تَعْمِيدَةٍ صَدَقَةً، وَفِي بُضْعِ أَحَدِكُمْ صَدَقَةً، قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ أَيَأْتِي أَحَدُنَا شَهْوَتَهُ وَيَكُونَ لَهُ فِيهَا أَجْرٌ؟ قَالَ: "أَرَأَيْتُمْ لَوْ وَضَعَهَا فِي حَرَامٍ أَكَانَ عَلَيْهِ فِيهَا وِزْرٌ؟ وَيَكُونَ لَهُ فِيهَا أَجْرً؟ قَالَ: "أَرَأَيْتُمْ لَوْ وَضَعَهَا فِي حَرَامٍ أَكَانَ عَلَيْهِ فِيهَا وِزْرٌ؟

هذا الحديث دال على شدة حرص الصحابة رضي الله عنهم على الأعمال الصالحة، وقوة رغبتهم في الخير فكانوا يجزنون على ما يتعذر عليهم فعله من الخير مما يقدر عليه غيرهم من الأغنياء على الصدقة بالأموال، فدلهم النبي على بديل مناسب يراعي ظروفهم ويناسب أحوالهم.

وبين لهم أن الصدقة لا تختص بالمال فحسب، بل ربما كانت هناك

<sup>(</sup>١)صحيح مسلم، كتاب الزكاة (١٠٠٦).

بدائل عن الصدقة وقد تكون أفضل في حق أصحابها ممن تعذر عليهم الصدقة، مثل الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، فإنه دعاء إلى طاعة الله وكف عن معاصيه، وذلك خير من النفع بالمال، وكذلك تعليم العلم النافع، وإقراء القرآن، وإزالة الأذى عن الطريق، والسعي في جلب النفع للناس ودفع الأذى عنهم، والدعاء للمسلمين، والاستغفار لهم؛ لأن كل ذلك يؤدي الغرض الذي يؤديه المال من تعديه النفع للآخرين، بل إن نفع الناس في دينهم أفضل من نفعهم في دنياهم.

وعَنْ عبد الله بن مسعود، ﴿ قَالَ: كُنَّا إِذَا كُنَّا مَعَ النَّبِي ﴾ فَقَالَ الصَّلَاةِ، قُلْنَا: السَّلَامُ عَلَى اللهِ مِنْ عِبَادِهِ، السَّلَامُ عَلَى فُلَانٍ وَفُلَانٍ، فَقَالَ النّبِيُ ﴾ وَلَكِنْ قُولُوا: النّبِيُ ﴾ وَلَكِنْ قُولُوا: النّبِيُ عَلَى اللهِ، فَإِنَّ اللهَ هُوَ السَّلَامُ، وَلَكِنْ قُولُوا: النّبِي وَرَحْمَةُ اللهِ التّبِي وَرَحْمَةُ اللهِ التّبِي وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ، السَّلَامُ عَلَيْكَ أَيُّهَا النّبِي وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ، السَّلَامُ عَلَيْكَ أَيُّهَا النّبِي وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ، السَّلَامُ عَلَيْنَا وَعَلَى عِبَادِ اللهِ الصَّالِينَ، فَإِنّكُمْ إِذَا قُلْتُمْ، أَصَابَ وَبَرَكَاتُهُ، السَّمَاءِ أَوْ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ، أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، وَأَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، وَأَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ عَبْدُ وَرَسُولُهُ، ثُمَّ يَتَحَيَّرُ مِنَ الدُّعَاءِ أَعْجَبَهُ إِلَيْهِ فَيَدْعُو» (١).

فنهى النبي ﷺ عن التسليم على الله وعلَّمهم بديل ما يَقُولُونَه وهو ما يليق بالله سبحانه وتعال، وهو عكس ما يجبُ أن يُقالَ؛ والبديل هو (التَّحِيَّاتُ بِلهِ، وَالصَّلَوَاتُ وَالطَّيِبَاتُ، السَّلَامُ عَلَيْكَ أَيُّهَا النَّبِيُّ وَرَحْمَةُ اللهِ

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري، كتاب الأذان، باب ما يتخير من الدعاء بعد التشهد وليس بواجب (۸۳۵)، صحيح مسلم، كتاب الصلاة (٤٠٢).

وَبَرَكَاتُهُ..)

وأنكر التسليم على الله، وبين أن ذلك عكس ما يجب أن يقال، فإن كل سلام ورحمة له ومنه، وهو مالكها ومعطيها. ووجه النهي عن السلام على الله لأنه المرجوع إليه بالمسائل المتعالي عن المعاني المذكورة، فكيف يدعي له وهو المدعو على الحالات؟(١).

وقال الخطابي: المراد أن الله هو ذو السلام فلا تقولوا: السلام على الله، فإن السلام منه بدأ، وإليه يعود، ومرجع الأمر في إضافته إليه أنه ذو السلام من كل آفة وعيب، ويحتمل أن يكون مرجعها إلى حظ العبد فيما يطلبه من السلامة من الآفات والمهالك. وقال النووي معناه: أن السلام اسم من أسماء الله تعالى، يعني السالم من النقائص، ويقال: المسلم أولياءه، وقيل: المسلم عليهم. قال ابن الأنباري أمرهم أن يصرفوه إلى الخلق، لحاجتهم إلى السلامة، وغناه سبحانه وتعالى عنها(٢).

وجعل النبي الله عنه الذكر عوضاً عن الخادم في قصة فاطمة رضي الله عنها عندما طلبت من علي رضي الله عنه خادماً فعن علي بن أبي طالب رضي الله عنه، أنَّ فاطمة عليها السلام أَتَت النبي الله عنه، أنَّ فاطمة عليها السلام أَتَت النبي الله عند مَنامِكِ ثَلَاثاً وَثَلَاثِينَ، أُخْبِرُكِ مَا هُوَ خَيْرٌ لَكِ مِنْهُ؟ تُسَبِّحِينَ الله عَنْدَ مَنامِكِ ثَلَاثاً وَثَلَاثِينَ، وَتُكبِّرِينَ الله أَرْبَعًا وَثَلَاثِينَ»(٣).

<sup>(</sup>١) انظر: فتح الباري (٢/ ٣١٢)، نقله ابن حجر عن البيضاوي والتوربشتي.

<sup>(</sup>٢) أعلام الحديث (شرح صحيح البخاري) (١/ ٥٤٨).

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، كتاب النفقات، باب خادم المرأة (٥٣٦٢)، كتاب فضائل الصحابة، باب

وهذا الحديث يدل على أهمية ملازمة الذكر والتسبيح وأن نفعه ليس مختصاً بالدار الآخرة فقط بل في الدار الدنيا والآخرة (۱). وقد اختُلف في معنى الخيرية هنا، فقال عياض: ظاهره أنه أراد أن يُعَلِّمهما أن عمل الآخرة أفضل من أمور الدنيا على كل حال، وإنما اقتصر على ذلك لَمّا لم يمكنه إعطاء الخادم، ثم علّمهما إذ فاهما ما طلباه ذكرًا يُحصِّل لهما أجرًا أفضل مما سألاه (۲). وقال القرطبيّ: -رحمه الله-: أحالهما على التسبيح، والتهليل، والتكبير؛ ليكون ذلك عوضًا من الدعاء عند الكرب والحاجة، ويمكن أن يكون من جهة أنه أحبّ لابنته ما يحبّ لنفسه من إيثار الفقر، وتُحمّل شدته بالصبر عليه؛ تعظيماً لأجرها (۳). وبهذين المعنيين، أو أحدهما تكون تلك بالصبر عليه؛ تعظيماً لأجرها أي: من التصريح بسؤال خادم، والله تعالى

وقال ابن بطال: وفيه حجة لمن فضل الفقر على الغنى حيث قال: "ألا أدلكما على ما هو خير لكما من خادم" فعلمهما الذكر، ولو كان الغنى أفضل من الفقر لأعطاهما الخادم، وعلمهما الذكر، فلما منعهما الخادم، وقصرهما على الذكر خاصة علم أنه إنما اختار لهما الأفضل عند الله(٤).

مناقب علي بن أبي طالب (٣٧٠٥). و (٣١١٣) (٣٧٠٥) (٥٣٦١) وصحيح مسلم، في كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار (٢٧٢٧).

<sup>(</sup>۱) عمدة القاري، العيني (۲۱/71)، شرح القسطلاني "إرشاد الساري لشرح صحيح البخاري (1/71).

<sup>(</sup>٢) إكمال المعلم بفوائد مسلم (٨/ ٢٢٠) وانظر: فتح الباري (١١/ ١٢٤).

<sup>(</sup>٣) المفهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم (٧/ ٥٥)، وانظر: فتح الباري (١١/ ١٢٤).

<sup>(</sup>٤) شرح صحيح البخاري لابن بطال (١٠/ ٨٨).

## المطلب الثاني: البديل في السلوك

يعتبر منهج تعديل السلوك من المناهج التي اتبعها النبي الله في تعديل سلوك الناس وإصلاح أحوالهم، وذلك بإعادة توجيه سلوك الأفراد عن طريق مساعدتهم بالتخلي عن سلوك خطأ أو حال معين إلى سلوك سليم يخلو من الغلط والضرر.

فمن ذلك ما جاء من منهج النبي صلى الله عليه من تعديل سلوك سلبي إلى سلوك إيجابي، ما رواه أبو هريرة على عن النبي على قال: «الْمُؤْمِنُ الْقُوِيُّ خَيْرٌ وَأَحَبُ إِلَى اللهِ مِنَ الْمُؤْمِنِ الضَّعِيفِ، وَفِي كُلِّ خَيْرٌ احْرِصْ عَلَى مَا يَنْفَعُكَ، وَاسْتَعِنْ بِاللهِ وَلَا تَعْجِزْ، وَإِنْ أَصَابَكَ شَيْءٌ فَلَا تَقُلْ: لَوْ أَيِّ فَعَلْتُ كَانَ كَذَا وَكَذَا، وَلَكِنْ قُلْ: قَدَّرَ اللهُ وَمَا شَاءَ فَعَلَ فَإِنَّ لَوْ تَفْتَحُ عَمَلَ الشَّيْطَانِ» (۱).

في هذا الحديث نحى النبي على عن قول لو إذا أصيب الإنسان من البلاء والآلام نتيجة فعل من أفعاله؛ لأنحا تفتح عمل الشيطان، ولما فيها تأسف على الفائت، ومنازعة للقدر، ثم بين البديل وهو قول "قَدَّرَ اللهُ وَمَا شَاءَ فَعَلَ"؛ لأنه يدل على الإيمان بالقدر والإذعان له(٢).

قال القاضي عياض: إن النهي على ظاهره وعمومه لكنه نهي تنزيه ويدل عليه قوله الله فإن لو تفتح عمل الشيطان، أي يلقى في القلب

<sup>(</sup>١)صحيح مسلم، كتاب القدر (٢٦٦٤).

<sup>(</sup>٢) تحفة الأبرار شرح مصابيح السنة، البيضاوي (٣/ ٣٠١).

معارضة القدر ويوسوس به الشيطان<sup>(١)</sup>.

وقال النووي: إن النهي إنما هو عن إطلاق ذلك فيما لا فائدة فيه فيكون نهي تنزيه لا تحريم، فأما من قاله تأسفا على ما فات من طاعة الله تعالى أو ما هو متعذر عليه من ذلك ونحو هذا فلا بأس به (٢).

وعَنْ أَنس بن مالك ﴿ قَالَ النَّبِيُ ﴾ قَالَ النَّبِيُ ﴿ لَا يَتَمَنَّيَنَّ أَحَدُكُمُ الْمَوْتَ مِنْ ضُرِّ أَصَابَهُ، فَإِنْ كَانَ لَا بُدَّ فَاعِلًا فَلْيَقُلِ: اللَّهُمَّ أَحْيِنِي مَا كَانَتِ الْحَيَاةُ خَيْرًا لِي، وَتَوَفَّنِي إِذَا كَانَتِ الْوَفَاةُ خَيْرًا لِي» (٣).

في هذا الحديث نمى النبي على عن تمني الإنسان الموت بسبب ضر أصابه؛ لأنه لا يعلم ما هو الخير له، ثم بين البديل، إن كان لا بد قائلا، وهو قول " اللَّهُمَّ أَحْيِنِي مَا كَانَتِ الْحَيَاةُ حَيْرًا لِي إلْح "؛ إذا كان ضرَّا أخرويًّا بأن خشى الفتنة في دينه وغلب على ظنه عدم القدرة على الصبر.

قال النووي: فيه التصريح بكراهة تمني الموت لضر نزل به من مرض أو فاقة أو محنة من عدو أو نحو ذلك من مشاق الدنيا، فأما إذا خاف ضررًا في دينه أو فتنة فيه فلا كراهة فيه لمفهوم هذا الحديث وغيره، وقد فعل هذا الثاني خلائق من السلف عند خوف الفتنة في أديانهم وفيه أنه إن خاف ولم

<sup>(1)</sup> إكمال المعلم بفوائد مسلم  $(\Lambda/10)$ .

<sup>(</sup>۲) شرح النووي على مسلم (۱٦/ ٢١٦).

<sup>(</sup>٣)صحيح البخاري، كتاب المرضى، باب تمني المريض الموت (٥٦٧١)، صحيح البخاري - كتاب الدعوات - باب الدعاء بالموت والحياة (٦٣٥١)، وصحيح مسلم، كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار (٢٦٨٠).

يصبر على حاله في بلواه بالمرض ونحوه فليقل: اللهم أحيني إن كانت الحياة خيرا لي إلخ والأفضل الصبر والسكون للقضاء (١).

<sup>(</sup>۱) شرح النووي على مسلم (۱۷/۷).

التيسير والتسهيل باستخدام البديل؛ دراسة حديثية موضوعية. د. محمد على أحمد الأعمر

#### المبحث الرابع: استخدام البديل في مجالات الحياة المختلفة:

المتتبع للسنة النبوية المطهرة يجد الكثير من الأحاديث النبوية والممارسات العملية لمبدأ البديل في جميع مجالات الحياة المختلفة الاجتماعية والسياسية والاقتصادية والإعلامية؛ للتسرية على الناس وحل مشكلاتهم وتحقيق مصالحهم ودفع الحرج والمشقة عنهم وفق معايير الشريعة ومقاصدها، وهذا ما سيتناوله البحث من خلال المجالات التالية:

# المطلب الأول: استخدام البديل في المجال الاجتماعي

حرص النبي على بناء المجتمع الإسلامي بناء سليماً بعيداً عن كل ما يعكر صفوه أو يؤثر فيه سلباً، وبما أن أهم عناصر المجتمع والمؤثر فيه هو الإنسان تجد أن النبي على قد عالج كل السلبيات التي يمكن أن تظهر في المجتمع بما يخص الإنسان بإيجاد البدائل، ومنها الحث على الصوم لمن تعذر عليه القدرة على الزواج؛ لحماية المجتمع من المشكلات الاجتماعية، ومنها تبديل الأسماء القبيحة والقاسية إلى الأحسن منها؛ صوناً للمجتمع من الابتذال.

# أولاً: البديل في الزواج:

شرع الله تعالى الزواج، وجعله من أسباب عقّة النفس، وكثرة الأمة، وعقّة الرجل، وعقّة المرأة، وعلى الجميع الحرص على أسباب العقّة والسلامة ولكن قد يتعذر القدرة على الزواج؛ لكثير من الأسباب وقد يؤدي هذا إلى انتشار الفاحشة، فكان لا بد من البحث عن الحلول التي تشغل الشباب وتحل هذه المشكلة، فكان الحل النبوي بالصوم لكبح جماح الشهوة في حال

تعذر الزواج، فأوجد النبي صلى الله عليه البديل لهذا وهو الصوم، فعنْ عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قَالَ: قَالَ لَنَا رَسُولُ اللهِ عَلَىٰ: «يَا مَعْشَرَ الله بن مسعود رضي الله عنه قَالَ: قَالَ لَنَا رَسُولُ اللهِ عَلَىٰ: وَأَحْصَنُ الشَّبَابِ، مَنِ اسْتَطَاعَ مِنْكُمُ الْبَاءَةَ فَلْيَتَزَوَّجْ، فَإِنَّهُ أَغُضُ لِلْبَصَرِ، وَأَحْصَنُ لِلْفَرْج، وَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَعَلَيْهِ بِالصَّوْمِ ، فَإِنَّهُ لَهُ وِجَاءً» (١).

فمن أهم المشكلات الاجتماعية التي تواجه الشباب هي عدم القدرة على الزواج فأرشدهم النبي إلى البديل الذي يهون عليهم ويصبرهم حتى تتحقق القدرة وهو الصوم وجعله وسيلة لحمايتهم من الوقوع في الفاحشة وهو من أسباب العفّة؛ لأنه يُضعف قوة النكاح والشهوة، ويُسبب غضّ البصر، فهو من أسباب السلامة.

قال النووي: من استطاع النكاح فليتزوج، ومن لم يستطع الجماع لعجزه عن مؤنه فعليه بالصوم ليقطع شهوته ويقطع شر منيه كما يقطعه الوجاء ووقع الخطاب على الشباب؛ مظنة شهوة النساء ولا ينفكون عنها غالبًا.

وذكر ابن القيم أن الأصل الزواج، وإذا تعذر ذلك صار للبديل، فجعل الصوم بديلاً لمن لم يستطع الزواج، فقال: "علاج العشق على نوعين: أصلي، وبدلي. وَأُمَرَهُ بالأصلي، وهو العلاج الذي وضع لهذا الداء، فلا ينبغي العدول عنه إلى غيره ما وجد إليه سبيلا"(٢).

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری، کتاب النکاح، باب قول النبی الله من منکم الباءة فلیتزوج (۱) صحیح البخاری، کتاب النکاح (۵۰۲۰)، وبَابُ مَنْ لَمْ یَسْتَطِعِ الْبَاءَةَ فَلْیَصُمْ (۵۰۲۰)، صحیح مسلم، کتاب النکاح (۱٤۰۰).

<sup>(</sup>٢) زاد المعاد في هدي خير العباد (٢) ٢٥٠).

ثانياً: البديل في الأسماء: حين يتأمل الناس في القرآن الكريم والسنة النبوية المطهرة يجد أن هناك مسميات جاء فيها التحريم أو الكراهة أو غير ذلك، ولكن ما منع الإسلام عن الناس شيئاً إلا وأبدلهم عوضًا عنه ما هو خير لهم، ويصب في مصلحتهم.

فقد نحى الله سبحانه وتعالى الناس عن قول: "راعنا" وعوض بدلاً منها بلفظ " انْظُرْنَا "، فقال الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَقُولُوا رَعِنَا وَقُولُوا انْظُرْنَا وَاسْمَعُوا وَلِلْكَ فِرِينَ عَكَذَابُ أَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ١٠٤]، حيث نحاهم الله تعالى عن قول: "راعنا"(۱)؛ لأنه من بأب التشبه باليهود عندما كانوا يقولون ذلك للنبي في من باب السخرية، وأبدلهم بأن يقولوا: "انظرنا"، قال ابن كثير: "نحى الله تعالى المؤمنين أن يتشبهوا بالكافرين في مقالهم وفعالهم، وذلك أن اليهود كانوا يعانون من الكلام ما فيه تورية لما يقولون: راعنا. يورون بالرعونة، كما قال تعالى: ﴿ مِّنَ اللّذِينَ هَادُوا يُحَرِّفُونَ يَعْمَا وَعَصَيْنَا وَاسْمَعْ عَيْرَ مُسْمَعِ وَرَعِنَا لَيّا فِٱلْسِنَبِمِ وَطَعْنَا فِي النّه وَاللّذِينَ هَادُوا أَنْ يَولُونَ اللّهِ وَلَكُنَا وَاسْمَعْ وَانْظُرْنَا لَكَانَ خَيْرًا لَمُمْمُ وَاقُومَ وَلَكِنَ وَلَكُنَا وَاسْمَعْ وَرَعِنَا لَيّا فِألْسِنَبِمْ وَطَعْنَا فِي الدِّينَ وَلَوْ أَنْهُمْ وَافُولُونَ سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا وَاسْمَعْ وَرَعِنَا لَيّا فِألْسِنَبِمْ وَلَعْنَا فَعَمَا وَعَصَيْنَا وَاسْمَعْ وَانْظُرْنَا لَكَانَ خَيْرًا لَمُمْمُ وَاقُومَ وَلَكِنَ وَلَكُنُ مُلْوَا لِلْهَ وَلِيلًا إلَى الله إلى الله إلى الساء] (١٠).

وبمذا جاء الهدي النبوي بالنهي عن التسمية بالأسماء القبيحة وكان من

<sup>(</sup>١) وذلك أُنَّما سبة بلغَة اليهود. انظر: الدر المنثور في التفسير بالمأثور (١/ ٢٥٢).

<sup>(</sup>۲) تفسیر ابن کثیر (۱/ ۳۷۳).

وعَنْ عروة بن الزبير عَلَيْهُ قَالَ: كَانَ النَّبِيُّ الْأَدِ اللَّهِ الْاسْمَ الْقَبِيحَ حَوَّلَهُ إِذَا سَمِعَ الْاسْمَ الْقَبِيحَ حَوَّلَهُ إِلَى مَا هُوَ أَحْسَنُ مِنْهُ (٢).

ولأهمية الموضوع نجد العلماء جعلوه في عناوين الأبواب والتراجم، فالبخاري في كتاب الأدب سماه باب تحويل الاسم إلى اسم أحسن منه، وعند مسلم باب استحباب تغيير الاسم القبيح إلى حسن<sup>(٦)</sup>، وسماه الترمذي باب ما جاء في تغيير الأسماء.

ومن الأحاديث الواردة في تبديل النبي على للأسماء، أنه غير أسماء بعض الأطفال غير المستحسنة، فعَنْ سَهْلِ بْنِ سَعْدٍ قَالَ: "أُنِيَ بِالْمُنْدِرِ بْنِ أَسِيْدٍ إِلَى رَسُولِ اللهِ عَلَى خَذِهِ، وَلَدَ، فَوَضَعَهُ النّبِيُ عَلَى فَخِذِهِ، وَأَبُو أُسَيْدٍ إِلَى رَسُولِ اللهِ عَلَى فَخِذِهِ، فَأَمْرَ أَبُو أُسَيْدٍ بِابْنِهِ فَاحْتُمِلَ أُسَيْدٍ جَالِسٌ، فَلَهِيَ النّبِيُ عَلَى فَالْمَتُهُمْ فَاسْتَفَاقَ رَسُولُ اللهِ عَلَى فَخِذِ رَسُولِ اللهِ عَلَى فَالْبُوهُ فَاسْتَفَاقَ رَسُولُ اللهِ عَلَى فَخِذِ رَسُولِ اللهِ عَلَى فَقَالَ: أَيْنَ مَنْ عَلَى فَخِذِ رَسُولِ اللهِ عَلَى فَقَالَ: أَيْنَ

<sup>(</sup>۱) جامع الترمذي، أبواب الأدب عن رسول الله ﷺ ، باب ما جاء في تغيير الأسماء (٢٨٣٩). قلت: فيه عمر بن علي المقدمي وهو ثقة، مدلس ورواه بالعنعنة، انظر: تقريب التهذيب: (١ / ٢٥٥).

<sup>(</sup>٢) مصنف ابن أبي شيبة، كتاب الأدب، في تغيير الأسماء (٢٦٤١٥)، وهذا من مراسيل عروة، قال ابن حجر: وقد وصله الترمذي من وجه آخر عن هشام بذكر عائشة فيه. انظر: فتح الباري (٧٦/١٠).

<sup>(</sup>٣) كما بوب الإمام النووي وغيره من الشراح.

الصَّبِيُّ؟ فَقَالَ أَبُو أُسَيْدٍ: أَقْلَبْنَاهُ يَا رَسُولَ اللهِ، فَقَالَ: مَا اسْمُهُ؟ قَالَ: فُلَانٌ يَا رَسُولَ اللهِ، فَقَالَ: هَا اللهِ، قَالَ: لَا، وَلَكِنِ اسْمُهُ الْمُنْذِرُ. فَسَمَّاهُ يَوْمَئِذٍ الْمُنْذِرَ"(١).

قال ابن حجر: فكأنه كان سماه اسمًا ليس مستحسنًا فسكت عن تعيينه ... وقال الداودي سماه المنذر تفاؤلا أن يكون له علم ينذر به (٢).

وقد كان النبي على إذا استقبح اسماً بدله، فقد بدل اسم عاصية إلى جميلة، وكذلك حول اسم عاصي إلى مطيع، فعن ابن عمر رضي الله عنهما: أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيُّ اسْمَ عَاصِيةً وَقَالَ: أَنْتِ جَمِيلَةُ (٣).

وعن عبد الله بن مطيع، عَنْ أَبِيهِ، قال: كَانَ اسْمُهُ الْعَاصِيَ، فَسَمَّاهُ رَسُولُ اللهِ ﷺ مُطِيعًا (٤).

وقد بدل النبي عَلَى اسم حزن بسهل؛ لأنه رأى فيه امتهان لكرامة الإنسان، فعَنِ سعيد ابْنِ الْمُسَيِّبِ، عَنْ أَبِيهِ أَنَّ أَبَاهُ جَاءَ إِلَى النَّبِيِّ عَلَى، فَقَالَ: مَا اسْمُكُ؟ قَالَ حَزْنٌ(٥). قَالَ: أَنْتَ سَهْلٌ، قَالَ: لَا أُغَيِّرُ اسْمًا سَمَّانِيهِ أَبِي قَالَ ابْنُ الْمُسَيِّبِ: فَمَا زَالَتِ الْحُرُونَةُ فِينَا بَعْدُ(٦).

<sup>(</sup>۱)صحیح البخاري، كتاب الأدب، باب تحویل الاسم إلى اسم أحسن منه (۱۹۱)، صحیح مسلم، كتاب الآداب (۲۱٤۹).

<sup>(</sup>۲) انظر: فتح الباري (۱۰/ ۵۷٦).

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم، كتاب الآداب (٢١٣٩).

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم، كتاب الجهاد والسير (١٧٨٢).

<sup>(</sup>٥) الحُزْن: مَا غَلُظ مِن الأرض، وهو ضدُّ السهل، واستعمل في الخُلُق، يقال: في فلان مُخزونةٌ، أي: في خُلُقه غِلظة وقساوة. انظر: فتح الباري (١٠/ ٥٧٤).

<sup>(</sup>٦) صحيح البخاري، كتاب الأدب، باب اسم الحزن (٦١٩٠).

وعند أبي داود أَنَّ النَّبِيَّ عَلَىٰ قَالَ لَهُ: مَا اسْمُكَ قَالَ: حَزْنٌ. قَالَ: أَنْتَ سَهُلُ قَالَ: لَا، السَّهْلُ يُوطَأُ وَيُمُتَهَنُ. قَالَ سَعِيدٌ: فَظَنَنْتُ أَنَّهُ سَيُصِيبُنَا بَعْدَهُ حُزُونَةً(١).

وقَالَ أبو داود معقبًا على هذا الحديث: «وَغَيَّرَ النَّبِيُّ عَلَيْ اسْمَ الْعَاصِ، وَعَزِيزٍ، وَعَتَلَةَ، وَشَيْطَانٍ، وَالْحَكَمِ، وَغُرَابٍ، وَحُبَابٍ، وَشِهَابٍ، فَسَمَّاهُ هشاماً، وَسَمَّى حَرْبًا سَلْمًا، وَسَمَّى الْمُضْطَجِعَ الْمُنْبَعِثَ، وَأَرْضًا تُسَمَّى عَفِرَة سَمَّاهُ، وَسَمَّى خَفِرَة سَمَّاهُ شَعْبَ الْمُدَى، وَبَنُو الزِّنْيَةِ، سَمَّاهُمْ بَنِي سَمَّاهُمْ بَنِي السِّسْدَةِ، وَسَمَّى بَنِي مُغُوية، بَنِي رِشْدَة» قَالَ أَبُو دَاوُدَ: «تركت أسانيدها للإختصار»(٢).

قال الخطابي: أما العاص: فإنما غيره كراهة لمعنى العصيان، وإنما سمة المؤمن الطاعة والاستسلام. وعزيز: إنما غيره لأن العزة لله سبحانه، وشعار العبد: الذَّلة والاستكانة، وقد قال سبحانه عندما يقرع بعض أعدائه: { دُقْ العبد: الذَّلة والاستكانة، وقد قال سبحانه عندما يقرع بعض أعدائه: والغلظة، إنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْكَرِيمُ } [الدخان: ٤٩]. وعتلة: معناها الشدّة والغلظة، ومنه قولهم: رجل عتل، أي: شديد غليظ. ومن صفة المؤمن: اللين والسُّهولة. والحكم: هو الحاكم الذي إذا حكم لم يُردُّ حكمه، وهذه الصفة لا تليق بغير والحد، ومن أسمائه الحكم. وغراب: مأخوذ من الغَرْب، وهو البعد، ثم هو حيوان خبيث الفعل، خبيث الطعم، وقد أباح رسول - على الفعل، خبيث الطعم، وقد أباح رسول - على الله عنه في المناه الحكم.

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود، كتاب الأدب، باب في تغيير الاسم القبيح (٩٥٦)، مسند أحمد (١٠/ ٥٦٣) (٥٦٣٨)، إسناده صحيح.

<sup>(</sup>٢) انظر: سنن أبي داود (٣١٠/٧).

الحل والحرم. وحباب: نوع من الحيات، وقد رُوى أن الحباب اسم الشيطان. فقيل: إنه أراد به المارد الخبيث من شياطين الجن، وقيل: إن نوعاً من الحيات يقال لها الشياطين، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ طَلَعُهَا كَأَنَهُ رُءُوسُ الشَّيَطِينِ ﴾ يقال لها الشياطين، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ طَلَعُهَا كَأَنَهُ رُءُوسُ الشَّيَطِينِ ﴾ [الصافات ٦٥]. والشهاب: شعلة من النار، والنار عقوبة الله سبحانه، وهي معرقة مهلكة. وأما عَفِرة: فهي نعت للأرض التي لا تنبت شيئاً، أخذت من العُفْرة، وهي: لون الأرض القحلة، فسماها خضرة على معنى التفاؤل لتخضر ومُرع. انتهى. وقوله: عفرة: المحفوظ عقرة، بالقاف، كأنه كره اسم العَقرِ؛ لأن العاقِرَ هي المرأة التي لا تحمل، وشجرة عاقر: لا تحمل (١).

وكذلك بدل النبي على من اسم أصرم إلى زرعة؛ لأن اسم زرعة مستحسن ويدل على الخير بخلاف أصرم؛ لأنّه منبئ عن انقطاع الخير والبركة، فبادله به (٢)، فعن أسامة بن أَخدري أَنَّ رَجُلًا يُقَالُ لَهُ أَصْرَمُ كَانَ فِي النَّفَرِ اللّهِ عَلَى: مَا اسْمُكَ؟ قَالَ: أَنَا اللّهِ عَلَى: أَنَوْا رَسُولَ اللهِ عَلَى: أَنَا وَسُولُ اللهِ عَلَى: مَا اسْمُكَ؟ قَالَ: أَنَا أَصْرَمُ. قَالَ: بَلْ أَنْتَ زُرْعَةُ (٣).

قال الطبري: لا تنبغي التسمية باسم قبيح المعنى ولا باسم يقتضي التزكية له ولا باسم معناه السب... وقد غير رسول الله على عدة أسماء وليس ما غير من ذلك على وجه المنع من التسمي بها بل على وجه الاختيار، قال: ومن ثم أجاز المسلمون أن يسمى الرجل القبيح بحسن والفاسد بصالح ويدل عليه أنه

<sup>(</sup>١) انظر: معالم السنن، الخطابي (٤/ ١٢٧).

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق (٤/ ٣٤٤).

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود، كتاب الأدب، باب في تغيير الاسم القبيح (٤٩٣٩). إسناده حسن.

لله لم يلزم حزنا لما امتنع من تحويل اسمه إلى سهل بذلك ولو كان ذلك لازما لما أقره على قوله: "لا أغير اسما سمانيه أبي "(١).

ومن ذلك ما جاء في تبديل اسم بَرَّةَ إلى اسم آخر؛ لأنه يقتضي التزكية، فعَنِ ابن عباس رضي الله عنه، قَالَ: كَانَتْ جُوَيْرِيَةُ اسْمُهَا بَرَّةُ، فَحَوَّلَ رَسُولُ اللهِ عِلْمَ اللهِ عَنْهُ، وَكَانَ يَكْرَهُ أَنْ يُقَالَ: حَرَجَ مِنْ عِنْدِ بَرَّةَ (٢).

وقد بوب الإمام البخاري بابا في تحويل الاسم إلى اسم أحسن منه، وروى عن أبي هريرة أنَّ زَيْنَبَ كَانَ اسْمُهَا بَرَّةَ، فَقِيلَ: تُزَكِّي نَفْسَهَا، فَسَمَّاهَا رَسُولُ اللهِ عَلَى زَيْنَبَ (٣).

وعن زَيْنَبُ بِنْتُ أُمِّ سَلَمَةً (٤) قَالَتْ: كَانَ اسْمِي بَرَّةَ، فَسَمَّانِي رَسُولُ اللهِ وَعَن زَيْنَبُ بِنْتُ جَحْشٍ وَاسْمُهَا بَرَّةُ فَسَمَّاهَا وَيُنْبَ بِنْتُ جَحْشٍ وَاسْمُهَا بَرَّةُ فَسَمَّاهَا زَيْنَبَ (٥).

وفي رواية عن مُحَمَّدِ بْنِ عَمْرِو ﷺ قَالَ: سَمَّيْتُ ابْنَتِي بَرَّةَ فَقَالَتْ لِي زَيْنَبُ بِنْتُ أَبِي سَلَمَةَ: إِنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ نَحَى عَنْ هَذَا الْإِسْمِ، وَسُمِّيتُ بَرَّةَ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: "لَا تُزَكُّوا أَنْفُسَكُمُ، اللهُ أَعْلَمُ بِأَهْلِ الْبِرِّ مِنْكُمْ". فَقَالُوا: بِمَ

<sup>(</sup>١) انظر: فتح الباري (١٠/ ٥٧٦).

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم، كتاب الآداب (٢١٤٠).

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، كتاب الأدب، باب تحويل الاسم إلى اسم أحسن منه (٦١٩٢).

<sup>(</sup>٤) هي ربيبة النبي ﷺ، أخت: عمر بن أبي سلمة، أمها: أم سلمة زوج النبي ﷺ، وابنها أبو عبيدة بن عبد الله بن زمعة.

<sup>(</sup>٥) صحيح مسلم، كتاب الآداب (٢١٤٢).

نُسَمِّيهَا؟ قَالَ: "سَ**مُّوهَا زَيْنَبَ**"<sup>(١)</sup>.

وكذلك بدل النبي الله أسماء بعض الثمار كما بدل اسم الكرم إلى العنب، فعن العنب، فقد نمى عن إطلاق الكرم عن أحد أنواع النبتات وسماه العنب، فعن وائل بن حجر، أَنَّ النَّبِيَّ اللهُ قَالَ: «لَا تَقُولُوا الْكَرْمُ، وَلَكِنْ قُولُوا الْعِنَبُ وَالْجَبَلَةُ» (٢).

وسبب كراهة ذلك أن لفظة الكرم كانت العرب تطلقها على شجر العنب، وعلى العنب، وعلى الخمر المتخذة من العنب؛ سموها كرمًا لكونها متخذة منه؛ ولأنها تحمل على الكرم والسخاء، لأن أصحاب المعاصي كانوا يجلسون مع بعضهم يشربون، ويحب أحدهم أن يكون أحسن من الموجودين، فيوزع الخمر على الحاضرين؛ لأجل أن يكون صاحب الكرم والجود والسخاء والبذل، فكره الشرع إطلاق هذه اللفظة على العنب وشجره؛ لأنهم إذا سمعوا اللفظة ربما تذكروا بما الخمر وهيجت نفوسهم إليها فوقعوا فيها أو قاربوا ذلك؛ ولهذا سموها بالعنب لئلا يتبادر إلى ذهنهم تعلقها بالكرم، والله أعلم أن.

قال الخطابي ما ملخصه إن المراد بالنهي تأكيد تحريم الخمر بمحو اسمها ولأن في تبقيه هذا الاسم لها تقريرا لما كانوا يتوهمونه من تكرم شاربها فنهى عن تسميتها كرمًا، وقال: إنما الكرم قلب المؤمن لما فيه من نور الإيمان وهدى

<sup>(</sup>١) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم، كتاب الألفاظ من الأدب وغيرها (٢٢٤٨).

<sup>(</sup>٣) انظر: شرح النووي على مسلم (١٥/٤).

الإسلام<sup>(١)</sup>.

وبدّل النبي على أسماء بعض الأماكن، حيث سمى المدينة طيبة، فعَنْ جابر بن سمرة قال: سمعت رسول الله على يقول: "إِنَّ اللهَ تَعَالَى سَمَّى الْمَدِينَةَ طَابَةَ"(٢)، وفي رواية عند الإمام أحمد قال جابر: كانوا يقولون: يثرب والمدينة. فقال النَّبِيُ على: "إِنَّ الله سَمَّاهَا طَيْبَةَ"(٣).

وعن زيد بن ثابت، عَنِ النبي عَلَيْ قال: "إِنَّمَا طَيْبَةُ يَعْنِي الْمَدِينَةَ" (٤). ثالثاً: البديل في الجمال والزينة

عَنْ عبد الرحمن بن طَرَفَة: أَنَّ جَدَّهُ عَرْفَجَةَ بْنَ أَسْعَدَ قُطِعَ أَنْفُهُ يَوْمَ الْكُلَابِ، فَاتَّخَذَ أَنْفًا مِنْ وَرِقٍ، فَأَنْتَنَ عَلَيْهِ، فَأَمَرَهُ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْكُلَابِ، فَاتَّخَذَ أَنْفًا مِنْ ذَهَب (٥).

هنا أمر النبي على عرفجة أن يستبدل الفضة بالذهب من باب الحفاظ على صحته ومنظره، فالأنف إذا ذهب صار منظر الرجل مشوهاً وغير مستحسن، فكونه يوضع شيء من الذهب يغطيه بحيث لا ينتن فإن ذلك سائغ وفيه دليل على جواز استعمال الذهب بديلاً عن الفضة في مثل ذلك،

<sup>(</sup>١) فتح الباري (١٠/ ٥٦٧).

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم، كتاب الحج (١٣٨٥).

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد (٩ / ٤٨٣٧)، إسناده حسن.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، كتاب المغازي، باب غزوة أحد، (٤٠٥٠)، صحيح مسلم، واللفظ له، كتاب الحج (١٣٨٤).

<sup>(</sup>٥) سنن أبي داود، كتاب الخاتم، باب ما جاء في ربط الأسنان بالذهب (٤٢٣٢)، جامع الترمذي – أبواب اللباس، باب ما جاء في شد الأسنان بالذهب، وقال: حديث حسن (١٧٧٠).

والأصل هو منع الذكور من استخدام الذهب، وفي هذا الحديث استثناء مثل هذه الصورة؛ من باب التطبيب والجمال، وفي هذا تيسير وتسهيل على الناس في جانب العلاج.

# المطلب الثاني: استخدام البديل في المجال العسكري

كان النبي على درجة عالية في القدرة على التخطيط والإدارة؛ لهذا نجده يختار أمراءه وقادته بعناية فائقة ثم يستبدلهم إذا استدعى الأمر ذلك، ففي فتح مكة اختار سعد بن عبادة ليكون قائداً لأحد الألوية، ولكن سعد بن عبادة حصل منه أمراً لم يتوافق مع المنهج النبوي الذي كان يقوم على التسامح والحرص على حقن الدماء، فمع بداية الفتح ما كان من سعد إلا أن توعد أبا سفيان وأساء إليه، وقال له: اليوم يوم الملحمة، فضار هذا أبا سفيان، فشكاه للنبي أنه أنها كان من النبي الإأن عزله، وجعل مكانه ابنه قيس بن سعد بن عباده بدلاً منه؛ فجاء في الخبر أن النبي بعث سعد بن عباده في كتيبة الأنصار في مقدمة رسول الله الله في الكتائب. فقال الأنصار عليهم سعد بن عبادة معه الراية، فقال سعد بن العباس: هؤلاء الأنصار عليهم سعد بن عبادة معه الراية، فقال سعد بن عبادة: " يا أبا سفيان اليوم يوم الملحمة اليوم تستحل الكعبة" ولما بلغ النبي قول سعد قال: "كذب (٢) سعد، ولكن هذا يوم يعظم الله فيه الكعبة المحمة اليوم تستحل الكعبة ولما بلغ النبي قول سعد قال: "كذب (٢) سعد، ولكن هذا يوم يعظم الله فيه الكعبة المحمة اليوم يعظم الله فيه الكعبة المحمة اليوم الملحمة اليوم يعظم الله فيه الكعبة قول سعد قال: "كذب (٢) سعد، ولكن هذا يوم يعظم الله فيه الكعبة قول سعد قال: "كذب (٢) سعد، ولكن هذا يوم يعظم الله فيه الكعبة قول سعد قال: "كذب (٢) سعد، ولكن هذا يوم يعظم الله فيه الكعبة قول سعد قال: "كذب (٢) سعد، ولكن هذا يوم يعظم الله فيه الكعبة المحمة المحمة

<sup>(</sup>۱) السنن الكبرى، للبيهقي، كتاب السير، باب فتح مكة حرسها الله تعالى (۹/ ۱۲۰) (۱) السنن الكبرى، للبيهقي، كتاب السير، باب فتح مكة حرسها الله تعالى (۱۸۳٤۹) وانظر: فتح الباري (۱٤/۸). روي من طريق إسماعيل بن أبي أويس، قال عنه ابن حجر: صدوق، أخطأ موسى بن عقبة مرسلا. قلت: فيه إسماعيل بن أبي أويس، قال عنه ابن حجر: صدوق، أخطأ في أحاديث من حفظه، انظر: تقريب التهذيب: (۱٤۱)

<sup>(</sup>٢)كذب: أخطأ، فيه إطلاق الكذب على الإخبار بغير ما سيقع ولو كان قائله بناه على غلبة ظنه وقوة القرينة انظر: فتح الباري (١٣/٨)..

ويوم تكسى فيه الكعبة"(١).

وذكر الأموي في المغازي أن أبا سفيان قال للنبي الله لله حذاه: أمرت بقتل قومك؟ قال: لا. فذكر له ما قاله سعد بن عبادة، ثم ناشده الله والرحم، فقال: "يا أبا سفيان اليوم يوم المرحمة، اليوم يعز الله قريشًا". وأرسل إلى سعد بن عباده فأخذ الراية منه ثم دفعها إلى ابنه قيس (٢). حيث جعل قيس بن سعد قائدًا لفرقة الأنصار بدلًا عن أبيه من باب حقن الدماء وحماية الناس، ولئلًا يترتب على ما قال فتنة.

وفي الجانب التطبيقي لاستخدام البديل ما فعله النبي في وضع أكثر من قائد كبدلاء للقائد الرئيس في غزوة مؤته حيث جعل جعفر بن أبي طالب بديلاً لزيد بن حارثة في حال قتل، وجعل عبد الله بن رواحة بديلاً لجعفر في حال قتل؛ حفاظًا على سير المعركة بصورة صحيحة ولئلاً يفقد الجيش أميره، فهو أساس الثبات في المعركة.

فقد روى البخاري عن عبد الله بن عمر شه قال: "أَمَّرَ رسول الله عَلَى فقد روى البخاري عن عبد الله بن حارثة فقال رسول الله على: إن قتل زيد ابن حارثة فقال رسول الله على: إن قتل جعفر فعبد الله بن رواحة"(٣).

ومن رواية ابن سعد، قال رسول الله، ﷺ: "أمير الناس زيد بن حارثة، فإن قتل فجعفر ابن أبي طالب، فإن قتل فعبد الله بن رواحة، فإن

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، كتاب المغازي، باب أين ركز رسول الله رايته يوم فتح مكة (٤٠٣٠)..

<sup>(</sup>٢)، المغازي، الواقدي (٦٣٥)، عيون الأثر، ابن سيد الناس، (٢٢٣/٢)، فتح الباري (١٢/٨).

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، كتاب المغازي، باب غزوة مؤتة (٤٠١٣).

# قتل فليرتض المسلمون بينهم رجلًا فيجعلوه عليهم"(١).

وكذلك موقف النبي على من كفار قريش عند فتح مكة، فقد استبدل العقوبة بالعفو؛ ليبين للناس سماحة الإسلام وغايته، وتأليفًا لقلوبهم لدخول الإسلام، فقال لهُمُ على حِينَ اجْتَمَعُوا فِي الْمَسْجِدِ: "مَا تَرَوْنَ أَيِّ صَانِعٌ لِإسلام، فقال لهُمُ عَلَى حِينَ اجْتَمَعُوا فِي الْمَسْجِدِ: "مَا تَرَوْنَ أَيِّ صَانِعٌ لِإِسلام، فقال لهُمُ عَلَى حِينَ اجْتَمَعُوا فِي الْمَسْجِدِ: "مَا تَرَوْنَ أَيِّ صَانِعٌ لِإِسلام، فقال لهُمُ عَلَى اللهُ المُسْتَعِدِ: "مَا تَرَوْنَ أَيِّ صَانِعٌ لِللهِ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>۱) الطبقات الكبرى (۱۲۸/۲).

<sup>(</sup>۲) السنن الكبرى للبيهقي، كتاب السير، جماع أبواب السير، باب فتح مكة حرسها الله تعالى، ذكره البيهقي من حكاية الشافعي عن أبي يوسف بعد ذكر قصة فتح مكة (١٨٣٤٣). قلت: إسناده حسن.

أَمُّ أَجِدْكُمْ ضُلَّالًا فَهَدَاكُمُ اللهُ بِي، وَعَالَةً فَأَغْنَاكُمُ اللهُ بِي، وَمُتَفَرِّقِينَ فَقَالُوا: اللهُ فَرَسُولُهُ أَمَنُ فَقَالَ: أَلَا تُجِيبُونِيْ؟ فَقَالُوا: اللهُ وَرَسُولُهُ أَمَنُ فَقَالَ: أَلَا تُجِيبُونِيْ؟ فَقَالُوا: الله وَرَسُولُهُ أَمَنُ تَقُولُوا كَذَا، وَكَذَا، وَكَانَ مِنَ الْأَمْرِ كَذَا، وَكَذَا لِأَشْيَاءَ عَدَّدَهَا - زَعَمَ عَمْرُو أَنْ لَا يَحْفَظُهَا - فَقَالَ: "أَلَا تَرْضَوْنَ أَنْ يَذْهَبُونَ بِرَسُولِ اللهِ إِلَى تَرْضَوْنَ أَنْ يَذْهَبُونَ بِرَسُولِ اللهِ إِلَى تَرْضَوْنَ أَنْ يَذْهَبُونَ بِرَسُولِ اللهِ إِلَى رَحَالِكُمُ الْأَنْصَارُ شِعَارٌ، وَالنَّاسُ دِثَارٌ، وَلَوْلَا الْهِجْرَةُ لَكُنْتُ الْمَرَأَ مِنَ الْأَنْصَارِ، وَلَوْ سَلَكَ النَّاسُ وَادِيًا، وَشِعْبًا لَسَلَكْتُ وَادِيَ الْأَنْصَارِ، وَشِعْبَهُمْ، إِنَّكُمْ سَتَلْقُوْنَ بَعْدِي أَثَرَةً ، فَاصْبِرُوا حَتَّى تَلْقَوْنِي عَلَى وَشِعْبَهُمْ، إِنَّكُمْ سَتَلْقُوْنَ بَعْدِي أَثَرَةً ، فَاصْبِرُوا حَتَّى تَلْقَوْنِي عَلَى الْخُوضَ"(١).

وفي غزوة بدر نرى أن النبي فرب لنا أروع الأمثلة في تطبيق مبدأ الشورى في البحث عن البدائل وقبول المناسب منها، وقد ظهر هذا في قبول البديل الذي طرحه الحباب بن المنذر رضي الله عنه في اختيار موقع المعركة، فقبل المعركة أخذ الرسول في جيشه، واتجه إلى أرض بدر؛ ليختار الأرض التي ستتم عليها الموقعة قبل عدوه، فاختار الرسول عليه الصلاة والسلام مكاناً للنزول في أرض بدر، واستقر فيه في تلك الليلة، فجاء إليه الحباب بن المنذر رضي الله عنه وطرح عليه بديلاً عن المكان الذي اختاره وذلك بأن يترك مياه بدر خلفه لئلا يستفيد منها المشركون فقبل مشورته، فعَنْ يَحْيَى بْنَ سَعِيدٍ، قال: اسْتَشَارَ في يَوْمَ بَدْرٍ فَقَالَ الحُبُابُ بْنُ الْمُنْذِرِ: نَرَى أَنْ نُعَوِّرَ الْمِيَاهَ قَالَ: اسْتَشَارَ فَيْ يَوْمَ بَدْرٍ فَقَالَ الحُبُابُ بْنُ الْمُنْذِرِ: نَرَى أَنْ نُعَوِّرَ الْمِيَاهَ قَالَ: اسْتَشَارَ فَيْ يَوْمَ بَدْرٍ فَقَالَ الحُبُابُ بْنُ الْمُنْذِرِ: نَرَى أَنْ نُعُوِّرَ الْمِيَاهَ

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري، كتاب المغازي، باب غزوة الطائف (٤٣٣٠)، صحيح مسلم، كتاب الزكاة (١٠٦١).

كُلَّهَا غَيْرَ مَاءٍ وَاحِدٍ; فَنَلْقَى الْقَوْمَ عَلَيْهِ، فَأَمَرَ النَّبِيُّ عَلَيْ بِتِلْكَ الْقُلُبِ كُلِّهَا فَغُوِّرَتْ إِلَّا مَاءَ بَدْرٍ، فَلَقُوا الْقَوْمَ عَلَيْهِ(۱).

وكان لهذا البديل الذي قبله النبي على من الحباب أحد الأسباب في تحقيق النصر في معركة بدر.

## المطلب الثالث: استخدام البديل في المجال الاقتصادي

ومن تدبر المنهج النبوي في المجال الاقتصادي يجد بعض الأمثلة في حل المشكلات بالبدائل التي تراعي روح التشريع؛ حيث كان الله إذا حرم شيئًا أو منعه جاء بالبديل الأنسب؛ لأنه يعلم أن النفوس ضعيفة ومجبولة على حب العوض والبديل إذا منعت من الشيء، ومن ذلك: عن أبي سَعِيدٍ الخُدْرِيُّ رضي الله عنه قَالَ: جَاءَ بِلَالٌ إِلَى النَّبِيِّ عَلَى بِتَمْرٍ بَرْنِيِّ، فَقَالَ لَهُ النَّبِيُّ الله عنه قَالَ: كَانَ عِنْدَنَا تَمْرٌ رَدِيُّ، فَبِعْتُ مِنْهُ صَاعَيْنِ بِصَاعٍ، لِنُطْعِمَ النَّبِيُّ فَقَالَ النَّبِيُّ عَنْدَ ذَلِكَ: "أَوَّهُ أَوَّهُ، عَيْنُ الرِّبَا عَيْنُ الرَّبَا عَيْنُ الرَّبَا عَيْنُ الرَّبَا عَيْنُ الرِّبَا عَيْنُ الرَّبَا عَيْنُ الرَّبَا عَيْنُ الرَّبَا عَيْنُ الرِّبَا عَيْنُ الرَّبَا عَيْنُ الرَّبَا عَلْنَ النَّبِي عَلَى اللهُ عَلَى النَّبِي عَلَى اللهُ عَنْ الرَّبَا عَيْنُ الرَّبَا عَيْنُ الرَّبَا عَلْنَ الرَّبَا عَلْ اللهُ عَنْ الرَّبَا عَلْنَ الْمَالِيَ عَلْمُ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ الرَّبَا عَلْمَ اللهُ الله

أظهر هذا الحديث منهجاً فريداً في معالجة الخطأ وحل المشكلات مع استحضار البديل المشروع؛ فقد منع النبي على بالألا أن يشتري صاعًا من

<sup>(</sup>۱) المستدرك للحاكم (۳/ ٤٢٦)، المراسيل، لأبي داود (۳۱۷)، السنن الكبرى للبيهقي (۹/ ۱۸). إسناده ضعيف.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، كتاب الوكالة، باب إذا باع الوكيل شيئا فاسدا (٢٣١٢)، وصحيح مسلم، كتاب البيوع (بمثله.) (١٥٩٤).

التمر الجيد بصاعين من الرديء، ثم دله على الطريق المباح، وهو أن يبيع بالدراهم تمرا، ثم يشتري بالدراهم تمرا آخر، فمنعه من الطريق المحرم، وأرشده إلى الطريق البديل المباح والأمثل لعدم الوقوع في الربا؛ ليعلم الناس من بعده كيف يحلون المشاكل وتوفير المصدر البديل؛ لهذا قال ابن القيم رحمه الله: "من فقه المفتي ونصحه إذا سأله المستفتي عن شيء فمنعه منه، وكانت حاجته تدعوه إليه، أن يدله على ما هو عوض له منه، فيسد عليه باب المحظور، ويفتح له باب المباح، وهذا لا يتأتى إلا من عالم ناصح مشفق قد تاجر الله وعامله بعلمه. فمثاله في العلماء مثال الطبيب العالم الناصح في الأطباء يحمي العليل عما يضره، ويصف له ما ينفعه، فهذا شأن أطباء الأديان والأبدان (١)، وفي الصحيح عن النبي على قال "إنّه لم يكن نبي قبلي إلّا كان حَقًا عَلَيْهِ أَنْ وفي الصحيح عن النبي على قال "إنّه لم يكن نبي قبلي إلّا كان حَقًا عَلَيْهِ أَنْ

ومن السنة العملية في طرح البديل أن النبي العلاقة أعطى اهتمامًا كبيرًا لإيجاد البديل في الجانب الاقتصادي وذلك بتوفير الأسواق للناس؛ لارتباطها برفعة المجتمع وفيها تحقيق مصلحة الناس، فقد لاحظ النبي المقائل اليهود يحتكرون التجارة والأسواق وبيدهم عصب الاقتصاد في المدينة، فخشي النبي النبي من خطورة السيطرة اليهودية، فكان لا بد من البحث عن البدائل التي تحول دون ذلك، بإيجاد سوق بديلا لسوق اليهود، فأخذ يبحث عن مكان آخر في المدينة ليكون سوقا للمسلمين فقد روى ابن ماجه:" أن

<sup>(</sup>١) انظر: إعلام الموقعين عن رب العالمين (٤/ ١٢٢).

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم، كتاب الإمارة (١٨٤٤).

رجلا جاء إلى النبي على فقال: بأبي أنت وأمي إني قد رأيت موضعا للسوق أفلا تنظر إليه؟ قال: بلى، فقام معه حتى جاء موضع السوق، فلما رآه أعجبه وركض برجليه ثم قال: "نعم سوقكم هذا فلا ينتقض ولا يضربن عليكم خراج"(١).

ومن الأمثلة على توفير البديل في النظام الاقتصادي، ما فعله ابن عباس في حل مشكلة المصور، فعَنْ سَعِيدِ بْنِ أَبِي الْحُسَنِ قَالَ: كُنْتُ عِنْدَ ابن عباس رضي الله عنهما: إِذْ أَتَاهُ رَجُلُ فَقَالَ: يَا أَبَا عَبَّاسٍ، إِنِي إِنْسَانٌ، إِنَّمَا مَعِيشَتِي مِنْ صَنْعَةِ يَدِي، وَإِنِي أَصْنَعُ هَذِهِ التَّصَاوِيرَ. فَقَالَ ابن عباس: لَا أُحَدِّثُكَ إِلَّا مَوْنَ صَوْرَ مَنْ صَنْعَةُ يَدُولُ: سَمِعْتُهُ يَقُولُ: "مَنْ صَوَّرَ مَوْلَ الله مُعَذِّبُهُ حَتَّى يَنْفُخَ فِيهَا الرُّوحَ، وَلَيْسَ بِنَافِحٍ فِيهَا أَبَدًا" فَرَبَا مُورَةً فَإِنَّ الله مُعَذِّبُهُ حَتَّى يَنْفُخَ فِيهَا الرُّوحَ، وَلَيْسَ بِنَافِحٍ فِيهَا أَبَدًا" فَرَبَا الرَّجُلُ رَبُوةً شَدِيدَةً وَاصْفَرَ وَجُهُهُ، فَقَالَ: وَيُحْكَ، إِنْ أَبَيْتَ إِلَّا أَنْ تَصْنَعَ، اللهُ عَذَا الشَّجَرِ، كُلِّ شَيْءٍ لَيْسَ فِيهِ رُوحٌ(٢).

حيث أوجد ابن عباس لهذا الرجل بديلاً مناسباً لكسبه، من جنس الطريق التي منع منه، فعندما رأى حاجته لهذا العمل، فصرفه من تصوير ما فيه الروح إلى تصوير ما لا روح فيه، ففرح هذا الرجل واستمر في عمله.

<sup>(</sup>۱) سنن ابن ماجه، كتاب التجارات، باب الأسواق ودخولها، قال البوصيري: إسناده ضعيف، وقال الألباني: حديث ضعيف (۲۲۳۳)، الطبراني، المعجم الكبير (٥٨٦).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، كتاب البيوع، باب بيع التصاوير التي ليس فيها روح وما يكره من ذلك (٢٢٠)، وصحيح مسلم، كتاب اللباس والزينة (بمعناه.) (٢١١٠).

#### الخاتمة:

- في ختام هذا البحث أذكر أهم النتائج:
- ١-البديل في السنة النبوية كل ما أرشد إليه النبي على عوضاً عن غيره،
   بإبدال شيء بشيء خير منه أو يسد مكانه.
- ٢- التيسير والتسهيل باستخدام البديل؛ من الوسائل التي تدل على شمولية الشريعة وصلاحيتها لكل زمان ومكان، بما يحقق مصالح الناس ورفع الحرج والمشقة عنهم وفق معايير الشريعة ومقاصدها.
- ٣-أظهر البحث أهمية البدائل وأثرها في التيسير على الناس وتحقيق
   احتياجاتهم في جميع مجالات الحياة المختلفة.
- ٤- يظهر لنا حرص الشريعة الإسلامية على تقوية ارتباط المسلمين بدينهم في جميع الظروف والأحوال من خلال التطبيقات النبوية للبدائل في السنة النبوية؛ بوجود أحكام للحالات الطبيعية وأحكام للحالات الاستثنائية، فإذا تعذر الأصل يصار إلى البديل، وإذا وجدت مشكلة وجد الحل الأمثل.
- ٥- يتوجب على العلماء والقادة البحث عن البدائل المناسبة والحلول الناجعة التي تصلح المجتمع، اقتداء بمنهج النبي صلى الله عليه وسلم.

# المراجع

- ۱- أحكام أهل الذمة، محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية (المتوفى: ۷۰۱هـ)، تحقيق يوسف بن أحمد البكري شاكر بن توفيق العاروري، رمادى للنشر الدمام، ط۱، ۱٤۱۸ ۱۹۹۷م.
- ۲- إعلام الموقعين عن رب العالمين، ابن قيم الجوزية، محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين (ت: ٧٥١هـ)، تحقيق: محمد عبد السلام إبراهيم، دار الكتب العلمية، ييروت، ط١، ١٤١١هـ.
- ٣- إكمال المغلم بفوائد مسلم، عياض بن موسى اليحصبي السبتي، أبو الفضل (ت: ٤٤٥هـ)، د. يحيى إسماعيل، دار الوفاء للطباعة والنشر والتوزيع، مصر، ط١، ١٤١٩هـ، ١٩٩٨م.
- ٤- تحرير الأحكام في تدبير أهل الإسلام، ابن جَمَاعَة، بدر الدين محمد بن إبراهيم (ت: ٧٣٣هـ)، تحقيق: د.فؤاد عبد المنعم أحمد، دار الثقافة الدوحة، ط٣ ، ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م.
- ٥- تفسير أبي السعود = إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم، أبو السعود العمادي محمد بن مصطفى (المتوفى: ٩٨٢هـ)، دار إحياء التراث العربي بيروت، (د. ط) (د.ت).
- ٦- تفسير التحرير والتنوير: محمد الطاهر ابن عاشور: ط١، مؤسسة التاريخ،
   بيروت ٢٠٠١هـ.
- ٧- تفسير القرآن العظيم، ابن كثير، إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي البصري ثم الدمشقي (ت:٤٧٧هـ)، تحقق: سامي بن محمد سلامة، دار طيبة للنشر والتوزيع، ط٢، ٢٠٠١هـ ١٩٩٩م.
- ۸- الجامع "سنن الترمذي"، الترمذي، أبو عيسى محمد بن عيسى بن سَوْرة،
   (ت: ۲۷۹هـ)، ت: بشار عواد معروف، د ط: دار الغرب الإسلامي بيروت، ۱۹۹۸م

- ٩- جامع البيان من تأويل آي القرآن، أبو جعفر محمد بن جرير الطبري
   ٣١٠هـ)، ط٣، البابي الحلبي، القاهرة، ١٩٦٨
- ٠١- جامع العلوم والحكم، ابن رجب الحنبلي، زين الدين عبد الرحمن بن أحمد، البغدادي، (ت:٧٩٥هـ)، تحقيق: الدكتور محمد الأحمدي أبو النور، دار السلام، ط٢، ٤٢٤ هـ ٢٠٠٤م
- 11- الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله صلى الله عليه وسلم "صحيح البخاري"، البخاري، أبو عبد الله محمد بن إسماعيل الجعفي، ت: محمد زهير بن ناصر الناصر، ط١: دار طوق النجاة، ١٤٢٢هـ.
- ۱۲- الجامع لأحكام القرآن (تفسير القرطبي)، محمد بن أحمد بن أبي بكر الخزرجي شمس الدين القرطبي (ت : ۲۷۱ هـ)، تحقيق: هشام سمير البخاري، دار عالم الكتب، الرياض، ط۲ ۱۶۲۳ هـ/ ۲۰۰۳م
- ۱۳- زاد المعاد في هدي خير العباد، ابن قيم الجوزية تحقيق شعيب الأرنائوط مؤسسة الرسالة الطبعة الثامنة، سنة ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م.
- 12- سنن ابن ماجه، القزويني: ابن ماجه محمد بن يزيد، ت ٢٧٣ هـ، تحقيق محمد ناصر الدين الألباني، مكتبة المعارف الرياض، ط١، ١٤١٧ هـ.
- 01- سنن أبي داود، السجستاني: أبو داود سليمان بن الأشعث، ت ٢٧٥ه، تحقيق وعناية محمد ناصر الدين الألباني وعادل مرشد وسليم عامر، دار الإعلام، عمان، ط١، ٢٠٠٣.
- ١٦- السنن الكبرى، البيهقي أحمد بن الحسين الخرساني، ت٤٥٨ ه، تحقيق محمد عطا، دار الباز، مكة المكرمة، ٤١٤ه.
- ۱۷- السيل الجرار المتدفق على حدائق الأزهار، الشوكاني، حمد بن علي بن محمد بن عبد الله اليمني (ت: ١٢٥٠هـ)، دار ابن حزم، الطبعة الأولى، د ت.

- ۱۸- شرح ریاض الصالحین، ابن عثیمین، محمد بن صالح بن محمد (ت: ۱۲۲ه)، دار الوطن للنشر، الریاض، ط۱، ۱۲۲۱ ه...
- ۱۹ شرح صحيح البخاري، ابن بطال أبو الحسن علي بن خلف بن عبد الملك (المتوفى: ۶۹هـ)، تحقيق أبو تميم ياسر بن إبراهيم، مكتبة الرشد السعودية، الرياض، ط۲، ۲۳ هـ ۲۰۰۳م.
- ٢٠ شرح مشكل الآثار، أبو جعفر أحمد بن محمد بن سلامة بن عبد الملك بن سلمة الأزدي الحجري المصري المعروف بالطحاوي (المتوفى: ٣٢١هـ)، تحقيق شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة، ط١، ١٤١٥ هـ، ١٤٩٤ م.
- 11- الصحاح، تاج اللغة وصحيح العربية، الجوهري، أبو نصر إسماعيل بن حماد (٣٩٣هـ)، تحقيق أحمد عبد الغفور عطار، الطبعة الثانية، القاهرة ١٤٠٢هـ.
- ٢٢- صحيح ابن حبان، ترتيب ابن بلبان، البستي، محمد بن حبان تحقيق شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة، بيروت ١٤١٤هـ، ١٩٩٣م.
- ٢٤ فتح الباري شرح صحيح البخاري، العسقلاني، أبو الفضل أحمد بن علي بن حجر (ت:٨٥٢هـ)، تحقيق: محب الدين الخطيب، د ط: بيروت، دار المعرفة، ١٣٧٩م.
- ٢٥ فتح الباري شرح صحيح البخاري، زين الدين عبد الرحمن بن أحمد بن رجب بن الحسن، السَلامي، البغدادي، ثم الدمشقي، الحنبلي (المتوفى: ٥٩٧هـ)، مكتبة الغرباء الأثرية المدينة النبوية. دار الحرمين القاهرة، ط١، ١٤١٧ هـ ١٩٩٦ م.

- ٢٦- فتح القدير، محمد بن علي بن محمد بن عبد الله الشوكاني اليمني (ت:١٢٥ه)، دار ابن كثير، دار الكلم الطيب دمشق، بيروت، ط١-٤١٤ هـ.
- ۲۷ القاموس الفقهي لغة واصطلاحا، د.سعدي أبو حبيب، دار الفكر.
   دمشق سورية، ط۲، ۱٤٠٨ هـ = ۱۹۸۸ م
- ٢٨ القاموس المحيط، الفيروزآبادي، مجد الدين محمد بن يعقوب الفيروزآبادي(١٧٨هـ): تحقيق مكتب التراث في مؤسسة الرسالة، مؤسسة الطبعة الثانية ١٤٠٧هـ.
- ٢٩ القاموس المحيط، مجد الدين أبو طاهر محمد بن يعقوب الفيروزآبادى (المتوفى: ٨١٧هـ)، تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة، العرقشوسي، مؤسسة الرسالة للطباعة، بيروت لبنان، ط٨، ٢٠٠٦هـ هـ ٢٠٠٥م
- ٣- قواعد الأحكام في مصالح الأنام، السلمي، أبو محمد عز الدين عبد العزيز بن عبد السلام بن أبي القاسم بن الحسن الدمشقي (١٦٠هـ)، دار الكتب العلمية. بيروت.
- ۳۱- کتاب المغازي، الواقدي، أبو عبد الله محمد بن عمر (۲۰۷هـ): تحقیق مارسدن جونس، عالم الکتب، بیروت، ط۱ ۲۲۷ هـ، ۲۰۰۲م.
- ۳۲ لسان العرب ابن منظور، محمد بن مكرم بن على، أبو الفضل، جمال الدين الأنصاري (ت: ۷۱۱هـ)، ط۳، بيروت، دار صادر ۱٤۱٤ هـ.
- ۳۳ مجموع الفتاوی، ابن تیمیة، تقی الدین أبو العباس أحمد بن عبد الحلیم الحرایی (ت: ۷۲۸هه)، ت: عبد الرحمن بن محمد بن قاسم، د ط، المدینة النبویة، مجمع الملك فهد ۲۱ ۱ ۱ هـ/ ۹۹ م.
- ٣٤- المستدرك على الصحيحين، الحاكم: أبو عبد الله محمد بن عبد الله النيسابوري (٥٠٥هـ)، تحقيق مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١١هـ.
- ٣٥- المسند الصحيح المختصر بنقل العدل عن العدل إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، (صحيح مسلم) النيسابوري، مسلم بن الحجاج أبو

- الحسن القشيري (ت: ٢٦١هـ)، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، د ت ط.
- ٣٦- المسند، أحمد بن حنبل الشيباني (٢٤١هـ)، تحقيق شعيب الأرنؤوط، بيروت، مؤسسة الرسالة، الطبعة الأولى١٤١٣هـ.
- ٣٧- المصباح المنير، الفيومي، احمد بن محمد. بتصحيح مصطفى السقا، مطبعة مصطفى البابي الحلبي (دط ت).
- ٣٨- معالم السنن، أبو سليمان حمد بن محمد بن إبراهيم بن الخطاب البستي بالخطابي (المتوفى: ٣٨٨هـ)، المطبعة العلمية حلب، ط١، ١٣٥١ هـ ٣٣٢ م.
- ٣٩- المعجم الكبير، الطبراني، أبو القاسم سليمان بن أحمد (٣٦٠هـ)، تحقيق حمدى السلفي، مكتبة العلوم والحكم، الموصل، ط٢، ٤٠٤هـ.
- ٤- معجم المقاييس في اللغة، ابن فارس، لأبي الحسن أحمد بن فارس بن زكريا (٣٩٥هـ)، دار الفكر، ط١، ٩٩٤م.
- 13- معجم لغة الفقهاء، محمد رواس قلعجي حامد صادق قنيبي، دار النفائس للطباعة والنشر والتوزيع، ط٢، ١٤٠٨ هـ ١٩٨٨ م.
- ٤٢ معجم مقاييس اللغة، ابن فارس، أحمد بن فارس القزويني الرازي، أبو الحسين (ت: ٣٩٥هـ)، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، دار الفكر، ١٣٩٩هـ ١٩٧٩م.
- 27- المغني، ابن قدامة، أبو محمد عبد الله بن أحمد بن محمد المقدسي (٦٢٠هـ)، تحقيق محمود عبد الوهاب وعبد القادر أحمد عطا، مكتبة القاهرة، ط١١٣٨٩هـ.
- 25- المفهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم، أحمد بن عمر بن إبراهيم القرطبي (٢٥٦هـ)، تحقيق محيي الدين ديب ميستو ويوسف علي بديوي، دار ابن كثير، دمشق، ط١، ١٤١٧هـ ١٩٩٦م.

- ٥٥ المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج، النووي، أبو زكريا محيي الدين يحيى بن شرف (ت: ٦٧٦هـ)، دار إحياء التراث العربي بيروت، ط٢، ١٣٩٢.
- 27- نيل الأوطار من أحاديث سيد الأخيار شرح منتقى الأخبار، الشوكاني، محمد بن علي بن محمد (١٢٥٠هـ): إدارة الطباعة المنيرية (١٢٨/٩).

#### **Bibliography**

- Ahkām Ahl al-Dhimma, Muḥammad bin Abī Bakr bin Ayyūb bin Saʿd Shams al-Dīn Ibn Qayyim al-Jawziyya (d. 751 AH), taḥqīq Yūsuf bin Aḥmad al-Bakrī - Shākir bin Tawfīq al-ʿĀrūrī, Ramādī lil-Nashr — al-Dammām, Ṭ1, 1418 — 1997.
- Iʿlām al-Muwaqqiʿīn ʿan Rabb al-ʿĀlamīn, Ibn Qayyim al-Jawziyya, Muḥammad bin Abī Bakr bin Ayyūb bin Saʿd Shams al-Dīn (d. 751 AH), taḥqīq: Muḥammad ʿAbd al-Salām Ibrāhīm, Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya, Bayrūt, Ṭ1, 1411 AH.
- Ikmāl al-Muʿlim bi-Fawāʾid Muslim, ʿIyāḍ bin Mūsā al-Yaḥṣubī al-Sabtī, Abū al-Faḍl (d. 544 AH), Dr. Yaḥyā Ismāʿīl, Dār al-Wafāʾ lil-Ṭibāʿa wa-l-Nashr wa-l-Tawzīʿ, Misr, T1, 1419 AH, 1998.
- Taḥrīr al-Aḥkām fī Tadbīr Ahl al-Islām, Ibn Jamāʿa, Badr al-Dīn Muḥammad bin Ibrāhīm (d. 733 AH), taḥqīq: Dr. Fuʾād ʿAbd al-Munʿim Aḥmad, Dār al-Thaqāfa, al-Dawḥa, Ţ3, 1408 AH 1988.
- Tafsīr Abī al-Suʿūd = Irshād al-ʿAql al-Salīm ilā Mazāyā al-Kitāb al-Karīm, Abū al-Suʿūd al-ʿImādī Muḥammad bin Muḥammad bin Muṣṭafā (d. 982 AH), Dār Ihyāʾ al-Turāth al-ʿArabī Bayrūt, (no edition), (no date).
- Tafsīr al-Taḥrīr wa-l-Tanwīr, Muḥammad al-Ṭāhir Ibn ʿĀshūr, Ṭ1, Muʾassasat al-Tārīkh, Bayrūt, 1420 AH.
- Tafsīr al-Qur'ān al-'Azīm, Ibn Kathīr, Ismā'īl bin 'Umar bin Kathīr al-Qurashī al-Baṣrī thumma al-Dimashqī (d. 774 AH), taḥqīq: Sāmī bin Muḥammad Salāma, Dār Ṭība lil-Nashr wa-l-Tawzī', Ṭ2, 1420 AH 1999.
- Al-Jāmiʿ "Sunan al-Tirmidhī", al-Tirmidhī, Abū ʿĪsā Muḥammad bin ʿĪsā bin Sawra (d. 279 AH), taḥqīq: Bashshār ʿAwwād Maʿrūf, no edition, Dār al-Gharb al-Islāmī Bayrūt, 1998.
- Jāmiʿ al-Bayān min Taʾwīl Āy al-Qurʾān, Abū Jaʿfar Muḥammad bin Jarīr al-Tabarī (d. 310 AH), T3, al-Bābī al-Halabī, al-Qāhira, 1968.
- Jāmiʿ al-ʿUlūm wa-l-Ḥikam, Ibn Rajab al-Ḥanbalī, Zayn al-Dīn ʿAbd al-Raḥmān bin Aḥmad al-Baghdādī (d. 795 AH), taḥqīq: Dr. Muḥammad al-Aḥmadī Abū al-Nūr, Dār al-Salām, T2, 1424 AH 2004.
- Al-Jāmiʿ al-Musnad al-Ṣaḥīḥ al-Mukhtaṣar min Umūr Rasūl Allāh Ṣallā Allāh ʿalayhi wa-Sallam "Ṣaḥīḥ al-Bukhārī", al-Bukhārī, Abū ʿAbd Allāh Muḥammad bin Ismāʿīl al-Juʿfī, taḥqīq: Muḥammad Zuhayr bin Nāṣir al-Nāṣir, Ţ1: Dār Ṭawq al-Najāh, 1422 AH.
- Al-Jāmiʿ li-Aḥkām al-Qurʾān (Tafsīr al-Qurṭubī), Muḥammad bin Aḥmad bin Abī Bakr al-Khazrajī Shams al-Dīn al-Qurṭubī (d. 671 AH), taḥqīq: Hishām Samīr al-Bukhārī, Dār ʿĀlam al-Kutub, al-Riyāḍ, Ţ2, 1423 AH / 2003.
- Zād al-Maʿād fī Hady Khayr al-ʿIbād, Ibn Qayyim al-Jawziyya, taḥqīq Shuʿayb al-Arnāʾūt, Muʾassasat al-Risāla, T8, 1405 AH 1985.
- Sunan Ibn Mājah, al-Qazwīnī: Ibn Mājah Muḥammad bin Yazīd (d. 273 AH), taḥqīq Muḥammad Nāṣir al-Dīn al-Albānī, Maktabat al-Maʿārif, al-Riyāḍ, T1, 1417 AH.
- Sunan Abī Dāwūd, al-Sijistānī: Abū Dāwūd Sulaymān bin al-Ash'ath (d. 275 AH),

- taḥqīq wa-'ināya Muḥammad Nāṣir al-Dīn al-Albānī wa-'Ādil Murshid wa-Salīm 'Āmir, Dār al-I'lām, 'Ammān, Ṭ1, 2003.
- Al-Sunan al-Kubrā, al-Bayhaqī, Aḥmad bin al-Ḥusayn al-Khurasānī (d. 458 AH), tahqīq Muhammad ʿAtāʾ, Dār al-Bāz, Makka al-Mukarrama, 1414 AH.
- Al-Sayl al-Jarrār al-Mutadaffiq ʿalā Ḥadāʾiq al-Azhār, al-Shawkānī, Ḥamd bin ʿAlī bin Muḥammad bin ʿAbd Allāh al-Yamanī (d. 1250 AH), Dār Ibn Ḥazm, T1, no date.
- Sharḥ Riyāḍ al-Ṣāliḥīn, Ibn ʿUthaymīn, Muḥammad bin Ṣāliḥ bin Muḥammad (d. 1421 AH), Dār al-Waṭan lil-Nashr, al-Riyāḍ, Ṭ1, 1426 AH.
- Sharḥ Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Ibn Baṭṭāl, Abū al-Ḥasan ʿAlī bin Khalaf bin ʿAbd al-Malik (d. 449 AH), taḥqīq Abū Tamīm Yāsir bin Ibrāhīm, Maktabat al-Rushd al-Saʿūdiyya, al-Riyāḍ, Ṭ2, 1423 AH 2003.
- Sharḥ Mushkil al-Āthār, Abū Jaʿfar Aḥmad bin Muḥammad bin Salāma bin ʿAbd al-Malik bin Salama al-Azdī al-Ḥajrī al-Miṣrī al-maʿrūf bi-l-Ṭaḥāwī (d. 321 AH), taḥqīq Shuʿayb al-Arnāʾūṭ, Muʾassasat al-Risāla, Ṭ1, 1415 AH 1494.
- Al-Ṣiḥāḥ, Tāj al-Lugha wa-Ṣaḥīḥ al-ʿArabiyya, al-Jawharī, Abū Naṣr Ismāʿīl bin Ḥammād (393 AH), taḥqīq Aḥmad ʿAbd al-Ghafūr ʿAṭṭār, ṭabʿa 2, al-Qāhira, 1402 AH.
- Ṣaḥīḥ Ibn Ḥibbān, Tartīb Ibn Bulbān, al-Bustī, Muḥammad bin Ḥibbān, taḥqīq Shuʿayb al-Arnāʾūṭ, Muʾassasat al-Risāla, Bayrūt, 1414 AH, 1993.
- 'Umdat al-Qārī Sharḥ Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Badr al-Dīn al-ʿAynī, Abū Muḥammad Maḥmūd bin Aḥmad bin Mūsā bin Aḥmad bin Ḥusayn al-Ḥanafī (d. 855 AH), Dār Iḥyāʾ al-Turāth al-ʿArabī Bayrūt, no edition, no date.
- Fatḥ al-Bārī Sharḥ Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, al-ʿAsqalānī, Abū al-Faḍl Aḥmad bin ʿAlī bin Ḥajar (d. 852 AH), taḥqīq: Muḥibb al-Dīn al-Khaṭīb, no edition, Bayrūt, Dār al-Maʿrifa, 1379.
- Fatḥ al-Bārī Sharḥ Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Zayn al-Dīn ʿAbd al-Raḥmān bin Aḥmad bin Rajab bin al-Ḥasan al-Salāmī al-Baghdādī thumma al-Dimashqī al-Ḥanbalī (d. 795 AH), Maktabat al-Ghurabāʾ al-Athariyya al-Madīna al-Nabawiyya, Dār al-Ḥaramayn al-Qāhira, Ṭ1, 1417 AH 1996.
- Fatḥ al-Qadīr, Muḥammad bin ʿAlī bin Muḥammad bin ʿAbd Allāh al-Shawkānī al-Yamanī (d. 1250 AH), Dār Ibn Kathīr, Dār al-Kalim al-Ṭayyib Dimashq, Bayrūt, Ṭ1, 1414 AH.
- Al-Qāmūs al-Fiqhī Lugha wa-Iṣṭilāḥan, Dr. Saʿdī Abū Ḥabīb, Dār al-Fikr, Dimashq Sūriyya, Ṭ2, 1408 AH = 1988.
- Al-Qāmūs al-Muḥīt, al-Fīrūzābādī, Majd al-Dīn Muḥammad bin Yaʿqūb al-Fīrūzābādī (817 AH), taḥqīq Maktab al-Turāth fī Muʾassasat al-Risāla, Muʾassasat al-Risāla, Bayrūt, ṭabʿa 2, 1407 AH.
- Al-Qāmūs al-Muḥīt, Majd al-Dīn Abū Ṭāhir Muḥammad bin Yaʿqūb al-Fīrūzābādī (d. 817 AH), taḥqīq al-Turāth fī Muʾassasat al-Risāla, al-ʿArqūsūsī, Muʾassasat al-Risāla li-l-Ṭibāʿa, Bayrūt Lubnān, Ṭ8, 1426 AH 2005.
- Qawāʿid al-Aḥkām fī Maṣāliḥ al-Anām, al-Sulamī, Abū Muḥammad ʿIzz al-Dīn ʿAbd al-ʿAzīz bin ʿAbd al-Salām bin Abī al-Qāsim al-Dimashqī (660 AH), Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya, Bayrūt.
- Kitāb al-Maghāzī, al-Wāqidī, Abū 'Abd Allāh Muḥammad bin 'Umar (207 AH),

- tahqīq Mārsidn Jūns, 'Ālam al-Kutub, Bayrūt, T1, 1427 AH, 2006.
- Lisān al-ʿArab, Ibn Manzūr, Muḥammad bin Mukarram bin ʿAlī, Abū al-Faḍl, Jamāl al-Dīn al-Anṣārī (d. 711 AH), Ṭ3, Bayrūt, Dār Ṣādir, 1414 AH.
- Majmūʻ al-Fatāwā, Ibn Taymiyya, Taqī al-Dīn Abū al-ʿAbbās Aḥmad bin ʿAbd al-Ḥalīm al-Ḥarrānī (d. 728 AH), taḥqīq ʿAbd al-Raḥmān bin Muḥammad bin Qāsim, no edition, al-Madīna al-Munawwara, Majmaʿ al-Malik Fahd, 1416 AH / 1995.
- Al-Mustadrak 'alā al-Ṣaḥīḥayn, al-Ḥākim, Abū 'Abd Allāh Muḥammad bin 'Abd Allāh al-Naysābūrī (d. 405 AH), taḥqīq Muṣṭafā 'Abd al-Qādir 'Aṭā, Dār al-Kutub al-'Ilmiyya, Bayrūt, tab'a 1, 1411 AH.
- Al-Musnad al-Ṣaḥīḥ al-Mukhtaṣar bi-Naql al-ʿAdl ʿan al-ʿAdl ilā Rasūl Allāh Ṣallā Allāh ʿalayhi wa-Sallam (Ṣaḥīḥ Muslim), al-Naysābūrī, Muslim bin al-Ḥajjāj Abū al-Ḥasan al-Qushayrī (d. 261 AH), taḥqīq: Muḥammad Fuʾād ʿAbd al-Bāqī, no edition, no date.
- Al-Musnad, Aḥmad bin Ḥanbal al-Shaybānī (241 AH), taḥqīq Shuʿayb al-Arnāʾūṭ, Bayrūt, Muʾassasat al-Risāla, tabʿa 1, 1413 AH.
- Al-Miṣbāḥ al-Munīr, al-Fayyūmī, Aḥmad bin Muḥammad, taṣḥīḥ Muṣṭafā al-Saqqā, Maṭbaʿat Muṣṭafā al-Bābī al-Ḥalabī, (no edition, no date).
- Maʿālim al-Sunan, Abū Sulaymān Ḥamd bin Muḥammad bin Ibrāhīm bin al-Khaṭṭāb al-Bustī al-Khaṭṭābī (d. 388 AH), al-Maṭbaʿa al-ʿIlmiyya — Ḥalab, ṭabʿa 1, 1351 AH - 1932.
- Al-Muʻjam al-Kabīr, al-Ṭabarānī, Abū al-Qāsim Sulaymān bin Aḥmad (360 AH), taḥqīq Ḥamdī al-Salafī, Maktabat al-ʿUlūm wa-l-Ḥikam, al-Mawṣil, ṭabʿa 2, 1404 AH.
- Muʻjam al-Maqāyīs fī al-Lugha, Ibn Fāris, Abū al-Ḥasan Aḥmad bin Fāris bin Zakarīyā (395 AH), Dār al-Fikr, ṭabʻa 1, 1994.
- Muʿjam Lughat al-Fuqahāʾ, Muḥammad Rawwās Qalʿajī Ḥāmid Ṣādiq Qunaybī, Dār al-Nafāʾis li-l-Ṭibāʿa wa-l-Nashr wa-l-Tawzīʿ, ṭabʿa 2, 1408 AH -1988.
- Muʻjam Maqāyīs al-Lugha, Ibn Fāris, Aḥmad bin Fāris al-Qazwīnī al-Rāzī, Abū al-Ḥusayn (d. 395 AH), taḥqīq: ʿAbd al-Salām Muḥammad Hārūn, Dār al-Fikr, 1399 AH 1979.
- Al-Mughnī, Ibn Qudāma, Abū Muḥammad ʿAbd Allāh bin Aḥmad bin Muḥammad al-Maqdisī (620 AH), taḥqīq Maḥmūd ʿAbd al-Wahhāb wa-ʿAbd al-Qādir Ahmad ʿAtā, Maktabat al-Qāhira, tabʿa 1, 1389 AH.
- Al-Mufhim li-Mā Ashkala min Talkhīş Kitāb Muslim, Aḥmad bin ʿUmar bin Ibrāhīm al-Qurṭubī (656 AH), taḥqīq Muḥyī al-Dīn Dīb Mīstū wa-Yūsuf ʿAlī Badyawī, Dār Ibn Kathīr, Dimashq, ṭabʿa 1, 1417 AH 1996.
- Al-Minhāj Sharḥ Ṣaḥīḥ Muslim bin al-Ḥajjāj, al-Nawawī, Abū Zakariyyā Muḥyī al-Dīn Yaḥyā bin Sharaf (d. 676 AH), Dār Iḥyāʾ al-Turāth al-ʿArabī Bayrūt, ṭabʿa 2, 1392.
- Nayl al-Awṭār min Aḥādīth Sayyid al-Akhyār Sharḥ Muntaqā al-Akhbār, al-Shawkānī, Muḥammad bin ʿAlī bin Muḥammad (1250 AH), Idārat al-Ṭibā ʿa al-Minīriyya (9/128).

# الانتحار (أسبابه ودور الإيمان بالقضاء والقدر في الوقاية منه) دراسة عقدية

د. ابتسام ناجح عبد الله آل محفوظ قسم العقيدة والمذاهب المعاصرة - كلية الشريعة وأصول الدين حامعة الملك خالد



#### الانتحار

# (أسبابه ودور الإيمان بالقضاء والقدر في الوقاية منه) دراسة عقدية

د. ابتسام ناجح عبد الله آل محفوظ

قسم العقيدة والمذاهب المعاصرة كلية الشريعة وأصول الدين جامعة الملك خالد

تاريخ تقديم البحث: ٢٥/ ١٤٤٥/١٠هـ تاريخ قبول البحث: ٢٧/ ١/ ١٤٤٥ هـ ملخص الدراسة:

تعد ظاهرة الانتحار من المشكلات التي تمدد المجتمعات الإسلامية وغيرها، وقد حار العلماء على اختلاف تخصصاتهم في إيجاد علاج لهذه الظاهرة الخطيرة؛ سواء كانوا علماء النفس أو علماء اجتماع وكذلك الأطباء؛ وكل يشارك بسهم، وفي هذا البحث أركز على حضور البعد الديني، على أنه جانب مهم لمناقشة هذه القضية في ظل عقيدة الإيمان بالقضاء والقدر، فقد خلق الله تعالى البشر وهو أعلم بأحوالهم وما يجري في نفوسهم، ولم يتركهم هملًا لأنفسهم، كما أرسل الرسل والأنبياء، لبيان الحكمة الأساسية من خلقهم وهي عبادة الله وحده.

وبينت النصوص الشرعية الواردة في الكتاب والسنة أن الله تعالى قدر المقادير، وأن كل شيء يجري في ملكه تحت مشيئته وإرادته، وأن حياة العبد تجري بينهما، تحقيقًا لحكمة الاختبار والابتلاء.

فإذا علم العبد تلك الحكمة، صارت حياته كما أخبر النبي صلى الله عليه وسلم كلها خيرًا، فإن أصابه سراء شكر وله الأجر، وإن أصابته ضراء، صبر وله الأجر. وإذا ترسخ إيمانه بالقضاء والقدر بهذه الصورة، كان ذلك سدًّا منيعًا وحماية من أمراض القلوب، التي تؤدي به إلى الانتحار والتخلص من النفس

الكلمات المفتاحية: الانتحار، القنوط، اليأس، تمنى الموت، سوء الظن بالله.

Suicide: Causes and the Role of Belief in Divine Decree and Predestination in Its Prevention

#### Dr. Ibtisam Najeh Abdullah Al Mahfouz

Department Contemporary Doctrine and Doctrines - Faculty Sharia and Fundamentals of Religion

King Khalid University

#### Abstract:

The phenomenon of suicide poses a significant threat to both Islamic and non-Islamic societies. Scholars from various disciplines, including psychology, sociology, and medicine, have struggled to find an effective remedy for this alarming issue, each contributing their perspective. This study focuses on the religious dimension, which is a crucial aspect in addressing this issue, particularly in light of the Islamic creed of belief in divine decree and predestination. Allah, Who created humans and knows their inner thoughts and circumstances, did not leave them to fend for themselves. He sent messengers and prophets to explain the fundamental purpose of creation, which is to worship Allah alone

The religious texts in the Qur'an and Sunnah affirm that Allah has ordained all matters and that everything happens within His dominion and according to His will and decree. Human life unfolds within this framework, fulfilling the wisdom of trial and testing. When an individual understands this wisdom, their life, as described by the Prophet (peace be upon him), becomes one of constant benefit: they are grateful during times of ease and are rewarded, and they remain patient during hardship and are likewise rewarded. If their faith in divine decree and predestination is deeply rooted, it acts as a strong barrier and protection against spiritual diseases, such as despair, that could lead to suicide.

**key words:** Suicide, despair, hopelessness, wishing for death, mistrust in Allah.

#### مقدمة

إن الحمد لله نحمده ونستغفره ونستهديه، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له. وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأن محمدًا عبده ورسوله، أما بعد:

فإن المؤمن الذي يوقن بأن الله تعالى هو الرزاق، القادر القدير، الذي بيده ملكوت السماوات والأرض، وأن المنع والعطاء، والسعادة والشقاء بيده وحده لا شريك له، كل شيء يجري في ملكه بتقديره وحكمته؛ تترسخ في نفسه عقيدة ثابتة بألا يقدم على إهلاك نفسه، أو أن يدعو على نفسه بالموت والهلاك، ويصبح راضيًا بكل ما أصابه في الدنيا، متيقنًا أن في كل أموره خيرًا، فإن أصابته نعماء شكر؛ وله أجر الشاكرين، وإن أصابته ضراء صبر؛ وله أجر الصابرين. والمؤمن الذي آمن بالله ربًا لا شريك له، وبالإسلام دينًا وبمحمد صلى الله عليه وسلم نبيًّا ورسولًا، يعرف أن ربه ما خلقه هملًا، إنما حياته كلها ابتلاءات واختبارات، تحت عناية الله ورعايته ونحايتها الفوز العظيم، فلا يمكن أن يقدم على التخلص من حياته أو تمني الموت لضائقة مر بها، أو ظلم وقع عليه، إنما يتذكر دائما أن الله معه، سينجيه ويخلصه، فيكون تفكيره عمليًّا، بالاستعانة يتذكر دائما أن الله معه، سينجيه ويخلصه، فيكون تفكيره عمليًّا، بالاستعانة بالله وحده والأخذ بالأسباب في التغلب عما يلاقيه من صعاب الدنيا.

وإذا ترسخت هذه القيم في نفوس الناس، وانتقلت فيما بينهم كانت نتيجتها الطبيعية الأمن النفسي، والسلام المجتمعي الذي يحقق لهم الرضا بقضاء الله وقدره، فلا يقدم أحد على التخلص من نفسه بالانتحار، أو يفكر في هذه الجريمة، ولا يقع في هذه الكبيرة، التي هي من أشد الكبائر. أو يسخط على

مجتمعه ويكون كارهًا لوطنه وأهله، فيصبح بينه وبين القنوط والانتحار سياجًا عقديًّا يحميه من السقوط في براثن التخلص من النفس أو تمني الموت.

## إشكالية البحث:

ولما انتشرت هذه المشكلة في الكثير من المجتمعات الإسلامية، في العصر الحاضر، وصلت في بعض الأحيان إلى الظاهرة، نتيجة الظروف الاقتصادية والاجتماعية والسياسية التي تحيط بالعالم الإسلامي؛ بل وبالعالم كله، فقد كان من الضروري، إلقاء الضوء عليها، والبحث عن علاجها في ضوء العقيدة الإسلامية، والركن السادس من أركان الإيمان، وهو الإيمان بالقضاء والقدر؛ خيره وشره.

ولا شك أن الانتحار وتمني الموت من أمراض القلوب التي لم تعد تصيب الضعفاء وحدهم؛ بل امتدت أيضًا إلى المتدينين، فتكون سببًا في هلاكهم، وضياع من يعولون، ولا تحقق حلًّا لمشكلاتهم التي تخلصوا من حياتهم بسببها، كما أن تمني الموت نوع من القنوط واليأس من رحمة الله، والاستسلام لمصائب الدنيا وعدم البحث عن حل لها.

ولا تقتصر ظاهرة الانتحار في العالم الإسلامي فقط على التخلص المباشر من النفس، بل امتدت لأسباب سياسية واجتماعية إلى ظاهرة أخرى وهي القاء النفس في التهلكة، التي تتمثل في التشجيع على الانتحار من قبل الجماعات المنحرفة، التي تدفع بعض منتسبيها إلى ما يسمونه العمليات الانتحارية أو الانغماسية لتحقيق ما يطلقون عليه الخلافة الإسلامية (خلافة على منهاج النبوة) وهو الشعار الذي تتخذه بعض هذه الجماعات الضالة

منطلقًا لوجودها، رغم أن الله تعالى أخبرنا على لسان نبيه صلى الله عليه وسلم: بقضائه الكوني، في الخلافة والملك والحكم في قوله صلى الله عليه وسلم: (تكونُ النبوةُ فيكم مَا شَاء اللهُ أن تكون، ثم يَرفعُها الله - تعالى - ثم تكونُ خلافةٌ على مِنهَاج النبوةِ مَا شَاءَ اللهُ أن تكونَ ثم يَرفعُهَا الله - تعالى - ثم تكون مُلكًا على مِنهَاج النبوةِ مَا شَاءَ الله أن تكونَ ثم يرفعُها الله - تعالى - ثم تكونُ مُلكًا عَاضًّا، فَتكون مَا شاءَ الله أن تكونَ، ثم يرفعُها الله - تعالى - ثم تكونُ مُلكًا جبريًّا فيكون مَا شاءَ الله أن يكون، ثم يرفعُها الله - تعالى - ثم تكونُ خلافةٌ على مِنهَاج نبوة)(١)

وعليه تعد ظاهرة الانتحار من الأمراض الخطيرة والمشاكل التي تمدد الفرد والمجتمع، في ظل ارتفاع أعداد المنتحرين في السنوات الأخيرة، وعدم اقتصار الظاهرة على غير المتدينين وحدهم؛ بل امتدادها للمتدينين أنفسهم، نتيجة الضغوطات النفسية والاجتماعية والسياسية المحيطة بالعالم الإسلامي، وتنامى الأزمات الناتجة عن التطرف والجماعات المنحرفة.

ومن هنا تحاول هذه الدراسة الإجابة عن الإشكالية الرئيسة، من عدة نواح، منها: ما دور الإيمان بالقضاء والقدر في علاج ظاهرة الانتحار؟ وما أسباب هذه الظاهرة؟ وما سبل الوقاية منها، وعلاجها من المنظور العقدي في ضوء الإيمان بالقضاء والقدر؟

<sup>(</sup>١) مسند أحمد ، حديث النعمان بن بشير عن النبي صلى الله عليه وسلم، رقم: ١٨٠٣١، وصححه الألباني، السلسلة الصحيحة ٣٤/١، رقم ٥

#### أهمية البحث:

يسعى البحث إلى تقديم دراسة عقدية عن الأسباب الداعية لتمني الموت والانتحار، وإبراز المعالجات العقدية والدينية للمساهمة في الدراسات والبحوث النفسية والطبية التي غفلت عن هذا الجانب المهم، الذي يعد أهم جوانب علاج المشكلة، التي تؤرق جميع المجتمعات حاليًا؛ المسلمة وغير المسلمة.

### أهداف البحث:

يهدف البحث إلى:

- ١. إبراز دور الإيمان بالقضاء والقدر في الوقاية وعلاج ظاهرة الانتحار.
- ٢. تبيان أسباب الانتحار من منظور اعتقادي؛ انطلاقًا من الإيمان بالقضاء والقدر.
- ٣. تبيان سبل الوقاية منها وعلاجها من المنظور العقدي في ضوء الإيمان
   بالقضاء والقدر.

## منهج البحث:

يعتمد البحث على المنهج الاستقرائي الوصفي التحليلي؛ باعتباره الأقرب لفهم المشكلة وعلاجها.

#### حدود البحث:

يقتصر البحث على الدوافع المؤدية إلى الانتحار، وكيفية الوقاية منها، وعلاجها في ضوء عقيدة الإيمان بالقصاء والقدر. وقد سعيت في الوصول إلى ذلك عن طريق جمع ما يفيد البحث من الدراسات السابقة في هذا الإطار،

وكذا المراجع التي تحدثت عن مشكلة الانتحار من تخصصات مختلفة، وربط هذا كله بعقيدة الإيمان بالقضاء والقدر، وكيف يعالج الإسلام ظاهرة الانتحار. الدراسات السابقة:

الانتحار: أسبابه ودور الإيمان بالقضاء والقدر في الوقاية منه، من المواضيع التي لم يتطرق لها من الناحية العقدية، ويوجد هناك العديد من الدراسات التي تناولت جوانب أخرى من الانتحار، ومن ذلك:

1 – موقف الأديان من الانتحار: دراسة عقدية، د. سعود عبدالعزيز محمد العريفي، وهو عبارة عن دراسة صادرة من مجلة الجامعة الإسلامية للدراسات الإسلامية، صدرت طبعتها الأولى سنة ٢٠٢٢. جاءت في فصل تمهيدي ومبحثين هي: موقف الأديان الكتابية من الانتحار، وموقف الأديان الوضعية من الانتحار.

7- موقف الفلاسفة من الانتحار: دراسة نقدية في ضوء العقيدة الإسلامي، د. سعود عبدالعزيز محمد العريفي، وهي عبارة عن دراسة صادرة من مجلة الراسخون، صدرت طبعتها الأولى سنة ٢٠٢٢. جاءت في تمهيد، ومبحثين هما: وموقف فلاسفة العصر القديم والوسيط من الانتحار، وموقف فلاسفة العصر من الانتحار.

٣- كآبة الألحاد: دراسة عقدية نقدية لعلاقة الانتحار بالإلحاد، د. سعود عبدالعزيز محمد العريفي، وهي عبارة عن دراسة صادرة من مجلة مجمع (جامعة المدينة العالمية)، صدرت طبعتها الأولى سنة ٢٠٢٢. جاءت في أربعة مباحث هي: مفهوم الإلحاد والانتحار، والتلازم بين الإلحاد والانتحار، وأشهر المنتحرين

من الملحدين أو المتأثرين بلوثات الإلحاد، ومناقشة دعوى اضطهاد المؤمنين للملحدين.

3- الانتحار: دراسة عقدية في الأسباب والعلاج، صفوان أحمد مرشد حمود البارقي، وهي عبارة عن دراسة صادرة من مجلة الجامعة العراقية (مركز البحوث والدراسات الإسلامية)، صدرت طبعتها الأولى سنة ٢٠٢٢. جاءت في مقدمة ومبحثين هما: الانتحار تعريفة وبيان دوافعه وأسبابه، علاج الانتحار من منظور العقيدة الإسلامية.

٥- السلوك الانتحاري: دراسة تشخيصية علاجية، جمال السيد تفاحة، وهي عبارة عن دراسة صادرة من مجلة كلية التربية، (جامعة أسيوط)، صدرت طبعتها الأولى سنة ٢٠١٠. جاءت في أربعة مباحث هي: الانتحار، التشخيص، العلاج النفسي، البرنامج العلاجي.

7 - العلاج المعرفي السلوكي كتقنية علاجية للأفكار الانتحارية، رقية عزاق، حياة لموشي، وهي عبارة عن دراسة صادرة من مجلة دفاتر المخبر، (جامعة محمد خيضر)، صدرت طبعتها الأولى سنة ٢٠١٨. جاءت في خمسة مطالب وهي: العلاج المعرفي السلوكي، الأفكار الانتحارية، علامات السلوك الانتحاري، علاقة الاكتئاب بالأفكار الانتحارية، خطوات العلاج المعرفي السلوكي مع ذوي الأفكار الانتحارية.

ولعل الدراسة الحالية، الانتحار (أسبابه ودور الإيمان بالقضاء والقدر في الوقاية منه) دراسة عقدية، تعد إضافة إلى الدراسات السابقة، من جانبين:

الأول: تركز الدراسة على ظاهرة الانتحار من الناحية الدينية أو الاعتقادية بعامة.

الثانى: دور الإيمان بالقضاء والقدر، كوقاية وعلاج لظاهرة الانتحار.

#### إجراءات البحث:

- إذا كان النص المنقول بالمعنى فإني أقول في الحاشية "انظر".
- عزو الآيات القرآنية إلى مواضعها، بذكر اسم السورة ورقم الآية مع كتابتها بالرسم العثماني.
- تخريج الأحاديث النبوية من مصادرها الحديثية، فإن كان الحديث في الصحيحين أو أحدهما اكتفيت بالإحالة إليهما أو إلى أحدهما، وإن كان في غيرهما ذكرت من أخرجه مع ذكر كلام أهل العلم في الحديث.
  - تخريج الآثار وعزوها إلى أماكنها.
  - توثيق المادة العلمية من مصادرها الأصلية.
  - ترجمة الأعلام غير المشهورين، الذين ورد ذكرهم في البحث ترجمة موجزة.
    - التعريف بالمصطلحات العلمية والكلمات الغريبة.
    - التعريف بالفرق والطوائف والفلاسفة التي يرد ذكرها في البحث.
      - الالتزام بعلامات الترقيم وضبط ما يحتاج إلى ضبط.
        - الخاتمة وأهم النتائج والتوصيات.

# خطة البحث:

ويشمل البحث تمهيدًا وخمسة مباحث.

التمهيد: أهمية الحفاظ على الضروريات الخمس.

المبحث الأول: ويشمل تحديد المفاهيم:

١- مفهوم القضاء والقدر، وصلته بالحياة.

٢- مفهوم الانتحار في الإسلام، والعلوم الاجتماعية، والإنسانية والأمنية.

المبحث الثانى: الانتحار بواعثه وأسبابه:

١ - الأسباب العقدية.

٢- الأسباب النفسية.

٣- الأسباب الحيوية الصحية.

٤ - الأسباب الاجتماعية.

المبحث الثالث: قيمة الحياة والحكمة من خلق الإنسان من منظور العقيدة الاسلامية، وفيه:

المطلب الأول: قيمة الحياة وحفظ النفس من منظور العقيدة الإسلامية.

المطلب الثاني: الحكمة الإلهية من خلق الإنسان وتحقيق معاني الابتلاء.

المبحث الرابع: دور الإيمان بالقضاء والقدر في الوقاية من الانتحار.

المبحث الخامس: دور الإيمان بالقضاء والقدر في علاج الانتحار.

#### التمهيد

## الضروريات الخمس:

تُعرَّف الضروريّات بأخّا: المقاصد، والغايات التي لا بُدّ منها لتحقيق مصالح العباد في الدنيا، والآخرة، وبفقدها لا تتحقّق تلك المقاصد، والحفاظ عليها من أسباب استقامة مصالح الدنيا، والعباد، ويكون الحفاظ عليها بإقامة أركانها، ودَفع أيّ حَلَلٍ يقع، أو يُتوقَّع حدوثه. (١) والضروريات الخمس هي: الدين والنفس والمال والعرض والعقل.

# أهمية الحفاظ على الضروريات الخمس:

جاءت الشريعة الإسلامية بكليات خمس، أوجبت حفظها وحمى حماها، وحدت الحدود وشرعت التعزيرات للحيلولة دون النيل منها، إنما الدين والنفس والمال والعرض والعقل، بكل هذه الحقوق جاءت الشريعة، وعنها دافع الإسلام، ولأجلها أوجب فعل الواجبات وترك المنهيات، هذه الضروريات الخمسة في الإسلام، جعلها الله سببًا للحفاظ على مصالح الناس ومصالح المجتمع ككل، وأذكر منها فيما يخص البحث:

# حفظ النفس:

يُعَد حِفظ النفس ثانيَ الضروريّات الخمس، وبالحفاظ عليها تتحقّق للنفس الحياة الإنسانية، والكرامة، والعزّة، والسلامة من أيّ أذى، علماً أنّ حفظ النفس يتمّ من خلال عدّة تشريعاتٍ، كمحاربة من يعتدي على النفس الإنسانيّة. كما أنّ حِفظ النفس يكون بعدّة طُرقٍ، وصورٍ، منها ما يتعلّق بجانب

<sup>(</sup>١) الموافقات ، للشاطبي ص ٩-١٣، جزء ٢. بتصرّف

العادات، والمعاملات؛ فالعادات التي اعتادها الأفراد من سلوكيّات، كالأكل، والشرب، وما يلتى حاجة النفس الإنسانية ويلزمه للبقاء على قيد الحياة، فينال العبد الأجر والثواب عليها إن قصد بها امتثال أمر الله. بينما يترتّب عليه الإثم إن تسبّب في هلاك نفسه بترك ما يحفظ حياته، أمّا المعاملات فقد وُضِعت العديد من الأحكام والتشريعات التي تُنظّم علاقات الناس فيما بينهم، كانتقال الأملاك بمقابل أو دون مقابل، كما شُرع العديد من التشريعات التي تحفظ النفس الإنسانيّة بعدم أداء الفعل، مثل: تحريم الانتحار، والنهي عن تعريض النفس للهلاك، وتحريم قتل النفس دون أيّ حقّ. (1) وقد حرم الإسلام قتل النفس سواء قتل الإنسان نفسه أم قتله غيره قال الله تعالى: ﴿ وَلَا تَقْتُلُواْ أَنفُسَكُمُّ إِنَّ اللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ﴾ [النساء: ٢٩]، وشنع على هذه الجريمة فاعتبر قتل نفس واحدة بمثابة قتل الناس جميعًا، قال تعالى: ﴿ مَن قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادِ فِي ٱلْأَرْضِ فَكَأَنَّمَا قَتَلَ ٱلنَّاسَ جَمِيعًا وَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَأَنَّمَا أَحْيَا ٱلنَّاسَ جَمِيعًا ﴾ [المائدة:٣٢] ،وقوله تعالى : ﴿ وَلَا تَقْتُلُواْ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ ﴾ [الاسراء: ٣٣]، كما قال الله تعالى: ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَا مُّتَعَمِّدًا فَجَزَآؤُهُ و جَهَنْمُ خَالِدًا فِيهَا وَغَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴾ [النساء:٩٣] كما أوجب القصاص في القتل العمد، والدية و الكفارة في القتل خطأ قال تعالى: ﴿ يَآلَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُتِبَ عَلَيْكُو ٱلْقِصَاصُ فِي ٱلْقَتَلِّي ﴾ [البقرة:١٨٧].

<sup>(</sup>٢) المقاصد الشرعية وكيفية التعامل معها عند التعارض ، أ.د. بشير الكبيسي، ص ١٣-١٥ بتصرف.

# المبحث الأول

مفهوم القضاء والقدر وصلته بالحياة

# مفهوم القضاء والقدر

القضاء لغة: "القضاء: أكثر أئمة اللغة في معناه، وآلت أقوالهم إلى أنه إتمام الشيء قولاً وفعلاً، فقضاء الشيء: إحكامه وإمضاؤه والفراغ منه، قال الزجاج: قضى في اللغة على ضروب كلها ترجع إلى معنى انقطاع الشيء وتمامه. يقال: قضى الله أمرًا، أي: قدره وأراد خلقه. وأصل (قضى): يدل على إحكام أمر وإتقانه وإنفاذه لجهته"(١).

وقد ورد لفظ القضاء ومشتقاته في القرآن الكريم على عدة معانٍ، وكلها ترجع إلى هذا الأصل، ومنها: قوله تعالى: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعَبُدُوۤا إِلَّا إِيَّاهُ ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعَبُدُوۤا إِلَّا إِيَّاهُ ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَا تَعَبُدُوۤا إِلَّا إِيَّاهُ ﴿ وَقَضَىٰ رَبُكَ إِلَى بَنِيٓ إِسْرَوْءِيلَ فِي ٱلْكِتَبِ لَتُفْسِدُنَ فِي الْإِسراء: ٤]، "أي: أعلمنا بني إسرائيل الْأَرْضِ مَرَّنَيِّنِ وَلِتَعَلَّنَ عُلُوَّا كِيرًا ﴿ ﴾ [الإسراء: ٤]، "أي: أعلمنا بني إسرائيل في الكتاب الذي أنزل إليهم أنهم سيفسدون في الأرض مرتين "(٢)

#### القضاء اصطلاحًا:

"قيل إنَّ القدر من التقدير، وأمّا القضاء فهو الخَلق، فيكون القدر بمنزلة الأساس، والقضاء بمنزلة البناء، وجاء عن الراغب الأصفهاي أن القضاء أخص من القدر؛ لأنَّ القدر من التقدير، والقضاء هو الفصل والقطع، وجاء عن الجُرجاني: "أن القضاء هو وجود الموجودات مُجتمعة في اللوح المحفوظ، والقدر

<sup>(</sup>١) انظر: معاني الفرآن وإعرابه، الزجاج، ٢٣٠/٢/٢، تحذيب اللغة للأزهري، ٩/٩.

تفسير الطبري ، صفحة ٢٨٢. (٢)

وُجودها مُتفرقة في الأعيان كما حُدّدت، وقيل: إنَّه لا فرق بينهما، فكل واحِدٍ منهما بمعنى الآخر، وهُما مترادفان"(١).

وقال ابن تيمية -رحمه الله-: إذا اجتمعا افترقا، أي أصبح لكل لفظٍ مدلول كما في التعريفات السابقة، وإذا افترقا اجتمعا؛ بحيث إذا ذُكر أحدهما فقط دخل معه مدلول الثاني، وقال إن الخلاف في المراد من كل واحد منهما لا يترتب عليه أثر".(٢)

## القدر لغة:

يُعرّف القَدَر في اللغة بأنه: مصدر قدَرتُ الشيء أَقْدُره قَدْرًا؛ أي: أحطتُ عقداره.

القدر شرعًا: هو الإحاطة بمقادير الأمور، وهو ما يقدره الله عز وجل من القضاء ويحكم به من الأمور على مبالغها ونحايتها التي أرادها لها، ومنه ذِكرُ (ليلةِ القَدْرِ)، وهي الليلة التي تقدر فيها الأرزاق وتُقضى.

وأصل (قدر): يدل على مبلغ الشيء وكنهه ونهايته. (٣)

وفي الاصطلاح: تقدير الله للكائنات حسبما سبق به علمُه، واقتضته حكمته. وهو علم الله تعالى بالأشياء وكتابته لها قبل كونها، على ما هي عليه، ووجودها على ما سبق به عِلمُه، وكتابته بمشيئته وخلقه.

العقيدة الواسطية، لابن عثيمين، ١٩.٢٤/١٩)

<sup>(</sup>٤) تفسير ابن كثير، ٥/٤٤

<sup>(</sup>۱) انظر: مقاییس اللغة، لابن فارس (٥/ ٦٢)، النهایة، لابن الأثیر (۶/ ۲۲)، مختار الصحاح، للرازي، ص ۲۶۸، تاج العروس، للزبیدي (۱۳/ ۳۷۰

وعليه فكلُّ مِن القضاء والقدر يأتي بمعنى الآخر؛ فمعاني القضاء تؤول إلى إحكام الشيء، وإتقانه، ونحو ذلك من معاني القضاء، ومعاني القدر تدور حول ذلك، وتعود إلى التقدير، والحكم، والخلق، والحتم، ونحو ذلك(١)، وقد جاء القدر في القرآن الكريم بمعانٍ مختلفة، منها ما يفيد العلم في الأزل، ومنها ما يفيد الجعل، ومنها ما يفيد الحتمية، قال تعالى : ﴿إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَهُ بِقَدَرٍ ما يفيد الجعل، وقال تعالى : ﴿ وَكَانَ أَمْرُ ٱللَّهِ قَدَرًا مَّقَدُولًا ﴾ [الأحزاب: ٣٨]، وقال عز شأنه : ﴿ فَحُنُ قَدَرُنَا بَيْنَكُمُ ٱلْمَوْتَ وَمَا خَنُ بِمَسْبُوقِينَ ﴾ [الواقعة: ٢٠]

وهو جعل الشيء بالإرادة على مقدار محدد قبل وجوده في الواقع بالقضاء على وفق التقدير، وذلك مثلًا إرادة إيجاد الإنسان ثم صورة هذا الإيجاد ومقاديرها (٢).

قال ابن تيميه – رحمه الله – "إذا ترك العبد ما أُمر به متكلاً على الكتاب وعلى المقدور وعلى ما في اللوح المحفوظ، كان ذلك من المكتوب المقدور الذي يصير به شقيًّا، وكان قوله ذلك بمنزلة من يقول: لا آكل ولا أشرب، وإذا كان الله قدَّر لي الرِّي والشَّبع فسيحصل، ولا أجامع امرأتي وإذا كان قدَّر الله لي ولدًا فسيحصل، وهكذا من ترك الدعاء والاستعانة والتوَّكل ظانًا أنَّ هذا ينافي المقامات الخاصَّة" (٣).

عقيدة أهل السنة والجماعة، لابن عثيمين، صفحة ١٠.١)(

<sup>(</sup>٢) حق الله على العباد وحق العباد على الله، يوسف على بديوي، ص ٧٨.

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوى، لابن تيمية، ٢٨٤/٨.

وهو "سر الله في خلقه من حيث إنه أوجد وأفنى، وأفقر وأغنى، أمات وأحيا، وأضل وهدي ومهما حاولت أن تكشف هذا السر فلا سبيل من ذلك" (١).

# وجوب الإيمان بالقضاء والقدر وصلته بالحياة:

اتفق السلف على وجوب الإيمان بالقدر وأنه أصل من أصول الدين، وهو الركن السادس من أركان الإيمان التي لا يكون الإيمان إلا بها، والإيمان بالقدر هو إثبات لتوحيد الربوبية، وإفراد الله تعالى بالخلق والتدبير، كما هو إثبات أيضًا لتوحيد الألوهية، بتصديق خبر الله وتنفيذ تكاليفه الشرعية التي أرسل بها رسله، وفيه إثبات لأسماء الله تعالى وصفاته العُلا، بالإقرار بقدرته تعالى وعلمه الأزلي، فهو سر الله الأعظم.

وقد ورد الكثير من الأدلة الشرعية على وجوب الإيمان بالقضاء والقدر، فهو الركن السادس من أركان الإيمان، ومنها قوله تعالى : ﴿ إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَهُ بِقَدَرٍ ﴾ [القمر: ٤٩]، قال ابن كثير: ﴿ إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَهُ بِقَدَرٍ ﴾ [القمر: ٤٩]، كقوله تعالى: ﴿ وَخَلَقَ كُلُ شَيْءٍ فَقَدَّرَهُ وَتَقْدِيرًا ﴾ [الفرقان: ٢] وكقوله تعالى: ﴿ سَيِّج السَّمَ رَبِّكَ الْأَعْلَى اللَّذِي خَلَقَ فَسَوّى وَالَّذِي قَدَر فَهَدَىٰ ﴾ [الأعلى: ١-٣] أي: قدر قدرًا، وهدى الخلائق إليه؛ ولهذا يستدل بهذه الآية الكريمة أئمة السنة على إثبات قدر الله السابق لخلقه، وهو علمه الأشياء، قبل كونها وكتابته لها قبل برئها، وردوا بهذه الآية وبما شاكلها من الآيات، وما ورد في معناها من برئها، وردوا بهذه الآية وبما شاكلها من الآيات، وما ورد في معناها من

<sup>(</sup>١) شرح العقيدة الطحاوية، للدمشقى، ٣٣/٢.

الأحاديث الثابتات، على الفرقة القدرية(١) الذين نبغوا في أواخر عصر الصحابة" (٢).

وقال ابن القيم- رحمه الله: " وخلق أفعال العباد، ولهذا كان إثبات القدر أساس التوحيد" (٣).

ومن السنة حديث جبريل عليه السلام:

عن أبي هريرة قال: "كان رسولُ اللهِ صَلى اللهُ عليه وسلم يومًا بارزًا للناس، فأتاه رجلٌ، فقالَ: يَا رسول الله، فأخبرني عَنْ الْإِيمَانِ. قَالَ: أَنْ تُؤْمِنَ بِاللّهِ وَمُلَائِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ، وَتُؤْمِنَ بِالْقَدَرِ حَيْرِهِ وَشَرِّهِ. قال: يا رسول الله، ما الإسلام؟ قالَ: الإسلام أن تعبد الله، ولا تُشرك به شَيمًا، وتُقيم الصلاة المكتوبة، وتُؤدي الزكاة المفروضة، وتصوم رمضان. قال: يا رسولَ الله، مَا الإحسان؟ قَال: أن تعبد الله كأنك تراه، فإنك إن لا تراه فإنه يراك، قال: يا رسولَ الله، مَل السائل، ولكن رسولَ الله، مَتى السَائل، ولكن المساؤولُ عَنهَا بأعلَم مِن السَائل، ولكن سأحدثك عن أشراطها: إذا ولدَت الأمةُ ربّها، فذاك من أشراطها، وإذا كانت العُراةُ الحُفاةُ رُؤوسَ النَّاسِ، فذَاكَ مِن أشراطِها، وإذا تطاول رعاء البُهم في البنيان، فذاك من أشراطها، في خَمسٍ لا يَعلمهُنَّ إلا اللهُ، ثم تَلا صلى الله عليه وسلم: فذاك من أشراطها، في خَمسٍ لا يَعلمهُنَّ إلا اللهُ، ثم تَلا صلى الله عليه وسلم:

<sup>(</sup>۱) سموا بذلك لأنهم أثبتوا للعبد قدرة توجد الفعل بانفرادها واستقلالها دون الله تعالى، ونفوا أن تكون الأشياء بقدر الله وقضائه، وهؤلاء رغم ضلالهم يضيفون هذا الاسم إلى مخالفيهم من أهل الهدى، فيقولون: أنتم القدرية حين تجعلون الأشياء جارية بقدر من الله، وإنكم أولى بحذا الاسم منا. انظر: جامع الأصول، ابن الأثير، ١٢٨/١٠.

تفسير ابن كثير ، صفحة ٥٣٠. (٢)

شفاء العليل في مسائل القضاء والقدر والحكمة والتعليل، ص ٤٣. ٣) (

{إِنَّ اللَّهَ عِندَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَيُنزِّلُ الْغَيْثَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْأَرْحَامِ وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ مَّاذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ بِأَيِّ أَرْضٍ تَمُوتُ وَإِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ مَّاذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ بِأَيِّ أَرْضٍ تَمُوتُ وَإِنَّ اللَّهُ عَلِيمٌ حَبِيرٌ } [لقمان: ٣٤]. قال: ثم أَدبرَ الرجلُ، فقالَ رسولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَليه وسلمَ: رُدُّوا علي الرَجُل، فأخذوا ليردوه، فلم يروا شيئًا، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: هذا جبريلُ جَاء ليُعلمَ النَّاسَ دينَهُم. "(١)

وفي ذلك دعاء الاستخارة، فعن جابر رضي الله عنه قال: (كَانَ النبيُ صلى الله عليه وسلم يُعلّمنَا الاستخارة في الأُمورِ كُلّها كَالسُورةِ مِنَ القُرآن، إذا هَمَّ بالأمر فليركع ركعتين، ثُم يَقُول: اللهم إني أستخيرك بِعلمِكَ وأستَقدرُكَ بقُدرَتِكَ وأسألُكَ من فَضلِكَ العَظيم فإنك تَقدرُ وَلا أقدرُ وتَعلمُ وَلا أعلمُ، وأنتَ عَلَّامُ الغيوب، اللهمَّ إن كُنتَ تعلمُ أنّ هذا الأمرَ خيرٌ لي في ديني، ومَعاشي، وعاقبة أمري أو قال في عاجل أمري وآجله فاقدرهُ لي، وإن كُنتَ تَعلمُ أن هذا الأمرَ شرّ لي في ديني، ومَعاشي، وعَاقبة أمري، أو قال: في عاجل أمري، وآجله، فأصرفهُ عَني، واصرفني عَنه، واقدر لي الخيرَ حَيثُ كان، ثم رضني به وَيُسمي عَاجمَتهُ) (٢).

وقال ابن قتيبة: "وعدل القول في القدر أن تعلم أن الله عدل لا يجور، كيف خلق، وكيف قدر، وكيف أعطى، وكيف منع، وأنه لا يخرج من قدرته شيء، ولا يكون في ملكوته من السموات والأرض إلا ما أراد، وأنه لا دين لأحد عليه، ولا حق لأحد قبله، فإن أعطى فبفضل، وإن منع فبعدل، وإن

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، في كتاب الإيمان، باب الإيمان والإسلام والإحسان والقدر، حديث رقم: (١٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، في "كتاب الدعوات"، باب الدعاء عند الاستخارة، حديث رقم: (٦٠١٩).

العباد يستطيعون ويعملون، ويجزون بما يكسبون، وإن لله لطيفة يبتدئ بما من أراد، ويتفضل بما على من أحب، يوقعها في القلوب فيعود بما إلى طاعته، ويمنعها من حقت عليه كلمته، فهذه جملة ما ينتهي إليه علم ابن آدم من قدر الله عز وجل, وما سوى ذلك مخزون عنه" (۱).

والأدلة من الكتاب والسنة وأقوال السلف في وجوب الإيمان بالقضاء والقدر أكثر من أن تحصى هنا، ولذلك فقد نقل الإمام أحمد-رحمه الله- الإجماع على وجوب الإيمان بالقضاء والقدر، فقال:

" أجمع سبعون رجلاً من التابعين، وأئمة المسلمين، وأئمة السلف، وفقهاء الأمصار؛ على أن السُنَّة التي توفي عليها رسول الله صلى الله عليه وسلم: أولها الرضا بقضاء الله، والتسليم لأمر الله، والصبر تحت حكمه، والأخذ بما أمر الله به، والنهي عما نحى عنه، وإخلاص العمل لله، والإيمان بالقدر خيره وشره، وترك المراء والجدال والخصومات في الدين" (٢).

# مراتب القدر:

وللقدر مراتب استنبطها العلماء من النصوص الشرعية، وهي:

" المرتبة الأولى: العلم، فنؤمن بأن الله تعالى بكل شيء عليم، علم ماكان، وما يكون وكيف يكون بعلمه الأزلي الأبدي، فلا يتجدد له علم بعد جهل، ولا يلحقه نسيان بعد علم.

<sup>(</sup>١) الاختلاف في اللفظ والرد على الجهمية والمشبهة، عبد الله بن مسلم بن قتيبة الكاتب الدينوري ، تحقيق عمر بن محمود أبو عمر، دار الراية، ط:١، ١٤١٢هـ - ١٩٩١م. الرياض، المملكة السعودية، ٢٢.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، في كتاب الإيمان، باب الإيمان والإسلام والإحسان والقدر، حديث رقم: (١٠).

المرتبة الثانية: الكتابة، فنؤمن بأن الله تعالى كتب في اللوح المحفوظ، ما هو كائن إلى يوم القيامة، قال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَعَـٰكُمْ أَنَّ ٱللَّهَ يَعۡـٰكُمُ مَا فِ ٱلسَّـمَآءِ وَٱلْأَرْضِّ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرٌ ﴾ [الحج: ٧٠]

المرتبة الثالثة: المشيئة، فنؤمن بأن الله تعالى قد شاء كل ما في السماوات والأرض، لا يكون شيء إلا بمشيئته، ما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن. المرتبة الرابعة: الخلق، فنؤمن بأن ﴿ٱللّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ عَلَىٰ كُلّ شَيْءٍ وَهُوَ عَلَىٰ كُلّ شَيْءٍ وَهُوَ عَلَىٰ كُلّ شَيْءٍ وَهُوَ عَلَىٰ كُلّ اللّهَ وَهُو عَلَىٰ كُلّ اللّه وَاللّهُ وَالرّبعة الرابعة الله يكون من الله تعالى نفسه ولما يكون من العباد، فكل ما يقوم به العباد من أقوال أو أفعال أو ترك فهي معلومة لله تعالى، مكتوبة عنده، قال تعالى:

﴿ لِمَن شَآءَ مِنكُوراً يَسَتَقِيمَ وَمَا تَشَآءُونَ إِلَّا أَن يَشَآءَ ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [التكوير: ٢٩-٢٨] " (١) .

ويأتي القضاء والقدر بين الخالق والمخلوق، "فالقضاء الكوبي هو المتعلق بالإرادة المطلقة لله تعالى في الخلق والتدبير، مثل الموت والحياة والقبض والبسط والرزق وغيرها، أما القضاء الشرعي هو المرتبط بتكليفات الله الشرعية لعباده وهو ما أرسل به رسله من أوامر ونواهٍ يثاب عليها المطيع، ويعاقب عليها العاصى"(٢).

<sup>(</sup>٢) عقيدة أعل السنة والجماعة، لابن عثيمين، ص ٢٨

٢() شفاء العليل في مسائل القضاء والقدر والحكمة والتعليل، لابن القيم ،ص٢٨٠.

وقد أشار شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله - إلى النوع الأول فقال: "وما يصيب العبد من النعم فإن الله أنعم بها عليه؛ وما يصيبه من الشر فبذنوبه ومعاصيه، كما قال تعالى: ﴿وَمَا أَصَلِكُمْ مِن مُّصِيبَةِ فَيِما كَسَبَتَ أَيْدِيكُمُ وَيَعَفُواْ عَن صَعاصيه، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا أَصَلِكُمْ مِن مُّصِيبَةِ فَيِما كَسَبَتَ أَيْدِيكُمُ وَيَعَفُواْ عَن صَيْدِ فَي الله وَمَا الله وَمَا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَينَ ٱلله وَمَا أَصَابَكَ مِن حَسَنَةٍ فَينَ ٱلله وَمَا أَصَابَكَ مِن سَيِّعَةٍ فَينَ ٱلله وَمَا أَصَابَكَ النّاسِ رَسُولًا وَكُفَى بِٱلله شَهِيدًا ﴿ النساء ٢٩]، أي من سَيّعَةٍ فَين نَفْسِكُ وَأَرْسَلْنَكَ لِلنّاسِ رَسُولًا وَكُفَى بِٱلله شَهِيدًا ﴿ النساء ٢٩]، أي ما أصابك من خصب ونصر وهدى فالله أنعم بها عليك، وما أصابك من جدب وذل وشر فبذنوبك وخطاياك. وكل الأشياء كائنة بمشيئته وقدرته وخلقه، فلا بد أن يؤمن العبد بقضاء الله وقدره، وأن يؤمن بشرع الله وأمره" (١).

وفي هذا التقسيم يسير العبد بين إرادة الله الكونية وبين تكاليفه الشرعية، فمن رضي بقضائه الشرعي، ونفذ تكاليفه كان من السعداء في الدنيا والآخرة. الإيمان بالقضاء وصلته بالحياة:

من ثمرات الإيمان بالقضاء والقدر أن يربط العبد حياته وما يدور حوله بالله تعالى، فلا يقنط لمكروه أصابه، يقينًا منه بأن كل شيء بيد الله تعالى، وأن حياته كلها تدور على الابتلاء والاختبار، وأن كل ما أصابه في هذه الدنيا خير له؛ فإن صبر على المكاره وشكر على النعم؛ كان له جزاء الصابرين الشاكرين في الآخرة. ومن هذه الثمرات:

١- أن يكون العبد على يقين تام بأن الله تعالى سيعوضه عما أصابه من مكروه، قَالَ تَعَالَى: ﴿ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهُ وَمَن يُؤْمِن بِٱللَّهِ يَهْدِ مَكروه، قَالَ تَعَالَى: ﴿ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهُ وَمَن يُؤْمِن بِٱللَّهِ يَهْدِ مَكروه، قَالَمَةُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمُ ﴾ [التغابن: ١١].

مجموع فتاوى ابن تيمية ، كتاب القدر ، ص٦٤. ١)(

قال ابن كثير في تفسير هذه الآية: "أي: ومن أصابته مصيبة فعلم أنها بقضاء الله، وقدره فصبر، واحتسب، واستسلم لقضاء الله، هدى الله قلبه، وعوضه عما فاته من الدنيا هدًى في قلبه، ويقينًا صادقًا، وقد يخلف عليه ما كان أُخذ منه، أو خيرًا منه، قَالَ ابن عباس رضي الله عنهما: يهدِي قلبه لليقين؛ فيعلم أن ما أصابه لم يكن ليخطئة، وما أخطأه لم يكن ليصيبه، وقال علقمة: هو الرجل تُصيبه المصيبة؛ فيعلم أنها من عند الله فيرضى وَيُسَلِّمُ، وفي الحديث المخرج في صحيح مسلم من حديث صُهيب رضي الله عنه: أن النبي صلى الله عليه وسلم قَالَ: (عجبًا لأمر المؤمن إنَّ أمره كُلّه حَيرٌ، إن أصَابته صلى الله عليه وسلم قَالَ: (عجبًا لأمر المؤمن إنَّ أمَره كُلّه حَيرٌ، إن أصَابته صَرًا له) (١).

٢-تعلُّم الاستغْنَاء عَمَّا لا يمكن الوصول إليه، واحتساب ذلك عند الله تعالى، فإذا وصل العبدُ إلى ذلك كان أغنى الناس، فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (مَن يأخذ عني هَؤلاء الكَلماتِ فَيعمَل بَهن – أو يَعلمْ مَن يَعْمل بَهنّ –؟ فقال أبو هُريرة رضي الله عنه: قلت: أنا يا رسول الله. فأخذ بيدي فعدَّ خَمسًا، وقال: اتق المحارمَ؛ تَكُنْ أَعْبد النَّاس، وارضَ بما قَسمَ اللهُ لكَ تَكُنْ أَعْنى الناس، وأحسِن إلى جَاركَ تَكُنْ مُسلِمًا، ولا تُكثِر مُسلِمًا، ولا تُكثِر الضَحك، قَلْن مُسلِمًا، ولا تُكثِر الضَحك، قُلِث القلب) (٢).

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم، كتاب الزهد والرقائق ، باب المؤمن أمره كله خير حديث ( رقم: ٢٩٩٩.)

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي، كتاب الزهد عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، باب من اتقى المحارم فهو أعبد الناس، حديث ( رقم: ٢٣٠٥).

## الانتحار بين الإسلام والعلوم الاجتماعية والإنسانية والأمنية:

"الانتحار شأنه شأن الغالبية العظمى من مصطلحات العلوم الاجتماعية والنفسية والسلوكية - تعددت تعريفاته، واختلفت مفاهيمه في الدراسات والبحوث والكتابات، التي تناولت المشكلة حتى اليوم، إلى الدرجة التي يمكن معها القول: إنه لا يوجد تعريف شامل ومحدد ومتفق عليه للانتحار، وربما يرجع ذلك بالإضافة إلى طبيعة الموضوعات والظواهر التي تتناولها تلك العلوم بصفة عامة، إلى طبيعة مشكلة الانتحار وتعقدها وتعدد أبعادها وجوانبها من ناحية، وتعدد التخصصات العلمية التي تناولتها بالبحث والدراسة من ناحية ثانية، هذا فضلًا عن تعدد المذاهب الأيديولوجية التي يتبناها وينطلق منها الكاتب أو الباحث العلمي الذي يتعرض لدراسة تلك المشكلة من ناحية ثالثة" (۱).

الانتحار لغة: مصدر انتحر، يقال انتحر الرجل ينتحر انتحاراً، أي نحر نفسه، والنحر هو الطعن في أعلى الصدر، ويسمى الصدر أيضاً: نحرًا ومنحرًا، وهو موضع القلادة منه(٢)، قال الأزهري: "والنحر: ذبحك البعير تطعنه في منحره حيث يبدو الحلقوم من أعلى الصدر"(٣)، "فسمي قتل الإنسان نفسه انتحارًا من هذا المعنى، ثم استعمل لفظ "الانتحار" في قتل الإنسان نفسه مطلقًا، ولو

<sup>(</sup>١) ظاهرة الانتحار، التشخيص والعلاج، عبدالله بن سعد الرشود، جامعة نايف العربية للعلوم الأمنية، الرياض، المملكة العربية السعودية، ص ٢٠.

انظر: الجوهري، الصحاح ٢٠٨٢٤/٢) ( تحذيب اللغة ، للأزهري، ٥/٥. 4)(

لم يكن على صفة نحر البعير (١)، وربما استعمل "الانتحار" بمعنى الاختلاف والتناحر، "إذا تشاح القوم على أمرٍ، قيل انتحروا وتناحروا"(٢).

#### الانتحار اصطلاحًا:

عرف إيميل دور كايم الانتحار بأنه: "كل حالة موت تنجم بنحو مباشر أو غير مباشر عن فعل إيجابي أو سلبي تنفذه الضحية ذاتما، التي كانت تعلم بالنتيجة المترتبة على فعلها بالضرورة"(٣).

وهناك تعريفات أخرى للانتحار، منها:

١- "التصرف المتعمد من قبل شخص ما لإنهاء حياته، أو قتل النفس تخلصًا من الحياة"(٤).

٢- قيام شخص بقتل نفسه بوعيه أو بدون وعي، أو هو الفعل المقصود لقتل النفس أو زهق الروح عن سبق تصميم (٥).

٣- "نوع من القتل ويتحقق بوسائل مختلفة، ويتنوع بأنواع متعددة كالقتل، ويطلق الانتحار على قتل الإنسان نفسه بأية وسيلة كانت، ولهذا ذكر أحكامه باسم (قتل الشخص نفسه)"(٦).

شرح ديوان الفرزدق، إيليا حاوي، ١٠٤٨١/١)(

<sup>(</sup>٦) العين للخليل ، ٣/٢١٠.

<sup>(</sup>٣) الانتحار، إيميل دور كايم، ترجمة حسن عودة، ص ١٠.

<sup>(</sup>١) الموسوعة الفقهية الكويتية، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، ٢٨١/٦.

<sup>(</sup>٢) علم النفس دراسة الحواس الداخلية عبر السلوك اليومي، هاني يحيى النصر ص٢٣.

<sup>(</sup>٣) معجم المصطلحات والألفاظ الفقهية، محمود عبدالرحمن عبدالمنعم، ٣٠١/١.

## طبيعة ظاهرة الانتحار وخطورها على الحياة الإنسانية:

ويرتبط بالانتحار مجموعة من الحقائق منها:

1- أن الانتحار سلوك إنساني متعدد الدوافع والبواعث والأسباب والعوامل؛ فضلاً عما يكون بينها من تفاعل متبادل يؤدي إلى بروز هذا السلوك في أرض الواقع.

7- أن السلوك الانتحاري ينشط ويبرز إلى الوجود، حين يختل التوازن الفطري بين غريزي الحياة والموت لدى الإنسان، وهذا يعني أن السلوك الانتحاري لا يولد لحظة تنفيذه الفعلي، أو محاولة تنفيذه، وإنما يكون رابضًا كخيار في طبقات الوعي الغائرة؛ إلى أن يطفو على السطح، وينشط في ظروف معينة؛ ليكون الخيار الوحيد، الذي يراه الشخص في تلك اللحظة على أنه أفضل الحلول المتاحة أمامه. ومن هنا فإن الانتحار ليس مجرد حدث عشوائي، وإنما هو منظومة فكرية ووجدانية وسلوكية، تنتظم أجزاؤها عبر السنين والأحداث، التي يمر بحا ويعيشها الإنسان خلال مراحل حياته؛ ليبرز كوسيلة للخروج من مأزق أو أزمة شخصية وقع تحت ضغوط فاقت احتماله، بحيث يصل إلى حالة انعدام الأمل، أو قلته أو انعدام الحيلة (١). فالانتحار من أهم الأسباب الأولى للوفاة، وهذه الأسباب هي الموت الطبيعي، والانتحار، والقتل.

<sup>(</sup>١) انظر: ظاهرة الانتحار، التشخيص والعلاج، عبدالله بن سعود الرشود ص ٢٢.

## أثر الانتحار في حياة الإنسان:

يمثل الانتحار مشكلة متعددة الأبعاد، نطرًا لتأثيرها المباشر على الحياة بصفة عامة.

فمن الناحية الاقتصادية: فهو يسهم بشكل كبير في تبديد الطاقات الإنتاجية؛ لأن نسبة كبيرة ممن يقدمون على السلوك الانتحاري في سن الإنتاج والعمل والعطاء؛ مما يعوق التقدم، ومن ثم العجز عن ملاحقة تطورات العصر.

أما من الناحية الاجتماعية: فإن انتحار أحد أفراد الأسرة، يعد حدثًا مشينًا في تاريخ الأسرة؛ بل وصمة عار، كما أنه ينبئ عن اضطراب علاقة الفرد المنتحر بمجتمعه وثقافته هذا من جانب، ومن جانب آخر يعبر عن عدم قدرة المجتمع على احتواء أبنائه؛ مما يؤدي إلى حرمان المجتمع من بعض أبنائه الذين هم ثروته البشرية.

ومن الناحية النفسية: فإنه دلالة على اختلال الشخصية، واضطراب في الصحة النفسية، وزيادة في التشاؤم، وقلق المستقبل واليأس والتقييم السلبي للذات، والنظرة السيئة للآخرين، والشعور بعدم جدوى الحياة، فضلًا عن المعاناة النفسية لكل أفراد الأسرة والأصدقاء، حيث تتزايد لديهم مشاعر الاكتئاب، وبالتالي الرغبة في الانتحار. بينما من الناحية القانونية: يمثل الانتحار جريمة ضد الذات ولا بد أن يعاقب عليها فاعلها، مما يشغل رجال الشرطة والقانون في البحث عن الأسباب ومبررات الحكم (١).

<sup>(</sup>١) انظر: السلوك الانتحاري: دراسة تشخيصية علاجية، جمال السيد تفاحة، ، ٢٦، ص ٢٨٦.

# المبحث الثاني الانتحار بواعثه وأسبابه

هناك عدة اتجاهات في تحديد دوافع الانتحار وأسبابه، منها ما يرتبط بالجانب الديني والعقدي، ومنها ما يرجع إلى أسباب نفسية أو صحية أو اجتماعية أو اقتصادية.

## ١- الأسباب العقدية أو الدينية:

من أهم الأسباب الرئيسة للانتحار؛ ضعف عقيدة الإيمان بالغيبيات، واليوم الآخر. والتأثر ببعض النزعات الإلحادية لدى المقدمين على الانتحار؛ وهو ما يؤدي إلى عدم اكتمال المعنى الإيماني، والوازع الديني لديهم والبعد كل البعد عن الله بالإقدام على الانتحار وإزهاق النفس بغير وجه حق؛ إذ إن الإيمان الكامل الصحيح يفرض على الإنسان الثقة واليقين في الله تعالى، والرضا بقضاء الله تعالى وقدره، وعدم الاعتراض على ذلك القدر مهما بدا للإنسان أنه سيّئ أو غير مُرضِ.

ولا شك أن الانتحار لا يخرج عن كونه اعتراضًا على واقع الحال، ودليلاً على عدم الرضا به. فعدم إدراك خطورة هذا الفعل الشنيع والجريمة الكُبرى، التي يترتب عليها حرمان النفس من حقها في الحياة، إضافة إلى التعرض للوعيد الشديد والعقاب الأليم من الله في الدار الآخرة.

كما أن غلبة الظن الخاطئ عند المنتحر أنه سيضع بانتحاره وإزهاقه لنفسه حدًّا لما يعيشه أو يُعانيه من مشكلاتٍ أو ضغوطٍ أو ظروف سيئة، يعد مفهومًا خاطئًا ومغلوطًا وبعيدًا كل البُعد عن الحقيقة. كما يعد أيضاً من الجهل والجزع

وعدم الصبر، والاستسلام لليأس والقنوط، وبالتالي يؤدي ذلك كله إلى الهواجس والأفكار والوساوس -والعياذ بالله-.

ولم يكن الانتحار ظاهرة مقتصرة على قيام شخص بعينه بالانتحار؛ بل نجد أن هذه الظاهرة كانت منتشرة ولها جذور منذ القدم عند كثير من الجماعات والطوائف والمذاهب الفكرية الضالة.

وقد شهد التاريخ انتحار العديد من الفلاسفة (١)، الذين عجزوا عن الوصول إلى الحقيقة التي يبحثون عنها، ومن بينهم فلاسفة العصر القديم، رغم موافقة الكثير منهم الأنبياء في تحريم الانتحار مثل فيثاغورث بقوله: "نحن في هذا العالم غرباء، والجسم مقبرة الروح، ومع ذلك فلا يجوز لأحد منا أن يلتمس الفرار بالانتحار، لأننا ملك لله، هو راعينا، وما لم تشأ إرادته الفرار، فلا حق لنا في تهيئته لأنفسنا بأنفسنا "(١).

واشتهرت على ألسنة بعضهم دعوات تشاؤمية للتخلص من الحياة مثل سقراط الذي "كان يرى في الموت تحررًا من سجن الجسد، وعودة لعالم الخلود والحكمة، وينسب له قوله: (الفلاسفة الحقيقيون يجعلون الموت مهنة لهم)، وقوله: (الموت قد يكون خيرًا من الحياة)، لذلك كان يتمنى الموت، ورحب به

<sup>(</sup>١) فلاسفة العصر القديم تمتد فترتهم منذ عصر ما قبل سقراط حتى نحاية عصر الفلسفة اليونانية وظهور النصرانية، انظر: تاريخ الفلسفة الأوربية في العصر الوسيط، يوسف كرم ص٧.

<sup>(</sup>٢) الفلسفة اليونانية الأولى، ص ١٠٨، وتاريخ الفلسفة الغربية ترجمة محمد فتحي ، ٧٤/١.

لما حُكم عليه بالإعدام، فاختار الانتحار بتناول نبات الشوكران السام وكان ينكر على الفيلسوف الجزع من الموت"(١).

ومثل الفلاسفة فهناك أيضًا ظاهرة الانتحار لدى أصحاب الأديان الوضعية التي تعتمد عقيدة (الخلاص)، فقد استمر هذا العرف في الهند "أمدًا طويلًا، ربما لم يرد في كتب الفيدا(٢)، هذا الاستحسان للانتحار، ولكنه قديم جدًّا بالتأكيد، فبصدد انتحار البرهمان كالانوس (البراهمان هو أحد أفراد طبقة الكهنوت العليا) يقول بلو تارك: (لقد ضحى بنفسه مثلما تقتضي عادة حكماء البلاد)، ويقول كينت كورس: (يوجد بينهم نوع من الرجال المتوحدين البدائيين يطلقون عليهم الحكماء، ويرى هؤلاء الحكماء أنه لشرف عظيم أن يعلنوا عن يوم موقم، ثم يحرقون أنفسهم في ذلك اليوم أحياء، عندما يبدأ التقدم في السن أو المرض في تعذيبهم. فانتظار قدوم الموت، بحسب رأيهم عار يشين الحياة. كما أضم لا يولون أي شرف للأجساد التي تحدمها الشيخوخة. (فالنار تغدو مدنسة إذا لم تستقبل الرجل وهو ما يزال حيًّا)، مثل هذه الوقائع معروفة في فيدجي وفي جزر هيبريد الجديدة، وفي مانغا، إلخ. ففي كيوس، يجتمع الرجال

<sup>(</sup>١) موقف الفلاسفة من الانتحار: دراسة نقدية في ضوء العقيدة الإسلامية، سعود بن عبدالعزيز بن محمد العريفي ٨/٨.

<sup>(</sup>٣) الفيدا: هو الكتاب المقدس للديانة الهندوسية، وهو كتاب يقع في ٨٠٠ مجلداً تقريباً تم تأليفه طيلة ١٠٠٠ سنة، وقيل ٣ آلاف سنة، وهي النصوص المقدسة من الترانيم والتراتيل لدي الآريين الهنود لتكريم الآلهة. انظر: الموسوعة الميسرة للندوة العالمية للشباب الإسلامي ص١٠٨٠.

الذين تجاوزوا سنًا معينًا ويقيمون مأدبة احتفالية عظيمة، تتوج رؤوسهم أكاليل الزهور قبل أن ينهوا حياتهم" (١).

ومن ذلك أيضًا انتحار النساء بعد موت أزواجهن في بعض الثقافات "وهذه الممارسة البربرية متأصلة في عادات الهندوس، وقد استمرت على الرغم من جهود الإنجليز، فقد انتحرت ٧٠٦ أرملة عام ١٨١٧م في مقاطعة البنغال وحدها، وفي عام ١٨٢١ حدث انتحار ٢٣٦٦ أرملة في عموم الهند، وفي أمكنة أخرى، حين يموت أمير أو زعيم، فإن بطانته بكاملها ملزمة بأن لا تعيش بعده" (٢).

وفي العصر الحديث مثل: "طائفة الوصايا العشر: وهي طائفة أوغندية تتبع المذهب الكاثوليكي(٣) المسيحي، أسسها راهب يدعى جوزيف كيبويتيره، ومعه عدد من الراهبات، كانت هذه الطائفة تعتقد بأن القيامة ستقوم في يوم ٣١ ديسمبر ٩٩٩م، وقد أقنعهم بأنه ينبغي عليهم بيع ممتلكاتهم والتبرع بها للكنيسة، والاستعداد للذهاب إلى الجنة، وبالفعل قام هؤلاء المنتحرون ببيع ممتلكاتهم، ولكن القيامة لم تقم، وفي شهر مارس من عام ٢٠٠٠م بدأت موجة من الانتحار الجماعي بين أبناء تلك الطائفة الضالة، التي بدأت باكتشاف من الانتحار الجماعي بين أبناء تلك الطائفة الضالة، التي بدأت باكتشاف

<sup>(</sup>١) الانتحار، إميل دور كايم، ترجمة حسن عودة، ٢٦٦- ٢٦٧.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ص٢٦٧.

<sup>(</sup>٣) أكبر الكنائس النصرانية في العالم، وتدَّعي أنها أم الكنائس ومعلمتهن، يزعم أن مؤسسها بطرس الرسول، وتتمثل في عدة كنائس تتبع كنيسة روما وتعترف بسيادة بابا روما عليها، وسميت بالكنيسة الغربية أو اللاتينية لامتداد نفوذها إلى الغرب اللاتيني خاصة. انظر: الموسوعة الميسرة للندوة العالمية للشباب الإسلامي ص ٦٠٠.

٥٣٠ جثة في كنيسة كاثوليكية في مدينة كانونجو، التي تبعد عن العاصمة كمبالا بـ ٣٢٠ كيلو متر، ثم اكتشفت مقابر جماعية أخرى تباعًا، حتى زاد عدد المنتحرين على الألف نسمة، وقد أطلق على هذه الطائفة اسم (بعث الوصايا العشر للرب)، وقد كان من بين القتلى أطفال أيضًا يبدو أن آباءهم اصطحبوهم معهم إلى جنتهم المزعومة"(١).

ويمثل الانتحار في هذه الثقافات طقسًا دينيًّا وسياسيًّا، يرتبط بأمور تعارض الإيمان بالخالق جل شأنه، وبقضائه وقدره، وتدبيره لأمور العباد، فبعضهم يرى أن حقه في الحياة قد انتهى إلى نقطة معينة، أو أن الموت له أصبح أفضل من الحياة.

ويشترك أصحاب الأيديولوجيات ذات المنطلقات الدينية من المسلمين وغيرهم في غياب ركن من أركان الإيمان عنهم أو الجهل به، وهو الإيمان بالقضاء والقدر، بسبب تأويلاتهم وتفسيراتهم العقلية للحياة ومجرياتها وأحداثها، التي تشمل ضمن ما تشمل أصول الحكم.

وأصحاب هذه الاتجاه أو تلك الرؤية ينقصهم الفهم السديد لماهية الحياة، والحكمة الإلهية من خلق الإنسان، فيتخذون لأنفسهم طريقًا آخر، بعيدًا عن المنهج الإسلامي الصحيح في التعامل مع الحياة وأحداثها.

<sup>(</sup>١) لماذا ينتحرون، ظاهرة الانتحار: أسبابها ودوافعها وكيفية الحد منها، موزة عبدالله المالكي، ص ٣٨.

### ٢- الأسباب النفسية:

أما أصحاب الاتجاه النفسي، فيعتقدون أن الانتحار عملية شخصية؛ لأن الانتحار عمل يقوم به الفرد "ولا يطال أثره سوى الفرد، فينبغي - كما يبدو - أن يكون خاضعًا حصرًا لعوامل فردية، وأن يكون بالتالي من اختصاص علم النفس وحده، ألسنا نفسر في الواقع قرار المنتحر غالبًا بمزاجه، أو بطبعه، أو بسوابقه، أو بحوادث تاريخه الشخصي؟" (١). فالانتحار من هذه الزاوية يعد عملًا فرديًّا، يختص بدراسته علم النفس، بقدر ما يكون عملاً يؤثر على المجتمع، وتؤثر نتائجه فيه من ناحية أخرى.

وتركز النظريات النفسية على كون الاكتئاب يشكل اضطرابًا مرضيًّا، وأن الشخص الانتحاري مكتئب إلى درجة اليأس من الحياة، ويحمل نظرة تشاؤمية تجاه المستقبل وانعدام الرغبة في البقاء، ومن المتعارف عليه في علم النفس المرضي أن الأفكار الانتحارية أو محاولات الانتحار، أنها من ضمن أعراض مرضية خاصة بفئة مرض الاكتئاب الشديد، أو الاكتئاب الذهاني الذي يعد من الأمراض العقلية؛ حيث يصل الاكتئاب بالمريض إلى مرحلة اليأس من الحياة، مع نظرة تشاؤمية كبيرة تجاه المستقبل.

فمع زيادة ضغوط الاكتئاب، وفقدان أهمية الحياة، تبدأ الأفكار بالتخلص من الحياة بالانتحار في التسلل إلى عقل المريض، ثم في مرحلة لاحقة يقوم عجاولات للانتحار بصورة عملية فعلية" (٢).

<sup>(</sup>١) لماذا ينتحرون، ظاهرة الانتحار: أسبابما ودوافعها وكيفية الحد منها، موزة عبدالله المالكي، ص١٢.

<sup>(</sup>٢) العلاج المعرفي السلوكي كتقنية علاجية للأفكار الانتحارية، رقية عزاق ١٩/ ٨٧.

ويتفق مع هذا الاتجاه أصحاب نظرية التحليل النفسي "ويمكن لنا أن نوجز خلاصة نظرية التحليل النفسي في السلوك الانتحاري حيث ننظر إليه على أنه عدوان مرتد إلى الذات بفاعلية عمليات التقمص، أو الإبدال تحت ضغط اعتبارات اجتماعية ذاتية، تمنع وقوع العدوان على موضوعه الخارجي، ويعد النوعان من الضغوط عوامل إحباط تعزل الفرد عزلاً قهريًّا على نحو ما، وتمنع عند شخصيته وترتيبها، وتحول دون نضوجه النفسي فيختل بناء الشخصية، بصورة تشل قدرته على التفاعل الاجتماعي السوي، فلا يتصور في العالم سوى ذاته، ثم يتوحد بهذا العالم القاسي في أعماق نفسه، ويصر على تدمير نفسه المتأزمة تمديدًا للعالم المؤلم"(١).

"فعلماء التحليل النفسي يرون أن الإنسان يولد ومعه غريزتان أساسيتان، تعمل كل منهما ضد الأخرى، ويحملها الإنسان في جهازه النفسي وهما:

أ- غريزة الحياة والحب والبناء.

ب- غريزة الموت والكراهية والفناء" (٢).

ويذهب أصحاب هذا الاتجاه إلى أن الانتحار عبارة عن مرض نفسي، ناتج عن عوامل داخلية تدفع صاحبها للتخلص من ذاته، غير أن هناك اتجاهًا آخر يعارض هذه الفكرة، لا يرى أن الانتحار نابع من غريزة داخلية، لكن له أسباب صحية أخرى، منها الاكتئاب واليأس والقلق من الموت.

<sup>(</sup>١) مشكلة الانتحار، مكرم سمعان، ص ١١٧.

<sup>(</sup>٢) ظاهرة الانتحار: التشخيص والعلاج، عبدالله بن سعود الرشود، ص ٩٦

فالاكتئاب: "حالة من الشعور باليأس والكآبة والحزن وانقباض الصدر، بسبب الاضطرابات الوجدانية والنفسية، ومن آثاره عدم القدرة على الحب، وكراهية الذات إلى درجة التفكير في الموت والانتحار، ثم الإقدام عليه، ومن آثار الاكتئاب السلبية الشعور دومًا بالفشل وخيبة الأمل، وحب العزلة وتناقص الاهتمام بالعالم الخارجي، وتوجيه الاتهام للذات بصورة عدوانية تصل إلى الرغبة بعقوبتها بالانتحار"(١).

واليأس: "حالة وجدانية تبعث على الكآبة، وتتسم بتوقعات الفرد السلبية نحو الحياة والمستقبل وخيبة الأمل أو التعاسة، وتعميم ذلك الفشل في كل محاولة، واليائس يجسد بيأسه النظرة السلبية للذات والعالم والمستقبل"(٢).

قلق الموت: "نوع من القلق يتركز على التفكير بموضوعات تتصل بالموت والاحتضار لدى الشخص أو ذويه، ويتولد عنها حالات انفعالية مكدرة ومشاعر شك وخوف وحزن، تكون باعثًا للانتحار وتعجل الموت ما دام هو النهاية المحتومة" (٣).

وأصحاب هذه النوع أصابهم اليأس والقنوط من زوال الشدائد وتفريج الكُرب؛ فمن الناس من إذا اشتدّتْ عليه الكروب، وأحاطت به الهموم، وتوالت عليه المصائب، فأصيب بمرض في بدنه، أو بإعاقة في جسده، أو بفقد لماله أو منصبه، أو بعُقم أو عقوق أو قطيع، وأصابه الجزع واليأسُ والقنوط، وغاب عنه

<sup>(</sup>١) دارسات نفسية في الذكاء الوجداني، الاكتئاب، اليأس، قلق الموت، -السلوك العدواني- الانتحار، بشير معمرية ص، ٦٤.

<sup>(</sup>٢) ظاهرة الانتحار: التشخيص، والعلاج، عبدالله بن سعد الرشود، ص٦٣.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق، ص ٦٧ - ٦٨

الصبر والرضا، وسدّ على نفسه بابَ الأمل والرجاء؛ فيلجأ إلى الانتحار، ولا يلتفت إلى أن الإيمان بالقضاء والقدر، يربي الإنسان التربية الروحية الصحيحة، التي ترتبط فيها النفس البشرية بخالقها، فينشرح الصدر، وتحدأ النفس أمام كل الملمات والنوائب، لإدراك المؤمن أن كل شيء يحدث له بقدر الله.

### ٣- الأسباب الحيوية الصحية:

من أهم الأسباب الحيوية الصحية "الاتجاه البيولوجي، الذي يستند في التفسير إلى افتراض مفاده أن ميل الفرد للانتحار، إنما يرجع إلى استعداد فطري بيولوجي موروث لدى الفرد، كما أن هناك علاقة بين السلوك الانتحاري والتكوين العضوي الفيزيقي للجسم، سواء من ناحية الشكل أو من ناحية الكفاءة الوظيفية لأجهزته المختلفة كالمخ والجهاز العصبي"(١). هذا الرأي مرتبط بنظرة الجريمة والإجرام للطبيب وعالم الإجرام لمبروزو. (٢)

كما تقوم "الأبحاث الحديثة على دراسة التحولات داخل نقاط التشابك العصبية في الدماغ، التي تؤدي دورًا محفرًا في ازدياد عدد المتقبلات المختصة بالسيروتونين، وبينت بعض الدراسات أن انخفاض مستوى البروتين يرافقه ازدياد في محاولات الانتحار، وكذلك العنف، كما أظهرت الدراسات التي أجريت على التوائم في الولايات المتحدة أن التوجه الانتحاري كان مرتفعًا عند التوائم

<sup>(</sup>١) علم النفس الجنائي، سعد المغربي، ص ٧٧.

<sup>(</sup>٢) - سيزار لمبروزو طبيب إيطالي شهير وعالم جريمة ولد في ٦ نوفمبر ١٨٣٥ وتوفي في ١٩ أكتوبر ١٩٠٩. يرجع له الفضل في نشأة المدارس التكوينية وأطلق البعض عليها اسم في نظريات تفسير السلوك الإجرامي ومؤسس نظرية "الرجل المجرم".. أثبت فيها أن الجاني إنسان بدائي يتميز بملامح خاصة توفرت فيه بالوراثة ..ويكيبيديا

المتماثلة بالعوامل الوراثية أكثر منه عند التوائم غير المتماثلة بالعوامل الوراثية، لذلك هناك سبب وراثي وراء ظاهرة الانتحار وفكرة الانتحار "(١).

وقد "تعرض هذا الاتجاه إلى انتقادات كثيرة قللت من مصداقيته ورفضت ما يقوم عليه من افتراضات لا تقوى على الثبوت أمام الشواهد. من أجل ذلك قرر الكثير من الباحثين، عدم إمكانية ربط الانتحار بالعوامل الوراثية الجينية، وأكدوا عدم وجود مورث للانتحار" (٢). وهذا الرأي هو ما أميل إليه لعدم إمكانية التثبت منه في الواقع بشكل يقيني.

#### ٤- الأسباب الاجتماعية:

يعتبر الانتحار أيضًا مشكلة اجتماعية، لأن الفرد هو وحدة تكوين المجتمع، ومن ناحية أخرى فإن المنتحر، يلجأ إلى التخلص من نفسه في كثير من الأحيان، لوجود هذه المشكلات الاجتماعية في محيطه بحيث تجعله عاجزًا عن مواصلة الحياة.

ولعل من أهم الأسباب الاجتماعية التي تؤدي للانتحار التمييز العنصري أو التمييز بين الأبناء في المعاملة، وحالات العنف الأسري المفرط الذي يكون مصحوباً بالسب والشتم والإهانة، والمشاحنات بين الزوجين والتفكك العائلي ومن ثم الطلاق بين الأبوين وفراقهما، وما يترتب عليه من خصومة ونزاع يكون ضحيته الأبناء غالباً ومن ثم انعدام الأمن والعاطفة في المجتمع، أو غياب أحد الوالدين، والتعرض للضرب والإيذاء أو الحرمان العاطفي بشكل متكرر،

<sup>(</sup>١) الانتحار نماذج حية لمسائل لم تحسم بعد، د. أحمد عياش ص ١٣٣٠.

<sup>(</sup>٢) ظاهرة الانتحار: التشخيص، والعلاج، عبدالله بن سعد الرشود، ص ٩٤.

والتعرض للنقد أو الاستهزاء، وضغوط الدراسة والاختبارات لدى الطلبة في مختلف المستويات الدراسية خصوصاً الثانوية منها، وإجبار البنات على الزواج من لا يرغبن بالزواج به لقرابة أو مال، دون ظهور مصلحة شرعية معتبرة في مثل هذا التصرف القهري، والتحرش وزنا المحارم، الذي لا تستطيع فيه الضحية الإفصاح عما حصل لها لاعتبارات اجتماعية، وما يترتب عليه من فضيحة أخلاقية وحمل غير شرعي، هذه صور قد يلجأ فيها هؤلاء جميعًا للانتحار؛ طلبًا للخلاص من واقع سيء أو خطيئة أو ظلم وكبت وعنف تعرضوا له.(١)

يقول عالم الاجتماع إميل دور كايم: "ليس في نيتنا إذن أن نقوم بجردة كاملة قدر الإمكان لكافة الشروط التي يمكن أن تدخل في تكوين الانتحارات الخاصة، ولكن البحث فقط عن الشروط التي تتعلق بما تلك الواقعة المحددة التي أسميناها المعدل الاجتماعي للانتحارات.

غن نتصور بأن المسألتين متمايزتان جدًّا، وقد يكون بينهما، مع ذلك صلة ما. والواقع أن هناك بالتأكيد بين الشروط الفردية كثيرًا منها ليس عامًّا بما يكفي لتعيين الصلة بين العدد الإجمالي للمنتحرين وبين السكان. من الممكن لهذه الشروط أن تؤثر ربما بحيث ينتحر هذا الفرد بمعزل أو ذاك. ومثلما أن هذه الشروط لا تتعلق بحالة معينة للبنية الاجتماعية، فليس لها كذلك ارتدادات اجتماعية.

<sup>(</sup>١) انظر: الانتحار: دراسة عقدية في الأسباب والعلاج، صفوان أحمد مرشد حمود البارقي، مجلة الجامعة العراقية ،(مركز البحوث والدراسات الإسلامية)، ص ١٩١.

وهي بالتالي تهم عالم النفس وليس عالم الاجتماع، فما يبحث عنه هذا الأخير، إنما هي الأسباب التي بواسطتها يمكن التأثير ليس على الأفراد منعزلين، بل على الجماعة، وعليه فإن العوامل التي يظهر تأثيرها على المجتمع بكامله هي وحدها من بين عوامل الانتحار، التي تعني عالم الاجتماع، ومعدل الانتحارات هو النتيجة المترتبة على هذه العوامل"(١).

"إضافة إلى ذلك، فإن الظروف التي تعد دوافع للانتحار لا يحصى عددها تقريبًا، فواحد ينتحر وسط بحبوحة من العيش، وآخر ينتحر في غمرة الإملاق، وهذا تعيس مع أسرته، وذاك فسخ بالطلاق زواجه الذي جعله تعيسًان هنا جندي تخلص من حياته بعد أن عوقب على غلطة لم يرتكبها، وهناك مجرم قتل نفسه بسبب جريمته التي ظلت دون عقاب" (٢).

وبالتالي يعد قرار الانتحار قرارًا فرديًّا من شخص ما يعيش في مجتمع، يتعرض فيه للظروف نفسها التي يتعرض لها غيره ممن يعيشون معه، ويتكيفون معها، لكنه يتخذ تصرفًا مغايرًا لهم، فيتخلص من نفسه بالانتحار.

#### ١ - الأسباب الاقتصادية:

يذكر الله تعالى أن المال من المقومات التي يجب المحافظة عليها، قال تعالى: ﴿ وَلَا نُؤْتُواْ اللَّهُ فَاكُمْ وَقُولُواْ اللَّهُ لَكُمْ قِينَمَا وَارْزُقُوهُمْ فِيهَا وَاكْشُوهُمْ وَقُولُواْ لَهُمْ قَوَلًا لَهُمْ قَوَلًا لَهُمْ قَوَلُواْ اللَّهُ لَكُمْ قِينَمَا وَارْزُقُوهُمْ فِيهَا وَاكْشُوهُمْ وَقُولُواْ لَهُمْ قَوَلًا لَهُمْ قَوَلًا مَعْرُوفَا ﴾ [النساء: ٥]؛ ولذا حث الإسلام "على كسب المال وشرع لذلك الكسب طرقًا، وجعل الرقابة عليها، كما حث على إنفاقه على الأوجه التي بما

<sup>(</sup>١) الانتحار، إميل دور كايم، ص٢٢.

<sup>(</sup>٢) الانتحار، إميل دور كايم، ص ٣٨٢.

عمار الأرض ونفع الإنسان، ونحى عن المقامرة به أو اكتنازه؛ لما فيه من الإضرار بحياة الإنسان الاقتصادية بشكل عام، كما نحى عن الربا وحرمه أشد تحريم، لنفس الأمر، وعد الإسلام الحفاظ على المال الخاص والعام من المقاصد الكبرى لهذا الدين والشرع الحكيم. وأن المساس بهذا المال من حيث مصادر الكسب أو أوجه الإنفاق يعد مساسًا بمقصد كلي من مقاصد الدين الكبرى، ويسبب فوات الحياة جزئيًّا أو كليًّا بحسب مقدار الخلل الداخل عليها. ومن ذلك الاختلال الذي يسببه الإنسان في باب الاقتصاد والمال الانحيار والتردي الاقتصادي، الذي تشهده البلدان الفقيرة والنامية، وانتشار الفقر والبطالة، وما يحصل نتيجة الحروب والكوارث الطبيعية من مجاعة وفقدان العمل ومصادر الرزق، والتعرض للخسارة المالية والإفلاس، والجوائح في الأعمال التجارية، تجعل فكرة الانتحار حاضرة للهروب من المسؤولية، بل والإقدام عليه كذلك خصوصًا مع ضعف الوازع الديني أو انعدامه".(1)

ومما سبق نجد أن المشاكل الاقتصادية: كالبطالة والفقر وعدم الحصول على المهن اللازمة على الرغم من الشهادات والمؤهلات، أو فقدان المهنة أو المنزل من أهم العوامل المؤدية للانتحار، وقد أعربت منظمة الصحة العالمية عن قلقها من أن تؤدي الأزمة الاقتصادية العالمية إلى ارتفاع حالات الانتحار، خاصة بعد إقدام بعض رجال الأعمال على الانتحار.

 <sup>(</sup>١) الانتحار: دراسة عقدية في الأسباب والعلاج، صفوان أحمد مرشد حمود البارقي، مجلة الجامعة العراقية ،
 (مركز البحوث والدراسات الإسلامية ) ص ١٩١.

وقد نشرت شبكة (سي إن إن) تقريرًا حول دراسة أجرتها جامعة أوكسفورد، وكلية لندن للصحة والطب الاستوائي، حول تأثير العوامل النفسية على معدلات الانتحار، وحللت بيانات من ٢٤ بلدًا في الاتحاد الأوروبي والولايات المتحدة وكندا، "وتوصلت الدراسة إلى نتيجة مفادها أن حالات الانتحار في أوروبا كانت متدنية نسبيًّا عام ٢٠٠٧، إلا أنها ما لبثت أن ازدادت بنسبة ٥٠٠٪ في ٢٠٠٩، واستمرت هذه النسبة بالارتفاع إلى ٢٠٠١.

وقال فريق البحث: إن أوروبا شهدت زيادة في حالات الانتحار، لتصل إلى ٧٩٥٠ حالة، كما أن حالات الانتحار في كندا كانت منخفضة نسبيًا، إلا أنها ازدادت بشكل ملحوظ، عندما ضرب الركود الاقتصادي البلاد في عام ٢٠٠٩، وهو ما أدى إلى انتحار ٢٤٠ حالة إضافية عن السنوات السابقة. وازداد عدد حالات الانتحار في الولايات المتحدة الأمريكية خلال الأزمة الاقتصادية ليصل إلى ٤٧٥٠ حالة انتحار. وكشفت الدراسة أن خسارة المرء لعمله أو لمنزله أو تراكم الديون عليه، من أبرز العوامل التي تدفع المرء للانتحار. وأوضحت الدراسة أن السويد وفنلندا والنمسا، لم تشهد ازدياد في حالات الانتحار خلال موجة الركود الاقتصادي، التي عمت أوروبا.

وقال الدكتور آرون ريفيز - من جامعة أكسفورد، أحد الأطباء المشاركين في الدراسة - : "هناك دلائل عدة تؤكد ازدياد عدد حالات الانتحار جراء الأزمة الاقتصادية، لكن المفاجأة أن بعض الدول مثل النمسا والسويد وفنلندا، لم تشهد زيادة في معدلات الانتحار رغم هذه الأزمة. "(١).

خلاصة القول هنا: أن الانتحار ناجم في الأساس عن مجموعة من العوامل الدينية والنفسية والاجتماعية والصحية والاقتصادية، يتخذها المنتحر مبررًا للتخلص من حياته، بسبب جهله بحكمة الاختبار والابتلاء، التي ميز الله تعالى الإنسان بها عن باقي مخلوقاته، كما تلجأ إليها بعض الطوائف والجماعات الدينية؛ ظنًا منها أن ذلك يقربها إلى الله تعالى.

كانت هذه جولة في الاتجاهات المفسرة لأسباب الانتحار، ولا يمكن الجزم بأن أيًّا منها قد ينفرد أو يصلح لأن يكون وحده سببًا للانتحار، فقد تجتمع كلها، لكن في النهاية يبقى غياب الجانب العقدي والإيماني، خاصة الإيمان بقضاء الله وقدره، هو العامل المشترك في كل هذه الأسباب.

<sup>(</sup>١) الكساد الاقتصادي يدفع ١٠ آلاف شخص للانتحار، سي إن إن عربي، تاريخ الزيارة: ١٤ أكتوبر ١٨ ١٨٠٢م.

#### المبحث الثالث

قيمة الحياة والحكمة من خلق الإنسان من منظور العقيدة الإسلامية المطلب الأول: قيمة الحياة وحفظ النفس من منظور العقيدة الإسلامية

كما اهتم الإسلام بتزكية النفس البشرية، من الناحية الاعتقادية والسلوكية، فقد اهتم بالجسد البشري، وحرم الاعتداء عليه بأي شكل من الأشكال، فقد "جاءت الشريعة الإسلامية لحفظ المصالح الضرورية للناس، وهي ما تعرف بالضروريات أو الكليات الخمس وهي: الدين، النفس، العقل، النسل، المال. وهي ضرورية كونما لازمة لقيام مصالح الدين والدنيا؛ لأنما لو فقدت كلها أو إحداها اختل نظام الحياة ولم تستقم مصالح الناس وعمت فيهم الفوضى"(١).

فعن أبى هريرة رضي الله عنه قال، أتى النبيَ عَلَيْ وَجَلُ ومعه صَبِيُّ فجعل يَضمهُ إليه، فَقَالَ النبيُ ، أترحمه، قال، نعم قال "فالله أرحم بك منك به، وهو أرحم الراحمين" (٢).

وقد نهى الله تعالى عن قتل الإنسان لنفسه، بما يُسمَّى (الانتحار)، قال تعالى: ﴿ وَلَا نَقْ تُلُواْ أَنفُسَكُمُّ إِنَّ ٱللّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ﴾ [النساء: ٢٩]، وجاءت الشريعة بحفظ روح الإنسان، وألاَّ يلقي بنفسه إلى التهلكة، قال تعالى: ﴿ وَلَا تُلُقُواْ بِأَيْدِيكُمُ إِلَى التّهَلُكَةُ وَأَحْسِنُواْ إِنَّ ٱللّهَ يُحِبُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [البقرة: ٩٥]، ونحانا عزّ وجلَّ عن قتل الآخرين إلاَّ بالحق، قال تعالى: ﴿ وَلَا تَقَ تُلُواْ ٱلنَّفُسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ اللهَ إِلَّا يَعْلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

<sup>(</sup>١) علم أصول الفقه، عبدالوهاب خلاف، ١٨٨

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في (الأدب المفرد)، حديث رقم: (٣٧٧).

وقد اهتمت السنة النبوية بحياة الناس فعن أنس رضي الله عنه، قال: قال رسول الله عنه، قال يُتمنين أَحْدُكم الموتَ لضُرِّ أَصَابه، فإن كَان لا بُدّ فَاعلاً فليقل: اللهمَّ أَحيني مَا كَانت الحِياةُ خيرًا لي، وتَوفّني إذا كانت الوَفَاة خيرًا لي، (١)

"لا يتمنين أحدكم الموت لضر أصابه" يعني: لشدة جزعه وما يجد، فهو يفضل الموت على تلك الحياة، سواء كان هذا الضر مما يتأذى منه ببدنه، كالآلام، والأمراض البدنية، أو كان ذلك مما تتأذى به النفس، كالذي يصيبه الحزن الشديد، أو تنزل به مصيبة، أو يحصل له أمر يكرهه، حيث إنه كان معظّمًا وله مراتب ورتب، ثم بعد ذلك بين غمضة عين وأخرى إذا هو يبعد عن كل شيء، فيحصل له شيء من الاكتئاب، والحزن، والجزع، ونحو ذلك، وقد يكون ذلك بسبب ضغوطات مما يعافس في هذه الحياة، فتصيبه الهموم، والأمراض النفسية، فيتمنى الموت على الحياة، وقد يُطلق الزوج زوجته أو يتزوج عليها فتتسخط وتتمنى الموت على الحياة، وهكذا في كثير من الصور التي يجزع أصحابها.

"والمراد بالضر هنا: عموم ما يضر الإنسان، سواء كان ضررًا بدنيًا أو ضررًا قلبيًّا، فلا يتمنى الموت، فضلًا عن أن يتعاطاه بأن يحمل على نفسه ويقتلها.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري، في "كتاب المرضى"، باب تمني المريض الموت (٧/ ١٢١) برقم (٥٦٧١)، ومسلم، في "كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار"، باب كراهة تمني الموت لضر نزل به (٤/ ٢٠٦٤) برقم (٢٦٨٠).

والسبب أنه قد يجزع في هذه الدنيا ثما يصيبه من الألم، ويعتقد أنه إذا قتل نفسه أراحها من هذا الهم ومن هذا الغم الذي يلاقيه، وأنه لا يوجد بعد ذلك شيء يؤلمه، وهذا خطأ كبير، وما ذاك إلا أنه ينتقل إلى ما هو أشد من هذا الألم الذي يحس به، ينتقل إلى غضب الله وعذابه، ينتقل إلى العذاب الشديد بدل العذاب السهل الخفيف الذي يمكن تحمله في الدنيا، سواء همًّا أو غمًّا أو غمًا أو غمًّا أو غمًا أو غمًا أو غمًا أو غمًا أو غمًا أو غمًّا أو غمًّا أو غمًّا أو غمًّا أو غمًا أو غميًا أو غميًا

كما أباح العلماء للمسلم أن يتيمم في حال الخوف على النفس من البرد حتى لا يتضرر الجسد "فإذا تضرر بدنه باستعماله الماء صار مريضًا، فيدخل في عموم قوله تعالى: ﴿ وَإِن كُنتُم مَّرْضَيَ أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ ﴾ [المائدة: ٦].

كما لو كان في أعضاء وضوئه قروح، أو في بدنه كله عند الغسل قروح، وخاف ضرر بدنه، فله أن يتيمم إن خاف البرد، فإنه يسخن الماء، فإن لم يجد ما يسخن به تيمم؛ لأنه خشي على بدنه من الضرر، وقد قال تعالى: ﴿ وَلَا تَقَ تُلُوّا أَنفُسَكُم ۚ إِنَّ ٱللّهَ كَانَ بِكُم رَحِيمًا ﴾ [النساء: ٢٩]. واستدل عمرو بن العاص رضي الله عنه بهذه الآية على جواز التيمم عند البرد إذا كان عليه غسل. (٢).

والدليل على هذا قوله سبحانه وتعالى: ﴿ وَلَا تَقْتُ تُلُواْ أَنفُسَكُمْ ﴾ [النساء: ٢٩]، وقوله تعالى: ﴿ وَلَا تُلْقُواْ بِأَيْدِيكُوْ إِلَى التَّهَالُكَةِ وَأَحْسِنُواْ ﴾ [البقرة: ١٩٥]، وقوله

<sup>(</sup>١) الانتحار: أسبابه، وعلاجه، دراسة في ضوء السنة النبوية، محمد السيد، ص٣٠.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم في "كتاب البر والصلة" " باب تحريم الظلم "، حديث رقم ٢٥٧٧.

تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ [الحج: ٧٨]، وخوف الضرر حرج، وقوله صلى الله عليه وسلم: (لا ضَررَ ولا ضِرار) (١).

فبمجرد الخوف على نفسه أباح له أن يتيمم، (وعن ابن عباس قال: أصَابَ رجلًا جُرِحٌ في عَهْدِ رَسُولِ الله صلى الله عليه وَسَلَمَ، ثم احتلم، فأُمِرَ بالاغْتسالِ فَاغتسالِ فَمَاتَ، فَبَلَغَ ذلك رسولَ اللهِ صَلى الله عليه وسلمَ: فقال: قتلوه قتلهم الله)، (٢) فانظر إلى احترام حياة الناس وعدم التهاون بها، فكيف يسهل على المنتحر إنهاء حياته" (٣).

وكما يحدث الآن، فهناك طرق كثيرة للتخلص من الحياة، منها ما يسمى موت الرحمة، حيث يموت الإنسان بطريقة لا يشعر فيها بألم، وهذا ما يحدث في البلاد الغربية، فهناك من يموت بهذه الطريقة، بل يشتري الشيء الذي يموت به بماله؛ من أجل أن يتخلص بطريقة لا يشعر فيها بالألم، ولا يرى فيها الدماء، أو يرى فيها ما يكره أبداً، وهو جالس على سريره يموت كأنه نائم، ولم يعلم ما يفضي إليه، (٤) فالمقصود: إذا كان ولا بد فعلمنا النبي على كيف نقول، وتوفني إذا كانت الوفاة خيراً لي، وكثيراً ما تُظلم الدنيا في عين الإنسان، وتنغلق في وجهه الأبواب، وتنقطع عليه الآمال، في لحظة احتدام النفس، ومعايشة الألم أو المصيبة، فيظن أن ذلك هو نهاية المطاف، فيتمنى أن يموت، بينما يمكن لهذا

<sup>(</sup>١) الشرح الممتع على زاد المستقنع، محمد بن صالح العثيمين، تحقيق هاني الحاج، ، ٣٦٢- ٣٦٣.

<sup>(</sup>٢) رواه أبي داود في سننه "كتاب الطهارة " "باب في المجروح يتيمم" ، حديث رقم: (٣٣٧).

<sup>(</sup>٣) الانتحار: أسبابه، وعلاجه، دراسة في ضوء السنة النبوية، محمد السيد ص، ٣٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: المرجع السابق ص٣٢.

الإنسان أن يبدأ حياة جديدة لربما تدوم عشرات السنين، ويكون أسرة جديدة إذا كانت مشكلته من أسرته الأولى، ويرزق بأولاد.

خلاصة القول هنا: أن الشرع الإسلامي حريص على النفس البشرية غاية الحرص، وقد وردت بذلك الأدلة الشرعية، التي توضح مدى عنايته بجسد الإنسان. وكتب الفقه مليئة بأبواب متعددة تدل على ذلك، منها التيمم في حال الخوف من البرد أو العدو، وكذلك الصلاة في البيت بدلاً من صلاة الجماعة في حال المطر ونحوه.

## المطلب الثاني: الحكمة الإلهية من خلق الإنسان وتحقيق معاني الابتلاء

أوضحت النصوص الشرعية الوظيفة والغاية التي خلقنا الله تعالى من أجلها، والتي تتمثل في العبادة، قال تعالى: ﴿وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴾ [الذاريات: ٥٦]، ولم يترك الله تعالى عباده هملًا، فقد أرسل لهم الرسل مبشرين ومنذرين، ليبينوا لهم الحكمة من أفعاله وأوامره ونواهيه، قال ابن القيم رحمه الله – "قد دلت أدلة العقول الصحيحة والفطر السليمة على ما دل عليه القرآن والسنة، وأنه سبحانه حكيم لا يفعل شيئًا عبثًا، ولا لغير معنى ومصلحة وحكمة هي الغاية المقصودة بالفعل، بل أفعاله سبحانه صادرة عن حكمة بالغة لأجلها فعل" (١)

والله تعالى قدر كل شيء تقديرًا، لغاية يعلمها ولحكمة يدركها أولو الألباب والعقول السلمية، ومسألة العلة من الابتلاء مرتبطة بمراتب القدر، ومن ذلك الموت والحياة، قال تعالى: ﴿ كَيْفَ تَكْفُرُونَ بِاللّهِ وَكُنتُمْ أَمُواتًا فَأَحْيَكُمْ لَمُ يُكِيكُمْ لَهُ وَكُنتُمْ أَمُواتًا فَأَحْيَكُمْ لَمُ يُكِيدِكُمْ لَهُ وَلَا اللهِ وَحَده.

والأدلة من القرآن في هذا الباب أكثر من أن تحصى هنا، قال تعالى: ﴿إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى ٱلْأَرْضِ زِينَةَ لَهَا لِنَبَّلُوهُمْ أَيَّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا ﴿ الكهف: ٧]، وقال تعالى: ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَلُخْيَوَةَ لِبَبِّلُوَهُمُ أَيُّكُمُ أَحْسَنُ عَمَلًا وَهُو ٱلْعَزِيْرُ ٱلْغَفُورُ ۞ ﴾ [الملك: ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامِ وَكَانَ عَرْشُهُ وَ كَانَ عَرْشُهُ وَ عَلَى الْمَآءِ لِيَبَلُوكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا ﴾ [هود: ٧].

<sup>.</sup> شفاء العليل في مسائل القضاء والقدر والحكمة والتعليل، ابن القيم، ٥٣٧/٢ (١)

وبالتالي فإن كل ما يحيط بالإنسان في حياته ومعاشه يعد اختبارًا من الله تعالى له، فإذا تعامل معها كما أمر كان من الناجين الفائزين في الدنيا والآخرة. ومن ذلك "أن ابتلاء المؤمن كالدواء له يستخرج منه الأدواء التي لو بقيت فيه أهلكته، أو نقصت ثوابه، وأنزلت درجته، فيستخرج الابتلاء والامتحان منه تلك الأدواء ويستعد به لتمام الأجر، وعلو المنزلة، ومعلوم أن وجود هذا خير للمؤمن من عدمه، كما قال النبي صلى الله عليه وسلم: (والذي نَفْسي بيده لا للمؤمن من عدمه، كما قال النبي صلى الله عليه وسلم: (والذي نَفْسي بيده لا يَقْضي الله للمؤمن قَضَاءً إلا كان خيرًا له، وليس ذلك إلا للمؤمن، إن أصابته سَراء شكر فكان خيرًا له، وإنْ أصابته ضَراء صبر، فكان خيرًا له). (١)

فهذا الابتلاء والامتحان، من تمام نصره وعزه وعافيته، ولهذا كان أشد الناس بلاء الأنبياء، ثم الأقرب إليهم فالأقرب، يبتلى المرء حسب دينه، فإن كان في دينه صلابة شدد عليه البلاء، وإن كان في دينه رقة خفف عنه، ولا يزال البلاء بالمؤمن حتى يمشي على وجه الأرض وليس عليه خطيئة. (٢).

وقال: "إن ابتلاء المؤمنين بغلبة عدوهم لهم، وقهرهم، وكسرهم لهم أحيانًا فيه حكمة عظيمة، لا يعلمها على التفصيل إلا الله عز وجل.

فمنها: استخراج عبوديتهم وذلهم لله، وانكسارهم له، وافتقارهم إليه، وسؤالهم نصرهم على أعدائهم، ولو كانوا دائمًا منصورين قاهرين غالبين لبطروا وأشروا: ولو كانوا دائمًا مقهورين مغلوبين منصورًا عليهم عدوهم لما قامت للدين قائمة، ولا كانت للحق دولة فاقتضت حكمة أحكم الحاكمين أن صرفهم بين

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في صحيحه" كتاب الزهد والرقائق، " باب المؤمن أمره كله خير " ٢٧/٣.

<sup>(</sup>٢) اغاثة اللهفان لابن القيم، ١٨٩/٢.

غَلَبهم تارة، وكونهم مغلوبين تارة أخرى، فإذا غُلِبوا تضرعوا ربهم، وأنابوا إليه، وخضعوا له، وانكسروا له وتابوا إليه، وإذا غلبوا أقاموا دينه وشعائره، وأمروا بالمعروف، ونموا أولياءه.

ومنها: أنهم لو كانوا دائمًا منصورين، غالبين قاهرين، لدخل معهم من ليس قصده الدين، ومتابعة الرسول. فإنه إنما ينضاف إلى من له الغلبة والعزة، ولو كانوا مقهورين مغلوبين دائما لم يدخل معهم أحد. فاقتضت الحكمة الإلهية أن كانت لهم الدولة تارة وعليهم تارة. فيتميز بذلك بين من يريد الله ورسوله، ومن ليس له مراد إلا الدنيا والجاه" (۱).

ومن هنا تتضح الحكمة من خلق الإنسان، وهي عبادة الله تعالى بما أمر وأخبر، وأن الإنسان في هذه الدنيا في دار ابتلاء واختبار، وهذا الابتلاء وذلك الاختبار هو ما يجعل الإنسان مميزًا عن غيره من المخلوقات، فمن أدرك هذه الحكمة ارتاحت نفسه في الدنيا واستقرت نفسه، فلا يفكر في الخلاص منها، كما ينال به النعيم الذي ينتظر المؤمنين الصابرين في الآخرة.

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ٢٠٠٠/٢.

## المبحث الرابع

## دور الإيمان بالقضاء والقدر في الوقاية من الانتحار

لكل غاية وسيلة، وعندما تتعلق الغاية بوقاية النفس البشرية من الانتحار والإيذاء، فلا بد أن تكون الوسيلة من أشرف الوسائل في تعلقها بالله تعالى، ومنها الإيمان بالقضاء والقدر، وللحصول على ثمرة هذا الإيمان ينبغي أن يكون العمل أولاً المبني على العلم بالله، وينتهي بالتسليم والانقياد لقضاء الله، ويمكن الاستعانة في هذه الطريق بما يلى:

## ١- العلم والتعلم:

إن العلم والتعلم هو عتبه الوقاية من الوقوع في المكروهات والمهالك ومنها إيذاء النفس، فالعلم يعد حائط صد تتفتت عليه كل نوائب الحياة. وتعد هذه العتبة البوابة الرئيسة لما يليها من تقوية الوازع الديني، الذي يجعل الإنسان على فهم ودراية بالحكمة من خلقه فتهدأ نفسه ويقر قلبه.

ويجب على كل إنسان أن يعلم العلم التام أنه ملك لله – عز وجل – ولا يجوز له التصرف فيما لا ملك له فيه؛ لأن "العلم يحفظ صاحبه ويحميه من موارد الهلكة، ومواقع العطب؛ فإن الإنسان لا يلقي نفسه في هلكة إذا كان عقله معه، ولا يعرضها لمتلف، إلا إذا كان جاهلاً بذلك، لا علم له به، فهو كمن يأكل طعامًا مسمومًا، فالعالم بالسم وضرره، يحرسه علمه، ويمتنع به من أكله، والجاهل به يقتله جهله، فهذا مثل حراسة العلم للعالم، وكذا الطبيب الحاذق، يمتنع بعلمه عن كثير مما يجلب له الأمراض والأسقام، وكذا العالم بمخاوف طريق سلوكه ومعاطبها يأخذ حذره منها؛ فيحرسه علمه من الهلاك،

وهكذا العالم بالله وبأمره وبعدوه ومكائده ومداخله على العبد، يحرسه علمه من وساوس الشيطان، وخطراته، وإلقاء الشك والريب والكفر في قلبه؛ فهو بعلمه يمتنع من قبول ذلك؛ فعلمه يحرسه من الشيطان، فكلما جاء ليأخذه صاح به حرس العلم والإيمان، فيرجع خاسئًا خائبًا وأعظم ما يحرسه من هذا العدو المبين: العلم، والايمان؛ فهذا السبب الذي من العبد والله من وراء حفظه وحراسته وكلاءته، فمتى وكله الى نفسه طرفة عين تخطفه عدوه"(١).

ومن هنا فإن بداية طريق الوقاية من الانتحار هي التحصن بالعلم الشرعي، الذي به يدرك العبد أن كل شيء في الكون يجري بقدر الله، وأن ما يحدث له مقدر سلفًا، ومنها تعلم العقيدة السليمة، التي تبين حقيقة الإيمان بالقضاء والقدر.

## ٢- تقوية الوازع الديني:

وتقوية الوازع الديني لا بد أن تتعاون فيه الأسرة والمسجد والمدرسة وأجهزة الإعلام المتعددة، وذلك من خلال ربط الأمة بالكتاب والسنة وبذلك يعظم الوازع الديني؛ لأنه شتان بين من يذكر الله وكلام رسوله، ومن يذكر ويُوعظ بكلام آخر.

ولا بد من تقوية الإيمان بالقضاء والقدر، فمن علامات المؤمن، فهم أن كل شيء بحكمته وقدرته فما أصابه لم يكن ليخطئه وما أخطأه لم يكن ليصيبه، كما في الحديث (وَتُؤْمِنَ بِالْقَدَرِ

<sup>(</sup>١) مفتاح دار السعادة ، لابن القيم ، ١٢٨/١.

حَيْرِهِ وَشَرِّهِ (١)) أتيت أَيَّ بنَ كعبٍ ، فقلتُ له : وقَعَ في نفسي شيءٌ من القَدَرِ ، فحدثْني بشيءٍ ، لعلَّ الله أن يُذْهِبَه مِن قلبي . فقال : لو أن الله عذَّب أهل سماواتِه ، وأهل أرضِه ، عذَّ بَمَ وهو غيرُ ظالمٍ لهم ، ولو رَحِمَهم كانت رحمتُه خيرًا لهم من أعمالهِم ، ولو أنفقت مثل أُحُدٍ ذهبًا في سبيلِ اللهِ، ما قَبِلَه الله منك حتى تُؤْمِنَ بالقَدر ، وتَعْلَم : أن ما أصابَك لم يَكُنْ لِيُحْطِئَك، وأن ما أخطأك لم يَكُنْ لِيُصِيبَك ، ولو مِتَّ على غيرِ هذا لدخلت النار . قال : ثم أتيتُ عبد اللهِ بنَ مسعودٍ، فقال مثل ذلك . قال : ثم أتيتُ حذيفة بنَ اليَمَانِ، فقال مثل ذلك . قال : ثم أتيتُ حذيفة بنَ اليَمَانِ، فقال مثل ذلك . قال : ثم أتيتُ زيدَ بنَ ثابتٍ ، فحدَّتَني عن النبيِّ صلى الله عليه وسلم مثل ذلك . قال : ثم أتيتُ زيدَ بنَ ثابتٍ ، فحدَّتَني عن النبيِّ صلى الله عليه وسلم مثل ذلك . قال ذلك . قال ذلك . قال الله عليه وسلم مثل ذلك . قال ذلك . قال ذلك . قال الله عليه وسلم مثل ذلك . قال ذلك . قال ذلك . قال الله عليه وسلم مثل ذلك . قال ذلك . قال الله عليه وسلم مثل ذلك . قال ذلك . قال ذلك . قال الله عليه وسلم مثل ذلك . قال ذلك . قال ذلك . قال النبيّ صلى الله عليه وسلم مثل ذلك . ويو مِن قال الله عليه وسلم مثل ذلك . ويو مِن قال الله عليه وسلم مثل ذلك . ويو مِن قال الله عليه وسلم مثل ذلك . ويو مِن قال الله عليه وسلم مثل ذلك . ويو مِن قال الله عليه وسلم مثل ذلك . ويو مِن قال الله عليه وسلم مثل ذلك . ويو مِن قال الله عليه وسلم مثل ذلك . ويو مِن قال الله عليه وسلم مثل ذلك . ويو مِن قال الله عليه وسلم مثل ذلك . ويو مِن قال الله عليه وسلم مثل ذلك . ويو مِن قال الله عليه وسلم مثل ذلك . ويو مِن قال الله عليه وسلم مثل ذلك . ويو مِن قال الله عليه وسلم مثل ذلك . ويو مِن قال الله عليه ويو مؤلم الله ويو مِن قال الله ويو مؤلم الله ويو مؤلم الهرب ويو مؤلم الهرب ويو مؤلم الله ويو مؤلم الهرب ويو مؤلم الله ويو مؤلم الهرب ويو مؤلم

ولا يتأتى ذلك إلا بتضافر الجميع نحو هذا الهدف، فعلى وسائل الإعلام، أن تخصص برامج للتوعية عن عقيدة الإيمان بالقدر، وشرحها شرحًا عمليًّا تفصيليًّا، وأن تربي الأسرة أبناءها على القناعة بما كتبه الله لهم، فلا يتطلعون إلى ما تعجز قدراتهم الجسمانية والنفسية والذهنية في الوصول إليه، وأن يتعلموا الرضا بأن الله تعالى ما خلقهم هكذا إلا ليختبرهم، فمن نجح في الاختبار كان من المفلحين. فلا تمزمه هموم الدنيا ولا ضيق المعايش.

"ولذلك ينبغي للمسلم أن يسعى في زيادة إيمانه، وأن يعود نفسه كلما ضاقت عليه الدنيا أن يلتجئ إلى الله سبحانه وتعالى، ولا شك أن كثرة الضيق

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه ص۱۳.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في سننه حديث رقم (٤٦٩٩) ٨٥/٢، وابن ماجه ٧٧/١.

<sup>(</sup>٣)الانتحار: أسبابه وعلاجه دراسة في ضوء الكتاب والسنة، محمد سيد أحمد شحاتة، المؤتمر العلمي الدولي السنوي الخامس لكلية الشريعة، جامعة النجاح الوطنية، نابلس، فلسطين، ٢٠١٥.

وكثرة الهموم والغموم توجب على المؤمن التسلح بالتعلق بالله عز وجل أضعاف ما نزل به من البلاء، وكلما كان التجاء العبد إلى الله أصدق، ويقينه بالله سبحانه وتعالى أكمل؛ كان الفرج أقرب إليه من حبل الوريد" (١) ، فإن الله سبحانه وتعالى يقول : ﴿حَتَّى إِذَا ضَاقَتْ عَلَيْهِمُ ٱلْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ وَضَاقَتْ عَلَيْهِمُ ٱلْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ وَضَاقَتْ عَلَيْهِمُ ٱلْأَرْضُ أَلَا وَضَاقَتْ عَلَيْهِمُ اللَّوْقِ أَلَا اللهُ هُو ٱلتَّوَابُ اللهُ هُو ٱلتَّوَابُ اللهُ هُو ٱلتَّوَابُ اللهُ هُو ٱلتَّوَابُ اللهُ عَلَى الله عَلَى الله عَلَيْهِمُ الله الله قوله : ﴿وَظَانُواْ أَن الله عَلَيْهِمُ الله الله عَلَيْهِمُ ﴿ التوبة: ١١٨ ]، جاء الفرج عند قوة اليقين أنه لا ملجأ ولا منجى ولا مفر ولا مهرب من الله إلا إلى الله، فإن بلغ العبد هذا المبلغ فقد نعمت عينه في البلاء، وهذا هو مقام اليقين في حال الكرب.

فالإنسان تنتابه الهموم في نفسه وأهله وماله وولده، فإذا اطرح بين يدي الله عز وجل داعيًا ضارعًا شاكيًا مبتهلًا متضرعًا متخشعًا، فإن الله يحب منه ذلك ولعل الله أن يجعل هذا الابتهال والتضرع سببًا في زيادة قربه منه؛ لأنه ابتهل وتضرع لله سبحانه وتعالى وصدق في يقينه؛ وزاد قربه من الله، وكم من إنسان نزلت به المصيبة فكانت سببًا في قربه من الله جل وعلا، وهذا الذي يسميه العلماء: تحول النقمة إلى نعمة، أي: أنها نقمة في الظاهر لكنها آلت إلى نعمة في الباطن.

فينبغي على المؤمن ألا يقدم على هذه النهاية التي هي أسوأ النهايات، وهي من علامات سوء الخاتمة والعياذ بالله، والله عز وجل جعل النفس أمانة في

شرح زاد المستقنع، التفريغ الصوتي محمد المختار الشنقيطي، ٨٤/٨. ١) (

عنق كل إنسان، فقال الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَلَا تَقَ تُلُواْ أَنفُسَكُمْ إِنَّ ٱللّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ﴾ [النساء: ٢٩]..... إن الله قال: ﴿ وَلَا تَقْ تُلُواْ أَنفُسَكُمْ فَهِ ، ثَم قال بعدها: ﴿ إِنَّ ٱللّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ﴾ "كأنه يقول: أبشروا، مهما أصابكم من الهم والغم فإني رحيم بكم، ولا يحتاج الإنسان لتفريج همه وإزالة غمه أن يقدم على تعذيب نفسه، بل عليه أن يقبل على الله سبحانه وتعالى، وأن يلتجئ إلى الله سبحانه وتعالى الذي لا ملجأ للعبد ولا منجى منه إلا إليه سبحانه وتعالى، وقد ثبت في الحديث عنه عليه الصلاة والسلام من دعائه عند النوم أن يقول: لا ملجأ ولا منجى منك إلّا إليك (١).

فإذا فوض العبد أمره إلى الله ذاق حلاوة الإيمان ولذة العبودية، وصعدت كلماته ودعواته وابتهالاته ومناداته إلى الله سبحانه وتعالى، كلمات تفتح لها أبواب السموات، لأنها تخرج من قلب صادق متعلق بالله جل جلاله، فيرحمه الله عز وجل، ولكن إذا أراد الله أن يشقي عبدًا أسلمه إلى الشيطان، وأسلمه إلى سوء الظن بالرحمن، فأصبحت تضيق عليه نفسه التي بين جنبيه، فأول ما ينزل به من الكرب في نفسه وماله وولده، تضيق دائرته عليه ويتسخط على القضاء والقدر، ولريما يتسخط على ربه، ويذكر الكلمات التي لا تليق بالله سبحانه وتعالى، حتى يضيق من نفسه التي بين جنبيه، فيتسلط عليه الشيطان، سبحانه وتعالى، حتى يضيق من نفسه التي بين جنبيه، فيتسلط عليه الشيطان، فيقدم على قتلها وينتحر والعياذ بالله"(٢).

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي ، كتاب الدعوات ، باب ما جاء في الدعاء إذا أوى إلى فراشه، حديث رقم: ٣٣٩٤.

<sup>(</sup>٢)شرح زاد المستقنع، محمد المختار الشنقيطي، ٨٤/٨.

والحقيقة فإن من عاش في ظلال الإيمان بقضاء الله وقدره فقد فاز بالهدوء ونعم بالاستقرار النفسي الذي يقر القلب والنفس، فيمتنع عن المشتهيات التي يصعب الوصول إليها، أو كان الوصول إليها سببًا للمهالك.

ومن هنا فإن التسلح بالعلم الشرعي الصحيح هو أوسع الأبواب التي تفتح أمام العبد سبل الوقاية من الوقوع في الانتحار، سواء كان ذلك نابعًا عن رغبة ذاتية في التخلص من النفس، أو لوجود دافع خارجي إلى ذلك.

فالإنسان الذي يفهم غاية الحياة وأن كل شيء بيد الله تعالى قد قدره تقديرًا لا يمكن أن يُقبل على هذا العمل لأنه يعلم يقينًا أن ما أصابه لم يكن ليخطئه. فكل شيء مقدر سلفًا في علم الله تعالى، لتحقيق معاني الابتلاء والاختبار، والسعيد هو من عرف أن كل ما أصابه في هذه الدنيا خير له فتستقر نفسه وتحدأ باله ولا يبالي بما يجري حوله من نوائب ومشكلات، فعن أبي يحيى صهيب بن سنان رضي الله عنه قال: قال رسول الله عليه الأمر المؤمن إن أمره كُلتُهُ له حَيرٌ وليسَ ذلكَ لأحدٍ إلا للمؤمن إن أصابتهُ سَرَّاءُ شَكَر فكانتْ حَيرًا لهُ وإنْ أصابتهُ ضَرَّاءُ صَبرَ فكانتْ حَيرًا لهُ (١). فمن كانت حاله كذلك لا يمكن أن يفكر في التخلص من حياته، ولا يمكن له أن يقع في الشبهات أو الشهوات التي تدفعه إلى الانتحار.

# منهج السلف في حكم تمني الموت:

مما لا شك فيه أن طول العمر للمؤمن الذي يعمل صالحاً خير له من الموت ، يتوب من الزلات والخطايا، ويتزود من الصالحات والحسنات، ويكون المؤمن

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، في "كتاب الزهد والرقائق" ، باب المؤمن أمره كله خير، حديث رقم: (٢٩٩٩)

أكثر عقلاً وفقهاً وأكثر إدراكاً، فلا تزيد الأيام العبد المؤمن الصالح إلا خيراً بإذن الله عز وجل، فعَنْ أبي صَفوان عبد الله بن بُسْرٍ الأسلمي - رضي الله عنه الله عنه الله عنه على: (خيرُ النّاسِ مَن طال عُمرُه، وحَسُنَ عملُه) (١)، وقال صلى الله عليه وسلم: ( طُوبَى لمن طال عُمرُه، وحَسُنَ عملُه) (١)، وقال صلى الله عليه وسلم: ( طُوبَى لمن طالَ عُمُرُه، وحَسُنَ عملُه) (١)

وعن أبي هريرة، قال: إنَّ رَجُلَيْنِ من بَلِيٍ قَدِما على رسولِ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ وكان إِسْلامُهُما جَمِيعًا فكانَ أحدُهُما أَشَدَّ اجْتِهادًا مِنَ الآخِرِ فَغَزَا الْمِجْتَهِدُ مِنْهُما فَاسْتُشْهِدَ ثُمَّ مَكَثَ الآخِرُ بعدَهُ سَنَةً ثُمَّ تُوفِيِّ قال طلحةُ فَرأَيْتُ المِجْتَهِدُ مِنْهُما فَاسْتُشْهِدَ ثُمَّ مَكَثَ الآخِرُ بعدَهُ سَنَةً ثُمَّ تُوفِيِّ قال طلحةُ فَرَايْتُ فِي المنامِ بَيْنا أنا عندَ بابِ الجنةِ إذا أنا بِهما فَحَرَجَ حَارِجٌ مِنَ الجنةِ فَأَذِنَ لِلَّذِي اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عليهِ وسلَّمَ وحَدَّثُوهُ الحَدِيثَ فقال من أيِّ ذلكَ تَعْجَبُونَ فَقَالُوا يا للهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ وحَدَّثُوهُ الحَدِيثَ فقال من أيِّ ذلكَ تَعْجَبُونَ فَقَالُوا يا رسولَ اللهِ هذا كان أَشَدَّ الرجليْنِ اجْتِهادًا ثُمُّ اسْتُشْهِدَ، ودخلَ هذا الآخِرُ الجنة قالُوا يا قبلُهُ فقالُ رسولُ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ أَليسَ قد مَكَثَ هذا بعدَهُ سَنَةً قالُوا بلى قالُ وأَدْرَكَ رَمَضَانَ فَصامَ وصلَّى كذا وكذا من سَجْدَةٍ في السَّنةِ قالُوا بلى)(٣).

رواه أحمد والترمذي حديث (رقم: ١١٠). ١) (

رواه الطبراني وأبو نعيم ، وصححه الألباني في صحيح الجامع (٣٩٢٨ ). ٢)(

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد، باقي مسند المكثرين، مسند أبي هريرة رضي الله عنه، حديث رقم: (٨١٩٥) صححه الألباني في السلسلة الصحيحة (٢٥٩١)، وقال العجلوني في "كشف الخفاء": إسناده حسن.

ولذلك قيل لبعض السلف: "طاب الموت!! قال: يا ابن أخي، لا تفعل، لساعة تعيش فيها تستغفر الله، خير لك من موت الدهر!

وقيل لشيخ كبير منهم: أتحب الموت؟ قال: لا، قد ذهب الشباب وشره، وجاء الكبر وخيره، فإذا قمت قلت: الحمد لله، وإذا قعدت قلت: الحمد لله، فأنا أحب أن يبقى هذا"(١).

وقد كان كثير من السلف يبكي عند موته أسفًا على انقطاع أعماله الصالحة، ولأجل ذلك نهى النبي صلى الله عليه وسلم عن تمني الموت، لأنه يحرم المؤمن من خير الطاعة، ولذة العبادة، وفرصة التوبة، واستدراك ما فات.

فعن أبي هريرة رضي الله عنه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: (لا يَتَمَنَّ أَحَدُكُمُ المؤت، وَلا يَدْعُ بِهِ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَهُ، إِنَّهُ إِذَا ماتَ انْقَطَعَ عَمَلُهُ، وَإِنَّهُ لا يَزيدُ المؤمِنَ عُمرُهُ إِلَّا حَيرًا) (٢). فجمع بين النهي عن تمني الموت، والنهي عن الدعاء به على النفس. قال ابن حجر "في الحديث التصريح بكراهة تمني الموت لضر نزل به من فاقه، أو محنة بعدو، ونحوه من مشاق الدنيا، فأما إذا خاف ضرراً أو فتنة في دينة فلا كراهة فيه لمفهوم هذا الحديث وقد فعله خلائق من السلف عند خوف الفتنة في أدياهم"(٣).

كتاب الزهد، لهناد السرى، ١/ ٤٧٦) (

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في "كتاب المرضى" باب تمني المريض الموت (١٢١/٧) ، حديث رقم: ( ٥٦٧١) ، وأخرجه مسلم في "كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار " باب كراهة تمني الموت لضر نزل به، ( ٢٤٤٤).

فتح الباري لابن حجر، كتاب التمني، باب ما يُكره من التمني، ١٣/ ١٩٠. ٣)(

وسمع ابن عمر رجلًا يتمنى الموت، فقال: (لا تَتمَن الموت، فإنّك مَيتٌ، وسَلِ الله العَافِية، فإِن الميت يَنكشِف له عَن هَول عَظِيم) (١).

قال ابن رجب رحمه الله: "وقد كان كثير من الصالحين يتمنى الموت في صحته، فلما نزل به كرهه لشدته، ومنهم أبو الدرداء وسفيان الثوري، فما الظن بغيرهما!"(٢). والنهي عن تمني الموت إنما هو إذا كان بسبب ما يحصل للمرء من ضرر في أمور دنياه، فإنّ تمنى الموت حينئذ دليل على الجزع مما أصابه.

عن أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ (لا يَتَمَنَّيَنَّ أَحَدُكُمُ المؤت لِضُرِّ أَصَابَهُ، فَإِنْ كَانَ لا بُدَّ فَاعِلًا فَلْيَقُل: اللَّهُمَّ أَحْيِنِي مَا كَانَتِ الحَياةُ حَيْرًا لِي، وتَوَفَّني إِذَا كَانَتِ الوفاةُ حَيرًا لِي) (٣)، وَقَوْله "من ضر أصابه" يعني بذلك الضرر الدنيوي كالمرض والابتلاء في المال والأولاد وما أشبه ذل، وأما إذا خاف ضررًا في دينه كالفتنة؛ فإنه لا حرج من تمنى الموت.

والخلاصة: أنه يكره للمسلم أن يتمنى الموت، إن كان ذلك بسبب ضر أصابه في الدنيا، بل عليه أن يصبر ويستعين بالله تعالى، ويسأل الله تعالى أن يفرج عنه ما هو فيه من الهم.

## موقف الإسلام من الانتحار:

لقد جاء الإسلام ليخرج الناس من ظلمات الجاهلية إلى أنوار الإيمان والهداية، وسعادة الروح وصيانة الجسد، فمحا أوضار الجاهلية ووضع أغلالها، وألغى

أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف ، ١٠٧/٦ ، الزهد، لهناد بن السري ٢٥٥/١ . ١) (

لطائف المعارف ، لابن رجب ١/ ٣٥. ٢) (

سبق تخریجه ص۲۰۰ (۳

قبائحها وحظر مساوئها، وكان من ذلك إزهاق الأنفس والاستهانة بالأرواح، سواء بقتل الناس بعضهم بعضًا بغرض الكسب أو الثأر، أو بقتل الناس أولادهم من إملاق، ووأد بناتهم خشية العار والشنار، أو بقتل أنفسهم يأسًا وقنوطًا، وممن ذُكر انتحارهم من أهل الجاهلية: زهير بن جناب، وعمرو بن كلثوم، وأبو البراء بن مالك، وهؤلاء يقال: إنهم قتلوا أنفسهم بشرب الخمر (١) ، وذكر أن الشاعر أبا عزة الجمحى حاول الانتحار (٢).

ولقد حرم الإسلام الانتحار تحريمًا قاطعاً، وجعله من كبائر الذنوب المهلكة، وتوعد المنتحر بعقاب من جنس عمله ، فيعذّب بالطريقة التي انتحر بحا، كما ورد عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: (مَنْ قَتَلَ نَفْسَهُ بِحَدِيدَةٍ فَحَدِيدَتُهُ فِي يَدِهِ يَتَوَجَّأُ كِمَا فِي بَطْنِهِ فِي نَارِ جَهَنَّمَ خَالِدًا فِيهَا أَبَدًا، وَمَنْ شَرِبَ سَمًّا فَقَتَلَ نَفْسَهُ فَهُو يَتَحَسَّاهُ فِي نَارِ جَهَنَّمَ حَالِدًا فِيهَا أَبَدًا، وَمَنْ تَرَدَّى مِنْ جَبَلٍ فَقْتَلَ نَفْسَهُ فَهُو يَتَرَدَّى فِي نَارِ جَهَنَّمَ خَالِدًا فِيهَا أَبَدًا، وَمَنْ تَرَدَّى مِنْ جَبَلٍ فَقَتَلَ نَفْسَهُ فَهُو يَتَرَدَّى فِي نَارِ جَهَنَّمَ خَالِدًا مُخَلَّدًا فِيهَا أَبَدًا) (٣) وفي رواية (٤) وُالذِي يَقتَحِم فيها يقتَحِم في النّار) ، أي الذي يحرق نفسه بنار الدنيا يُعاقب

<sup>(</sup>١) انظر: المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام ، جواد على ٢٦٤٠-٢٤٨/

<sup>(</sup>٢) انظر: طبقات فحول الشعراء، ابن سلام الجمحي، ٢٥٦/١.

<sup>(</sup>٣)أخرجه البخاري في "كتاب المرضى" ، " باب تمني المريض الموت (٧/ ١٢١) ، حديث رقم: (٥٦٧١) ، وأخرجه مسلم، في كتاب "الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار، باب كراهة تمني الموت لضر نزل به (٤/ وأخرجه مسلم، عني الموت لضر نزل به (٤/ ٢٠٦٤) ، حديث رقم (٤٤٤).

أخرجها أحمد في مسنده، مسند أبي هريره ٥٨٠/١٥، حديث رقم (٩٦١٨) وصححها محققوه (٤)

بها في الآخرة ( والذِّي يَخُنُق نَفسَهُ يَخُنُقهَا فِي النَّار). وفي الصحيحين (١) (ومَن قَتَل نَفسَهُ بِشيءٍ عُذِب بهِ يومُ القِيامَة).

وقد أجمع علماء الإسلام قاطبة على تحريم الانتحار وعدوه من كبائر الذنوب، بل أشد إثمًا من قاتل غيره استنادًا إلى هذه الأحاديث، واستنادًا أيضاً على عموم الآيات الناهية عن قتل النفس كما تشمل من يقتل غيره أيضاً، كقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَقْتُنُلُواْ أَنفُسَكُمْ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ﴾ [النساء: ٢٩] أي: لا يقتل بعضكم بعضاً، ولا يقتل أحدكم نفسه (٢)، وكقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَقْتُلُواْ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِ ﴾ [الأنعام: ٢٩] وقتل القاتل نفسه مما حرم الله، كما استدلوا أيضاً بعموم قوله تعالى: ﴿ وَلَا تُلقُواْ وَلَا تَلقُواْ وَلَا تَلقُواْ وَلَا تَلقُواْ وَلَا النفس بترك الجهاد والركون إلى الدنيا، لكن العبرة بعموم اللفظ (٣).

## حكم المنتحر عند أهل السنة والجماعة:

الانتحار من أقبح الكبائر، وقد قال الله جل وعلا: ﴿ وَلَا تَقْتُلُواْ أَنفُسَكُمْ إِنَّ اللهُ عَلَى اللهُ عَدُونَا وَظُلْمًا فَسَوْفَ نُصُلِيهِ نَارًا وَكُالُمًا فَسَوْفَ نُصُلِيهِ نَارًا وَكَانَ وَظُلْمًا فَسَوْفَ نُصُلِيهِ نَارًا وَكَانَ النبي عَلَيْهِ: (من وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلْهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ ع

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري "كتاب الأدب" " باب من كفر أخية بغير تأويل، فهو كما قال (٢٦/٨) ، حديث رقم (٥) صحيحه

<sup>&</sup>quot;كتاب الإيمان" "باب تحريم قتل الإنسان نفسه" ١/ ١٠٧، حديث رقم (١١٣).

انظر: المحرر في علوم القرآن، ص ١٣٧ ٢) (

<sup>(</sup>٧) المرجع السابق

قتل نفسه بشيء عذب به يوم القيامة) (1). فالانتحار من أكبر الكبائر، لكن عند أهل السنة والجماعة لا يكون كافرًا إذا كان مسلماً يصلي معروفاً بالإسلام موحداً لله عز وجل مؤمناً به سبحانه وبما أخبر به، ولكنه انتحر لأسباب إما مرض شديد وإما جراحات شديدة وإما أشباه ذلك من الأعذار. فهذا الانتحار منكر وكبيرة من كبائر الذنوب؛ ولكنه لا يخرج به من الإسلام، إذا كان مسلماً قبل ذلك لا يخرج بالانتحار من الإسلام؛ بل يكون تحت مشيئة الله كسائر المعاصي، إن شاء الله عفا عنه، وأدخله الجنة بإسلامه وتوحيده وإيمانه، وإن شاء ربنا عذبه في النار على قدر الجريمة التي مات عليها، وهي جريمة القتل، ثم بعد التطهير والتمحيص يخرجه الله من النار إلى الجنة، أما إذا كان ليس بمسلم، لا يصلي، أو يستهزئ بالدين، أو يعبد القبور، ويتعلق بالأموات ويدعو الأموات، ويستغيث بمم هذا لا يدعى له، وليس بمسلم في الظاهر، وأمره إلى الله السلامة والعافية (٢).

<sup>(1)</sup> الحديث أخرجه مسلم حديث رقم: (١٠٩) ، وأخرجه البخاري في "كتاب الطب" "باب شرب السم والدواء به وبما يخاف منه والخبيث" حديث رقم:(٥٧٧٨).

<sup>(</sup>٢) انظر: حكم الانتحار وفاعله وما ينبغي فعله نحوه، الموقع الرسمي لسماحة الشيخ ابن باز رحمه الله، تاريخ الزيارة: ٦يوليو ٢٠٢٣م.

#### المبحث الخامس

## دور الإيمان بالقضاء والقدر في علاج الانتحار

بعد أن تحدثنا عن الوقاية من الانتحار، وعرفنا كيف كان الإيمان بالقضاء والقدر، أهم العوامل التي تقي العبد من التفكير في الإقدام على هذه الخطوة، أتحدث في هذا المبحث عن الأسس المبنية على هذه العقيدة في علاج من يفكر في الإقدام على التخلص من نفسه، نتيجة تعرضه الدائم لعوامل القلق على المستقبل التي تؤدي إلى التسخط على الواقع، فيتقلب الناس خلالها في الهم والغم ومنهم من يقوى على مواجهة هذه الأمور ومنهم من يقع في رغبة التخلص من النفس، ومنهم من تمون عليه الحياة لشبهة وقعت في قلبه بأن التخلص من النفس عمل يقربه إلى الله.

قال ابنُ القَيِّمِ - رحمه الله-: " نقولُ: الحُكمُ والقَضاءُ نوعان: دينيُّ، وكونيُّ.

فالدِّينيُّ يجِبُ الرِّضا به، وهو من لوازم الإسلام. والكونيُّ منه ما يجِبُ الرِّضا به، كالنِّعَمِ التي يجِبُ شُكْرُها، ومن تمام شُكرِها الرِّضا بها، ومنه ما لا يجوزُ الرِّضا به، كالمعايبِ والدُّنوبِ التي يسحَطُها اللهُ، وإن كانت بقضائِه وقَدَرِه، ومنه ما يُستحَبُّ الرِّضا به كالمصائِب، وفي وجوبِه قولان. هذا كُلُّه في الرِّضا بالقَضاءِ الذي هو وَصفُه سُبحانَه وفِعْلُه، على القَضاءِ الذي هو وَصفُه سُبحانَه وفِعْلُه، كعِلْمِه وكتابِه وتقديرِه ومشيئتِه، فالرِّضا به من تمام الرِّضا باللهِ رَبًّا وإلهًا ومالِكًا

ومدَبِّرًا، فبهذا التفصيلِ يتبيَّنُ الصَّوابُ، ويزولُ اللَّبسُ في هذه المسألةِ العظيمةِ التي هي مَفرِقُ طُوُقٍ بين النَّاس" (١).

فيجب على كل مؤمن الرضا بالقضاء ومجاهدة نفسه في علاج تلك النزعات، التي تصيبه مما لا يملك في دفعه شيئًا، "فالإيمان بالقضاء والقدر يثمر في قلوب المؤمنين علاجًا وبلسمًا ودواء لكل علة وسقم ومرض وكآبة، ويأس وقنوط، يعتل بما أهل الكفر والإلحاد والزندقة والعناد، وأهل العصيان وضعاف الإيمان، ويثمر الإيمان بالقدر في قلب المؤمن السكينة والطمأنينة وراحة النفس وانشراح الصدر وهدوء البال" (٢).

كما أوجد الشرع أيضًا ووضع أسسًا لعلاج تلك الظاهرة الخطيرة عن طريق اللجوء لله والتضرع إليه والافتقار له والانطراح بين يديه - عز وجل - وتحقق عبادة الإحسان؛ وبالترهيب منها في الدنيا والآخرة.

والموت والحياة بيد الله وحده، وقد استأثر الله تعالى لنفسه بتقديره الكوني وقت ميلاد العبد، ووقت وفاته، قال عز وجل: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عِندَهُ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَيُنزَّلُ ٱلْغَيْثَ وَيَعْلَمُ مَا فِي ٱلْأَرْحَامِّ وَمَا تَدْرِى نَفْشُ مَّاذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا تَدْرِى نَفْشُ مِاذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا تَدْرِى نَفْشُ بِأِنَ ٱلْفَا عَلِيمُ خَبِيرُ ﴾ [لقمان: ٣٤].

وعن ابن مسعود رضي الله عنه: (إنَّ أحدَكم يُجْمَعُ حَلْقُهُ في بطنِ أُمِّه أربعينَ يومًا نطفةً، ثم يكونُ علقةً مثلَ ذلك، ثم يبعثُ اللهُ إليه ملكًا، ويُؤمرُ بأربع كلماتٍ، ويُقالُ له: اكتبْ عملَه، ورزقَه، وأجلَه، وشقيٌ

<sup>(</sup>١) زاد المعاد، لابن القيم ص٥٦.

<sup>(</sup>٢) الانتحار دراسة عقدية في الأسباب والعلاج، صفوان البارقي ص٢٩٨.

أو سعيدٌ؛ ثم يُنفخُ فيه الروح، فإنَّ الرجلَ منكم ليعملُ بعملِ أهلِ الجنةِ، حتى لا يكونَ بينه وبينها إلا ذراعٌ، فيسبقُ عليه الكتابُ، فيعملُ بعملِ أهلِ النارِ، فيدخلُ النارَ. وإنَّ الرجلَ ليعملُ بعملِ أهلِ النارِ، حتى ما يكونُ بينه وبينها إلا ذراعٌ، فيسبقُ عليه الكتابُ، فيعملُ بعملِ أهلِ الجنةِ، فيدخلُ الجنةَ) (١).

فمن قدر وقت الوفاة هو الله تعالى، تقديرًا كونيًّا فكل شيء بقدره، قضى على عباده شرعًا بأن يحفظوا هذه النفس، فينبغي للمؤمن أن يحسن ظنه بالله تعالى ويجتهد في العمل الصالح؛ " لأن من ساء عمله ساء ظنه وطريق إحسان الظن أن يحسن العمل وأن يجتهد في طاعة الله ورسوله حتى يكون حسن الظن بالله، لأنه وعد المحسنين بالخير العظيم والعاقبة الحميدة، ومن ساءت أفعاله ساءت ظنونه" (٢) فعن أبي هريرة رضي الله عنه مرفوعا قال الله عز وجل: (أنا عند ظنِّ عَبدي بي، وأنا معه حيث يَذكُرني) (٣). ولهذا في الصحيح من حديث جابر عند مسلم: (لا يَموتُن أَحَدٌ مِنكُم إلا وهُو يُحسِنُ ظَنهُ بالله) (٤) فالله-

<sup>(</sup>١) شرح النووي على مسلم، أبو زكريا محيي الدين بن شرف النووي، كتاب القدر، باب كيفية خلق الآدمي في بطن أمه وكتابة رزقه وأجله وعمله وشقاوته وسعادته، حديث رقم: (٢٦٤٣)

<sup>(</sup>٢)كتاب الأذكار: باب فضل الذكر والحث عليه ، شرح عبد العزيز بن عبد الله بن باز ص ٥٠.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في "كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار ، باب " يقول الله عز وجل : أنا عند ظن عبدي " حديث رقم ( ٢٦٧).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في "كتاب الجنة، وصفة نعيمها وأهلها " "باب الأمر بحسن الظن بالله تعالى، عند الموت" حديث رقم ( ٥٠٣٢ ).

عز وجل - مع الذاكرين، لذا ينبغي الإكثار من ذكر الله، وهي معية خاصة التي تقتضي التسديد والتوفيق والكلاءة والحفظ للإنسان في جميع أمور حياته. ومن الفوائد المستفادة من هذه الأدلة:

١- أن قتل النفس والتخلص منها يتنافى مع الإيمان بقضاء الله وقدره،
 ويعرض العبد للعقوبة في الدار الآخرة.

٢- أن قتل النفس ليس حلَّا لما يواجهه الإنسان من مشكلات في حياته، بل يعد مشكلة في حد ذاته ولا يؤدي إلى وضع حد للمشكلة، كما يعرض مرتكبها لسخط الله.

٣- كما يعد قتل النفس مشكلة، يرثها أهل من يرتكبها، وقد تكون هناك أمور متعلقة به من ديون ونحوها في رقبته، فتصير في رقبة من تركهم فتصبح عبئًا متوارثًا.

٤ - تحذر المسلم من وساوس الشطان التي تدفع بالمسلم لذلك وأثر هذه الوسوسة على حياته .

#### الخاتمة

يمثل الانتحار ظاهرة عالمية، بحسب الأرقام الرسمية لمنظمة الصحة العالمية، وقد امتدت الظاهرة إلى بلدان العالم العربي والإسلامي بشكل ملحوظ، خاصة في الأعوام العشرين الأخيرة، لأسباب مختلفة منها: الدينية والنفسية والاجتماعية والاقتصادية والسياسية.

يتأثر المنتحرون أو المقبلون على الانتحار بالظروف المحيطة بهم التي تدفعهم إلى التخلص من الحياة، باعتبار أن ذلك سوف يضع نهاية لمشكلاتهم، دون اعتبار أو تفكير فيما تؤول إليه مصائرهم ومصائر من تركوهم بعد ذلك، في ظل غياب الوعى الديني، خاصة الإيمان بالقضاء والقدر.

فمن ينشأ التنشئة الاجتماعية الإيمانية الأصيلة، المبنية على فهم حكمة الله تعالى من تلك الابتلاءات والاختبارات التي يتعرض لها العبد في حياته، لا يمكن أن يُقبل على ارتكاب هذا الجرم، لإيمانه أن كل شيء يجري في ملك الله لا يتم إلا بقضائه وقدره ولحكمة يعلمها الله تعالى.

والإيمان بالقضاء والقدر هو المفتاح الحقيقي لعلاج هذه الظاهرة والوقاية منها، فلا يمكن لمن يؤمن بهذه العقيدة الإسلامية أن يصيبه الهم أو الغم من تقلبات الدينا وأحوالها، فلا يقلق على مستقبله ولا يقنط من مستقبله ولا يأسى على ماضيه لإيمانه اليقيني بأن الله تبارك وتعالى هو وحده المدبر لهذا الكون، وأن كل شيء فيه يجري بإرادته ومشيئته.

## النتائج: ظهر من خلال هذا البحث بعض النتائج كان من أهمها:

- ١- أهمية أن يعلم الإنسان أنه ملك لله عز وجل ولا يجوز له التصرف فما لا ملك له فيه.
- ٢- يجب على كل مؤمن الرضى بالقضاء ومجاهدة نفسه في علاج أي نزعات قد تتعرض له.
- ٣- تحذر المسلم من وساوس الشطان التي تدفع بالمسلم للانتحار وأثر هذه
   الوسوسة على حياته.
- ٤- ضعف عقيدة الإيمان بالغيبيات واليوم الآخر وخصوصًا عند المنتحرين.
- ٥- أهمية اللجوء لله والتضرع إليه والافتقار له والانطراح بين يديه عز
   وجل وتحقق عبادة الإحسان.
- ٦- أهمية التركيز على عبادة حسن الظن بالله عز وجل- وزرعها في قلوب العباد.
  - ٧- بيان تأثير النزعات الإلحادية على المنتحرين وكيفية علاجها.
  - $\lambda$  بيان منهج السلف في حكم تمنى الموت وإيراد الأدلة على ذلك.
    - ٩- إبراز مشكلة اليأس والقنوط من رحمة الله وصلتها بالانتحار.
      - ١٠- الحكم على المنتحر عند أهل السنة.

## التوصيات: يحسن بنا نهاية هذا البحث التوصية بما يأتي:

- ١- إبراز دور الإيمان بالقضاء والقدر في علاج ظاهرة الانتحار؛ وانحسارها في المجتمعات الإيمانية.
- ٢- تبيان أسباب الانتحار من منظور اعتقادي انطلاقًا من الإيمان بالقضاء والقدر.
- ٣- تبيان سبل الوقاية من الانتحار وعلاجها من المنظور العقدي في ضوء الإيمان بالقضاء والقدر.
  - ٤- بيان تأثير النزعات الإلحادية على المنتحرين وكيفية علاجها.
    - ٥- نشر الوعى الديني لدى الشباب عبر المؤسسات الرسمية.
- ٦- ترسيخ قيم الصبر والرضا بالقضاء والقدر، فالمؤمن الصادق يتقبل كل أموره بصبر ورضا احتسابًا لوجه الله، وإيمانًا منه بحكمة الاختبار والابتلاء.
- ٧- محاولة القضاء على الفراغ لدى الشباب وذلك بتخصيص أوقات للعمل البسيط، وربطهم بالعقيدة الصحيحة بدلًا من التعرض للأفكار المنحرفة والمستوردة من خارج الثقافة الإسلامية.

#### المراجع

- 1- الاختلاف في اللفظ والرد على الجهمية والمشبهة، عبد الله بن مسلم بن قتيبة الكاتب الدينوري، تحقيق عمر بن محمود أبو عمر، دار الراية، ط:١، ٢ كا ١٤.٨ هـ- ١٩٩١م. الرياض، المملكة السعودية.
- ٢- الأدب المفرد، أبو عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري، تحقيق طارق بن عاطف
   حجازى، المكتبة التوفيقية، القاهرة، مصر.
- ۳- الانتحار نماذج حية لمسائل لم تحسم بعد، أحمد عياش، دار الفارابي، بيروت
   ۲۰۰۳م.
- ٤- الانتحار: أسبابه، وعلاجه، دراسة في ضوء السنة النبوية، محمد السيد أحمد شحاتة، كلية أصول الدين أسيوط، جامعة الأزهر، مصر.
- ٥- الانتحار، إميل دور كايم، ترجمة حسن عودة، الهيئة العامة السورية للكتاب،
   دمشق، سوريا، ٢٠١١م.
  - ٦- الإيمان أركانه حقيقيته ونواقضه، محمد نعيم يس.
- ٧- المقاصد الشرعية وكيفية التعامل معها عند التعارض، أ.د. بشير مهدي لطيف الكبيسي، مجلة كلية الإمام الأعظم، العدد الثاني، السنة الثانية ٢٠٠٦م.
- ٨- الموافقات، للشاطبي، ت ٧٩٠ هـ، المحقق: أبو عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان، تقديم: بكر بن عبد الله أبو زيد، الناشر: دار ابن عفان ، الطبعة: الأولى، ١٤١٧ هـ ١٩٩٧ م ، عدد الأجزاء: ٧
- 9- تعریف ومعنی القدر في معجم المعاني الجامع"، www.almaany.com اطّلع علیه بتاریخ۲۰۲/۱۱/۲.
- ١٠ تفريغ الإصدار المرئي (عَلَى مِنْهَاجِ النُّبُوَّةِ)، مؤسسة البتار للإنتاج الإعلامي،
   ٢٠١٤م.
- 1 ١ التفسير القيم، أبو عبد الله شمس الدين محمد بن أبي بكر ابن القيم الجوزية، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان
- ۱۲ تفسير القرآن العظيم، ابن كثير؛ إسماعيل بن عمر بن كثير، تحقيق: محمد حسين شمس الدين، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، هـ ۱٤۱۹ هـ ۱۹۹۸.

- 17- تهذیب اللغة للأزهري، محمد بن أحمد بن الأزهري الهروي، أبو منصور، تحقیق: محمد عوض مرعب الناشر: دار إحیاء التراث العربی بیروت
- ١٤ جريمة قتل النفس في المجتمع الأردني: دراسة من وجهة نظر علم الاجتماع،
   مجلة جامعة الملك سعود، كلية الآداب، ذياب البداينة، مج٧، ع٢، ٩٩٥م.
- ٥١ حق الله على العباد وحق العباد على الله، يوسف على بديوي، دار ابن كثير،
   بيروت، ط١، ٩٨٩ ١م.
- ١٦- دارسات نفسية في الذكاء الوجداني، الاكتئاب، اليأس، قلق الموت، العدوان
- ۱۷ زاد المعاد، ابن القيم، تحقيق: شعيب الأرناؤوط عبد القادر الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة، بيروت، لبنان، ١٤١٨هـ ١٩٩٨م.
- ۱۸ السلوك الانتحاري: دراسة تشخيصية علاجية، جمال السيد تفاحة، مجلة كلية التربية، جامعة أسيوط، جمهورية مصر العربية، مج ۲۱، ۱۰، ۱۰، ۲م.
- ۱۹ سنن ابن ماجة، محمد بن يزيد الربعي القزويني، أبو عبد الله ابن ماجة، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث (فيصل عيسى البابي الحلبي)، القاهرة، مصر.
- ٢- سنن أبو داود، أبو داود سليمان بن الأشعث الأزدي السجستاني، تحقيق: شعيب الأرنؤوط محمد كامل قره بللي، دار الرسالة العالمية، بيروت، لبنان، ٤٣٠هـ ٢٠٠٩م
- 17- شرح العقيدة الطحاوية، الإمام القاضي علي بن محمد بن أبي العز الحنفي الدمشقي، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط ٤، ١٣١٢هـ ١٩٩٢م.
- ٢٢- الشرح الممتع على زاد المستقنع، محمد بن صالح العثيمين، تحقيق هاني الحاج، المكتبة التوفيقية، القاهرة، مصر.
- ۲۳ شرح النووي على مسلم، أبو زكريا محيي الدين بن شرف النووي، دار إحياء
   التراث العربي بيروت، ۱۳۹۰هـ
- ٢٤- شرح زاد المستقنع، محمد الأمين بن محمد المختار الشنقيطي، التفريغ الصوتي.
- ٥٧- شرح ديوان الفرزدق، إيليا حاوي، دار النشر دار الكتاب اللبناني، الطبعة الأولى، سنة الطبع(١٩٨٣ م)

- ٢٦ شفاء العليل في مسائل القضاء والقدر والحكمة والتعليل، محمد بن أبي بكر
   ابن القيم، تحقيق عمر الحفيان، ط الأولى، ٢٠٠هـ.
- ۲۷ الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، أبو نصر إسماعيل بن حماد الجوهري،
   دار العلم للملايين، بيروت، لبنان، ٩٩٠م.
- ۲۸ صحیح البخاري (الجامع المسند الصحیح المختصر من أمور رسول الله صلی الله علیه وسلم وسننه وأیامه)، دار ابن کثیر، دمشق بیروت، ۱۶۲۳هـ الله علیه وسلم وسننه وأیامه)، دار ابن کثیر، دمشق بیروت، ۱۶۳۳هـ ۲۰۰۲م.
- 79 صحيح مسلم (المسند الصحيح المختصر من السنن بنقل العدل عن العدل إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم)، مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري أبو الحسين، دار الكتب العلمية بيروت، لبنان.
- ٣- ظاهرة الانتحار، التشخيص والعلاج، عبد الله بن سعد الرشود، جامعة نايف العربية للعلوم الأمنية، الرياض، المملكة العربية السعودية، ٢٠٠٧م ٢٤٢٧هـ، الطبعة الأولى.
- ٣١- العلاج المعرفي السلوكي كتقنية علاجية للأفكار الانتحارية، رقية عزاق، مجلة دفاتر المخبر، جامعة محمد خيضر بسكرة، كلية العلوم الإنسانية والاجتماعية، مخبر المسألة التربوية في ظل التحديات الراهنة، ع ١٩، ٢٠١٨م.
- ٣٢- عقيدة أهل السنة والجماعة، لابن عثيمين، دار النشر: الجامعة الإسلامية المدينة المنورة، الطبعة الرابعة.
- ٣٣ علم أصول الفقه، عبد الوهاب خلاف، مكتبة الدعوة شباب الأزهر (عن الطبعة الثامنة لدار القلم)، القاهرة، مصر.
- ٣٤- علم النفس الجنائي، سعد المغربي، مطبعة كلية الشرطة، القاهرة، مصر، ١٩٧٤م.
- ٣٥- علم النفس دراسة الحواس الداخلية عبر السلوك اليومي، هاني يحيي النصر، دار الأرقم للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان، ٢٠٠٥م.
- ٣٦- العمليات الانتحارية التفجيرية، جهاد هي أم فساد، دراسة تركز على النظر في الاستدلال، عبد الله بن عبد الرحمن المنصور الجربوع.

- ٣٧- براتراند راسل، تاريخ الفلسفة الغربية ترجمة محمد فتحي الشنيطي، الهيئة المصرية العامة لكتاب،١٩٧٧م.
- ٣٨- القاعدة: الجيل الثالث: رؤية عسكرية، محمد خواجة، دار الفارابي، بيروت، لبنان، ٢٠١٦م.
- ٣٩- القاموس المحيط، مجد الدين أبو طاهر محمد بن يعقوب الفيروزآبادى (ت ٨١٧هـ) تحقيق: مكتب تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة، بيروت، لبنان، ط٨، ٢٠٠٥ هـ ٢٠٠٥ م.
- ٤ العين، أبو عبد الرحمن الخليل بن أحمد بن عمرو بن تميم الفراهيدي البصري (ت ١٧٠هـ) . ، المحقق: د مهدي المخزومي، د إبراهيم السامرائي، دار النشر: دار ومكتبة الهلال ،عدد الأجزاء: ٨
- 13- لطائف المعارف فيما لمواسم العام من الوظائف، المؤلف: زين الدين عبد الرحمن بن أحمد بن رجب بن الحسن، السلامي، البغدادي، ثم الدمشقي، الحنبلي (ت ٧٩٥ هـ)، دار النشر: دار ابن حزم للطباعة والنشر، الطبعة: الأولى، ١٤٢٤ هـ ٢٠٠٤ م.
- ٤٢ لماذا ينتحرون، ظاهرة الانتحار: أسبابها ودوافعها وكيفية الحد منها، موزة عبد الله المالكي، مؤسسة شمس للنشر والإعلام، القاهرة، ٩٩٩ م.
- ٤٣- مجموع الفتاوى، شيخ الإسلام أحمد بن عبد الحليم بن تيمية، طبعة الملك فهد، ٢٠٠٤م.
  - ٤٤- مجموع فتاوي ورسائل فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين.
- 20 مختار الصحاح، زين الدين أبو عبد الله محمد بن أبي بكر بن عبد القادر الحنفي الرازي، تحقيق: يوسف الشيخ محمد، المكتبة العصرية الدار النموذجية، بيروت صيدا، لبنان، ٤٣٠ هـ ١٩٩٩م.
- 23 المستدرك على الصحيحين، أبو عبد الله محمد بن عبد الله الحاكم النيسابوري، مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ٢٢١هـ، ٢٠٠٢م.
  - ٤٧ مشكلة الانتحار، مكرم سمعان، دار المعارف، القاهرة، مصر، ١٩٦٤م.

- ٤٨ معاني الفرآن وإعرابه، أبو إسحاق إبراهيم بن السري الزجاج، تحقيق: عبد الجليل عبده شلبي، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ١٤٠٨ هـ ١٩٨٨م.
- 9 معجم المصطلحات والألفاظ الفقهية، محمود عبد الرحمن عبد المنعم، دار الفضيلة، القاهرة، جمهورية مصر العربية، الطبعة الأولى.
- ٥ مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والإرادة، محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي أبو عبد الله ابن قيم الجوزية، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان.
- ١٥- مقاييس اللغة، أبو الحسين أحمد بن فارس بن زكرياء القزويني الرازي، تحقيق: عبد السلام هارون، دار الفكر، القاهرة، مصر، ١٣٩٩هـ ١٩٧٩م.
- ٥٢ مناقب الإمام أحمد، جمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن محمد الجوزي، تحقيق عبد الله بن عبد المحسن التركى، دار هجر، ط٢، ٩، ١٤٠٩هـ.
- ٥٣ الموسوعة الفقهية الكويتية، وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية، ط٢، دار السلاسل الكويت، ١٤٢٧ هـ.
- 05- موقف الأديان من الانتحار: دراسة عقدية، د. سعود عبدالعزيز محمد العريفي، مجلة الجامعة الإسلامية للدراسات الإسلامية، فلسطين، مج٣٠, ٣٠٢٢.
- 00- موقف الفلاسفة من الانتحار: دراسة نقدية في ضوء العقيدة الإسلامية، سعود بن عبد العزيز بن محمد العريفي، مجلة الراسخون، جامعة المدينة العالمية، مج ٨، ع١، ٢٠٢٢م.
- 07- الانتحار: دراسة عقدية في الأسباب والعلاج، صفوان أحمد مرشد حمود البارقي، مجلة الجامعة العراقية، مركز البحوث والدراسات الإسلامية، ع 07، 47، 77م.
- ٥٧ قاعدة الانغماس في العدو لابن تيمية، تحقيق: أشرف بن عبدالمقصود مجلد (١) طبعة(١) سنة ٢٠٠٢-١٤٢٢.

#### **Bibliography**

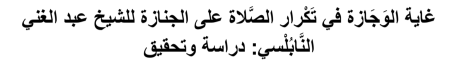
- Al-Ikhtilāf fī al-Lafz wa-al-Radd ʿalā al-Jahmiyya wa-al-Mushabbiha, ʿAbd Allāh bin Muslim bin Qutayba al-Kātib al-Dīnūrī, taḥqīq ʿUmar bin Maḥmūd Abū ʿUmar, Dār al-Rāya, ṭabʿa 1, 1412 AH 1991 AD, Riyād, Saudi Arabia.
- Al-Adab al-Mufrad, Abū ʿAbd Allāh Muḥammad bin Ismā ʿīl al-Bukhārī, taḥqīq Ṭāriq bin ʿĀṭif Ḥijāzī, al-Maktaba al-Tawfīqiyya, al-Qāhira, Egypt.
- Al-Intiḥār: Namādhij Ḥayya li-Masāʾil lam Tuḥsam Baʿd, Aḥmad ʿAyāsh, Dār al-Fārābī, Bayrūt, 2003 AD.
- Al-Intiḥār: Asbābuh, wa-ʿIlājuh, Dirāsa fī Ḍawʾ al-Sunna al-Nabawiyya, Muḥammad al-Sayyid Aḥmad Shaḥāta, Kulliyyat Uṣūl al-Dīn, Asyūt, Jāmiʿat al-Azhar, Egypt.
- Al-Intiḥār, Īmīl Durkaym, tarjamah Ḥasan 'Awda, al-Hay'a al-'Āmma al-Sūriyya li-l-Kitāb, Dimashq, Syria, 2011 AD.
- Al-Īmān Arkānuh Ḥaqīqatuh wa-Nawāqiḍuh, Muḥammad Naʿīm Yās.
- Al-Maqāṣid al-Sharʿiyya wa-Kayfiyya al-Taʿāmu l-Maʿahā ʿinda al-Taʿārud, A. Dr. Bashīr Mahdī Laṭīf al-Kubaysī, Majallat Kulliyyat al-Imām al-Aʿzam, al-ʿAdad al-Thānī, al-Sana al-Thāniyya, 2006 AD.
- Al-Muwāfaqāt, li-l-Shāṭibī, d. 790 AH, al-muḥaqqiq: Abū ʿUbayda Mashhūr bin Ḥasan Āl Salmān, taqdīm: Bakr bin ʿAbd Allāh Abū Zayd, al-nāshir: Dār Ibn ʿAffān, ṭabʿa 1, 1417 AH 1997 AD, 7 vols.
- Ta'rīf wa-Ma'nā al-Qadar fī Ma'jam al-Ma'ānī al-Jāmi', www.almaany.com, accessed 2/11/2022.
- Tafrīgh al-Iṣdār al-Mar'ī ('Alā Minhāj al-Nubuwwa), Mu'assasat al-Battār li-l-Intāj al-I'lāmī, 2014 AD.
- Al-Tafsīr al-Qayyim, Abū 'Abd Allāh Shams al-Dīn Muḥammad bin Abī Bakr Ibn al-Qayyim al-Jawziyya, Dār al-Kutub al-'Ilmiyya, Bayrūt, Lebanon.
- Tafsīr al-Qur'ān al-'Azīm, Ibn Kathīr, Ismā'īl bin 'Umar bin Kathīr, taḥqīq: Muḥammad Ḥusayn Shams al-Dīn, Dār al-Kutub al-'Ilmiyya, Bayrūt, Lebanon, 1419 AH 1998 AD.
- Tahdhīb al-Lugha li-l-Azharī, Muḥammad bin Aḥmad bin al-Azharī al-Harawī, Abū Manṣūr, taḥqīq: Muḥammad ʿAwaḍ Murʿab, alnāshir: Dār Iḥyāʾ al-Turāth al-ʿArabī - Bayrūt.

- Jarīmat Qatl al-Nafs fī al-Mujtamaʿ al-Urdunī: Dirāsa min Wajhat Nazar ʿIlm al-Ijtimāʿ, Majallat Jāmiʿat al-Malik Saʿūd, Kulliyyat al-Ādāb, Dhiyāb al-Badāyna, vol. 7, issue 2, 1995 AD.
- Ḥaqq Allāh ʿalā al-ʿIbād wa-Ḥaqq al-ʿIbād ʿalā Allāh, Yūsuf ʿAlī Badyawī, Dār Ibn Kathīr, Bayrūt, ṭabʿa 1, 1989 AD.
- Dirāsāt Nafsiyya fī al-Dhakhāʾ al-Wujdānī, al-Iktibāb, al-Yās, Qalaq al-Mawt, al-ʿUdwan.
- Zād al-Maʿād, Ibn al-Qayyim, taḥqīq: Shuʿayb al-Arnāʾūṭ ʿAbd al-Qādir al-Arnāʾūṭ, Muʾassasat al-Risāla, Bayrūt, Lebanon, 1418 AH 1998 AD.
- Al-Sulūk al-Intiḥārī: Dirāsa Tashkhīṣiyya ʿIlājiyya, Jamāl al-Sayyid Tifāḥa, Majallat Kulliyyat al-Tarbiyya, Jāmiʿat Asyūt, Jumhūriyyat Miṣr al-ʿArabiyya, vol. 26, issue 1, 2010 AD.
- Sunan Ibn Mājah, Muḥammad bin Yazīd al-Rabʿī al-Qazwīnī, Abū ʿAbd Allāh Ibn Mājah, taḥqīq: Muḥammad Fuʾād ʿAbd al-Bāqī, Dār Iḥyāʾ al-Turāth (Fayṣal ʿĪsā al-Bābī al-Ḥalabī), al-Qāhira, Egypt.
- Sunan Abī Dāwūd, Abū Dāwūd Sulaymān bin al-Ashʿath al-Azdī al-Sijistānī, taḥqīq: Shuʿayb al-Arnāʾūṭ Muḥammad Kāmil Qarā Ballī, Dār al-Risāla al-ʿĀlamiyya, Bayrūt, Lebanon, 1430 AH 2009 AD.
- Sharḥ al-ʿAqīda al-Ṭaḥāwiyya, al-Imām al-Qāḍī ʿAlī bin Muḥammad bin Abī al-ʿIzz al-Ḥanafī al-Dimashqī, Muʾassasat al-Risāla, Bayrūt, ṭabʿa 4, 1312 AH 1992 AD.
- Al-Sharḥ al-Mumtiʿ ʿalā Zād al-Mustaqniʿ, Muḥammad bin Ṣāliḥ al-ʿUthaymīn, taḥqīq Hānī al-Ḥāj, al-Maktaba al-Tawfīqiyya, al-Qāhira, Egypt.
- Sharḥ al-Nawawī 'alā Muslim, Abū Zakariyyā Muḥyī al-Dīn bin Sharaf al-Nawawī, Dār Iḥyā' al-Turāth al-'Arabī Bayrūt, 1390 AH.
- Sharḥ Zād al-Mustaqniʿ, Muḥammad al-Amīn bin Muḥammad al-Mukhtār al-Shanqīṭī, al-Tafrīgh al-Ṣawtī.
- Sharḥ Dīwān al-Farazdaq, Īlyā Ḥāwī, Dār al-Nashr Dār al-Kitāb al-Lubnānī, tabʿa 1, 1983 AD.
- Shifā' al-'Alīl fī Masā'il al-Qaḍā' wa-al-Qadar wa-al-Ḥikma wa-al-Ta'līl, Muḥammad bin Abī Bakr Ibn al-Qayyim, taḥqīq 'Umar al-Hafīān, tab'a 1, 1420 AH.

- Al-Ṣiḥāḥ Tāj al-Lugha wa-Ṣiḥāḥ al-ʿArabiyya, Abū Naṣr Ismāʿīl bin Ḥammād al-Jawharī, Dār al-ʿIlm lil-Malāyīn, Bayrūt, Lebanon, 1990 AD.
- Ṣaḥīḥ al-Bukhārī (al-Jāmiʿ al-Musnad al-Ṣaḥīḥ al-Mukhtaṣar min Umūr Rasūl Allāh Ṣallā Allāh ʿalayhi wa-Sallam wa-Sunanih wa-Ayyāmih), Dār Ibn Kathīr, Dimashq Bayrūt, 1423 AH - 2002 AD.
- Ṣaḥīḥ Muslim (al-Musnad al-Ṣaḥīḥ al-Mukhtaṣar min al-Sunan bi-Naql al-ʿAdl ʿan al-ʿAdl ilā Rasūl Allāh Ṣallā Allāh ʿalayhi wa-Sallam), Muslim bin al-Ḥajjāj al-Qushayrī al-Naysābūrī Abū al-Husayn, Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya Bayrūt, Lebanon.
- Zāhirat al-Intiḥār, al-Tashkhīṣ wa-al-ʿIlāj, ʿAbd Allāh bin Saʿd al-Rashūd, Jāmiʿat Nāyif al-ʿArabiyya lil-ʿUlūm al-Amniyya, Riyāḍ, al-Mamlaka al-ʿArabiyya al-Suʿūdiyya, 2007 AD 1427 AH, ṭabʿa 1.
- Al-ʿIlāj al-Maʿrifī al-Sulūkī ka-Taqniyya ʿIlājiyya li-l-Afkār al-Intiḥāriyya, Raqiyya ʿAzāq, Majallat Dafaṭir al-Makhbar, Jāmiʿat Muḥammad Khayḍar Biskra, Kulliyyat al-ʿUlūm al-Insāniyya wa-al-Ijtimāʿiyya, Makhbar al-Masʾala al-Tarbawiyya fī Zill al-Taḥaddiyāt al-Rāhina, issue 19, 2018 AD.
- 'Aqīdat Ahl al-Sunna wa-al-Jamā'a, li-Ibn 'Uthaymīn, al-nāshir: al-Jāmi'a al-Islāmiyya al-Madīna al-Munawwara, ṭab'a 4.
- 'Ilm Uṣūl al-Fiqh, 'Abd al-Wahhāb Khallāf, Maktabat al-Da'wa -Shabāb al-Azhar ('an al-ṭab'a 8 li-Dār al-Qalam), al-Qāhira, Egypt.
- 'Ilm al-Nafs al-Jinā'ī, Sa'd al-Maghribī, Maṭba'at Kulliyyat al-Shurṭa, al-Qāḥira, Egypt, 1974 AD.
- 'Ilm al-Nafs Dirāsa al-Ḥawāss al-Dākhiliyya 'abr al-Sulūk al-Yawmī, Hānī Yaḥyā al-Naṣr, Dār al-Arqam lil-Ṭibā'a wa-al-Nashr wa-al-Tawzī', Bayrūt, Lebanon, 2005 AD.
- Al-ʿAmaliyyāt al-Intiḥāriyya al-Tafjīriyya, Jihād hiya Am Fasād, Dirāsa Tarkuz ʿalā al-Naẓar fī al-Istidlāl, ʿAbd Allāh bin ʿAbd al-Rahmān al-Mansūr al-Jarbuʿ.
- Bertrand Russell, Tārīkh al-Falsafa al-Gharbiyya, tarjamat Muḥammad Fatḥī al-Shunaytī, al-Hay'a al-Miṣriyya al-ʿĀmma lil-Kitāb, 1977 AD.
- Al-Qāʿida: al-Jīl al-Thālith: Ruʾya ʿAskariyya, Muḥammad Khawāja, Dār al-Fārābī, Bayrūt, Lebanon, 2016 AD.

- Al-Qāmūs al-Muḥīt, Majd al-Dīn Abū Ṭāhir Muḥammad bin Yaʿqūb al-Fīrūzābādī (d. 817 AH), taḥqīq: Maktab Taḥqīq al-Turāth fī Muʾassasat al-Risāla, Bayrūt, Lebanon, ṭabʿa 8, 1426 AH 2005 AD.
- Al-ʿAyn, Abū ʿAbd al-Raḥmān al-Khalīl bin Aḥmad bin ʿAmr bin Tamīm al-Farāhīdī al-Baṣrī (d. 170 AH), al-muḥaqqiq: Dr. Mahdī al-Makhzūmī, Dr. Ibrāhīm al-Sāmarrāʾī, Dār al-Nashr: Dār wa-Maktabat al-Hilāl, 8 vols.
- Laṭā'if al-Maʿārif fīmā li-Mawāsim al-ʿĀm min al-Waẓā'if, Zayn al-Dīn ʿAbd al-Raḥmān bin Aḥmad bin Rajab bin al-Ḥasan al-Salāmī al-Baghdādī thumma al-Dimashqī al-Ḥanbalī (d. 795 AH), Dār al-Nashr: Dār Ibn Ḥazm li-l-Ṭibāʿa wa-l-Nashr, ṭabʿa 1, 1424 AH 2004 AD.
- Limādhā Yantaḥirūn, Zāhirat al-Intiḥār: Asbābuhā wa-Dawāfiʿuhā wa-Kayfiyyat al-Ḥadd minhā, Mūzah ʿAbd Allāh al-Mālikī, Muʾassasat Shams li-l-Nashr wa-l-Iʿlām, al-Qāhira, 1999 AD.
- Majmūʻ al-Fatāwā, Shaykh al-Islām Aḥmad bin ʿAbd al-Ḥalīm Ibn Taymiyya, Ṭabʿat al-Malik Fahd, 2004 AD.
- Majmūʿ Fatāwā wa-Rasāʾ il Faḍīlat al-Shaykh Muḥammad bin Ṣāliḥ al-ʿUthaymīn.
- Mukhtār al-Ṣiḥāḥ, Zayn al-Dīn Abū ʿAbd Allāh Muḥammad bin Abī Bakr bin ʿAbd al-Qādir al-Ḥanafī al-Rāzī, taḥqīq: Yūsuf al-Shaykh Muḥammad, al-Maktaba al-ʿAṣriyya - al-Dār al-Namūdhajiyya, Bayrūt — Ṣaydā, Lebanon, 1430 AH - 1999 AD.
- Al-Mustadrak 'alā al-Ṣaḥīḥayn, Abū 'Abd Allāh Muḥammad bin 'Abd Allāh al-Ḥākim al-Naysābūrī, Muṣṭafā 'Abd al-Qādir 'Aṭā, Dār al-Kutub al-'Ilmiyya, Bayrūt, Lebanon, 1422 AH, 2002 AD.
- Mushkilat al-Intiḥār, Makram Simʿān, Dār al-Maʿārif, al-Qāhira, Egypt, 1964 AD.
- Maʿānī al-Qurʾān wa-Iʿrābuh, Abū Isḥāq Ibrāhīm bin al-Sarī al-Zajjāj, taḥqīq: ʿAbd al-Jalīl ʿAbduh Shalabī, Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya, Bayrūt, Lebanon, 1408 AH 1988 AD.
- Muʻjam al-Muṣṭalaḥāt wa-al-Alfāz al-Fiqhiyya, Maḥmūd ʻAbd al-Raḥmān ʻAbd al-Munʻim, Dār al-Faḍīla, al-Qāhira, Jumhūriyyat Miṣr al-ʿArabiyya, ṭabʿa 1.
- Miftāḥ Dār al-Saʿāda wa-Manshūr Wilāyat al-ʿIlm wa-al-Irāda, Muḥammad bin Abī Bakr Ayyūb al-Zarʿī Abū ʿAbd Allāh Ibn Qayyim al-Jawziyya, Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya, Bayrūt, Lebanon.

- Maqāyīs al-Lugha, Abū al-Ḥusayn Aḥmad bin Fāris bin Zakarīyā al-Qazwīnī al-Rāzī, taḥqīq: ʿAbd al-Salām Hārūn, Dār al-Fikr, al-Qāhira, Egypt, 1399 AH 1979 AD.
- Manāqib al-Imām Aḥmad, Jamāl al-Dīn Abū al-Faraj ʿAbd al-Raḥmān bin ʿAlī bin Muḥammad al-Jawzī, taḥqīq ʿAbd Allāh bin ʿAbd al-Muhsin al-Turkī, Dār Hajar, tabʿa 2, 1409 AH.
- Al-Mawsūʻa al-Fiqhiyya al-Kuwaytiyya, Wizārat al-Awqāf wa-al-Shuʾūn al-Islāmiyya, ṭabʻa 2, Dār al-Salāsil, Kuwait, 1427 AH.
- Mawqif al-Adyān min al-Intiḥār: Dirāsa 'Aqadiyya, Dr. Su'ūd 'Abd al-'Azīz Muḥammad al-'Urayfī, Majallat al-Jāmi'a al-Islāmiyya li-Dirāsāt al-Islāmiyya, Filastīn, Maj 30, issue 3, 2022.
- Mawqif al-Falāsifa min al-Intiḥār: Dirāsa Naqdiyya fī Dawʾ al-ʿAqīda al-Islāmiyya, Suʿūd bin ʿAbd al-ʿAzīz bin Muḥammad al-ʿUrayfī, Majallat al-Rāsikhūn, Jāmiʿat al-Madīna al-ʿĀlamiyya, Maj 8, issue 1, 2022 AD.
- Al-Intiḥār: Dirāsa ʿAqadiyya fī al-Asbāb wa-al-ʿIlāj, Ṣafwān Aḥmad Murshid Ḥamūd al-Bārqī, Majallat al-Jāmiʿa al-ʿIrāqiyya, Markaz al-Buḥūth wa-al-Dirāsāt al-Islāmiyya, issue 53, vol 3, 2022 AD.
- Qāʻidat al-Inghimās fī al-ʿAduw li-Ibn Taymiyya, taḥqīq: Ashraf bin ʿAbd al-Maqsūd, vol. 1, tabʻa 1, 1422 AH 2002 AD.



د مؤيد حمدان محمود موسى قسم الفقه الحنفي وأصوله - كلية الفقه الحنفي جامعة العلوم الإسلامية العالمية



## غاية الوَجَازة في تَكْرار الصَّلاة على الجنازة للشيخ عبد الغني النَّائِلْسي: دراسة وتحقيق

د مؤید حمدان محمود موسی

قسم الفقه الحنفي وأصوله - كلية الفقه الحنفي جامعة العلوم الإسلامية العالمية

تاريخ قبول البحث: ٢٧/ ١/ ١٤٤٥ هـ

تاريخ تقديم البحث: ٤/ ١١٠ ٤٤٤ هـ

#### ملخص الدراسة:

تبرز مشكلة الدراسة في إثبات النص الأصوب في مخطوط يتناول حكم تكرار الصلاة على الجنازة في المذهب الحنفي، حيث أورد المصنف عددًا من النقول المتعلقة بمذا الموضوع من كتب المذهب.

وتحدف هذه الدراسة إلى تحقيق مخطوط في الفقه الحنفي والموسوم به: "غاية الوَجَازة في تَكُرار الصَّلاة على الجنازة"، والمنسوب للإمام عبد الغني النابلسي، كما تحدف إلى خدمة النص بالتعليقات والحواشي المفيدة التي تُستَهِّل فهمه للقارئ، وباتباع المنهج الاستقرائي والمنهج التاريخي (الاستردادي).

وتؤكد الدراسة ما وصل إليه المصنف من أنَّ صلاة الجنازة متى صُليت مرة واحدة، يُكره تحريمًا إعادتما مرةً ثانية، سواءٌ لمن سبق له أن صلَّى على هذه الجنازة أم لم يسبق له ذلك، إلا إن صلَّى من ليس له حق التَّقدُم؛ فإن لمن له حق التَّقدُم أن يعيد إن شاء. ومن صلَّى هذا النفل المكروه تحريمًا إن علم أنَّ أحدًا صلى على هذه الجنازة؛ لا يُثاب بالإعادة، لأنه أقدم على كراهة التحريم عمدًا، وإن لم يعلم بذلك فصلَّى؛ يُثاب، لكن ثوابه الحاصل في هذه الإعادة مع عدم العلم، ليس كثوابه إذا لم يُصَلَّ أحد.

الكلمات المفتاحية: غاية الوجازة، تكرار الجنازة، إعادة الجنازة، المذهب الحنفي، عبد الغنى النابلسي.

The purpose of conciseness in repeating the funeral prayer By Sheikh Abdul Ghani Al Nabulsi: A Study and a research

#### Dr. Moayad Hamdan Mahmoud Mousa

Department Hanafi Jurisprudence and its Foundations-Faculty Hanafi Jurisprudence

The World Islamic Sciences and Education University

#### Abstract:

The problem of the study arises in showing the most correct text in a manuscript about the ruling on repeating the prayer over the funeral according to the Hanafi School, in which the book included a number of quotes related to this .topic from the Hanafi School's books

This study aims to achieve the realization of the manuscript in the Hanafi jurisprudence which tagged with: "The purpose of conciseness in repeating the funeral prayer" and it is attributed to Imam Abdul Ghani Al-Nabulsi, in addition it aims to serve the text with useful comments and footnotes that facilitate its understanding for the reader, by following the inductive and historical .(retrospective) methods

The study confirms what the book has reached that when the funeral prayer is prayed once, it is an abominable matter that is almost unlawful to repeat it again, whether for someone who has previously prayed at this funeral or not, unless someone who does not have the right to come forward and pray as an Imam, therefore, the one who has the right to be the Imam comes forward to repeat if he wills. And whoever prays this an abominable supererogatory that is almost unlawful, if he knew that someone prayed in this funeral before, He will not be rewarded by repeating it, because he intentionally did an abominable matter that is almost unlawful. If he didn't know that, and he prayed, then He would be rewarded, but his reward for this repetition without knowledge is not the same as his reward if no one prayed it before.

**key words:** The purpose of conciseness, repeating the funeral prayer, repetition of the funeral, the Hanafi School, Abd al-Ghani al-Nabulsi.

#### المقدمة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيدنا محمد، وعلى آله وأصحابه أجميعن، أما بعد:

فقد تكفل الله تعالى بحفظ هذا الدين في قوله

تعالى: إِنَّا نَحَنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكَرَ وَإِنَّا لَهُ وَلَحْفُطُونَ ﴾ [الحِجْر: ٩]، وحفظ هذا الدين يشمل حفظه بعقائده وشرائعه -فقهه- وأخلاقه، ومن هذا الحفظ حفظ الله لنا هذا التراث الفقهي الموروث عن أئمتنا بمذه المذاهب الفقهية الأربعة، فكان لزامًا على طلبة العلم إحياء هذا التراث الفقهي الذي لا يزال كثيرٌ منه في عداد المخطوطات.

وقد جاءت كتب الفقه على أربعة صور: كتب المتون، وكتب الشروح، وكتب الفقه على أربعة صور: كتب المتون، وكتب الشروح، وكتب الفتاوى، والرسائل. وهذه الرسائل هي أشبه بما يسمى في الوقت الحاضر بالأبحاث العلمية، حيث يختار المصنف مسألة جزئية ليتناولها بالبحث والدراسة، وأمثال هذه الرسائل فيها من العلم ما لا تجده في غيرها.

فمن هنا جاءت هذه الدراسة لتحقيق هذه الرسالة في حكم تكرار الصلاة على الجنازة للشيخ عبد الغني النابلسي أحد أشهر علماء المذهب الحنفي، وأقدم بين يدي هذا التحقيق ترجمة موجزة له، سائلًا المولى الكريم أن ينفعنا بعلمائنا وأن يجمعنا بهم في الفردوس الأعلى بمعية الحبيب المصطفى صلى الله عليه وسلم، إنه ولي ذلك والقادر عليه، وصلى الله وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه أجمعين، والحمد لله رب العالمين.

#### مشكلة الدراسة:

تناول المخطوط مسألة مهمة من أحكام الجنائز، وهي: حكم تكرار الصلاة على الجنازة، فجاءت الدراسة للإجابة على التساؤلات الآتية:

- ١. مَن المصنف؟
- ٢. ما صحة نسبة المخطوط للمصنف؟
- ٣. ما الدراسة السليمة للمخطوط من حيث التعليق والتحشية وخدمة النص؟
  - ٤. ما النص الأصوب للمخطوط كما أراده المصنف؟
- ما المعتمد في المذهب الحنفي في حكم تكرار الصلاة على الجنازة؟
   أهداف الدراسة:
  - تهدف الدراسة إلى الآتي:
  - ١. التعريف بالإمام عبد الغني النابلسي.
    - ٢. إثبات نسبة المخطوط للمصنف.
  - ٣. خدمة النص المحقق بالتعليق والتحشية.
  - ٤. إخراج المخطوط بالصورة التي أرادها المصنف.
  - ه. تقرير معتمد المذهب الحنفي في مسألة تكرار الصلاة على الجنازة.

#### أهمية الدراسة:

تكمن أهمية هذه الدراسة في تناولها لمسألة تمس الحاجة إلى معرفة حكمها، ألا وهي حكم تكرار صلاة الجنازة، وقد تحمَّل الشيخ عبد الغني النابلسي رحمه الله عناء البحث والتنقيب عن حكمها في مخطوطته "غاية الوجازة".

#### منهجية الدراسة:

تقوم الدراسة على المنهجين الآتيين:

- ١. المنهج الاستقرائي: بتتبع المسائل الواردة في المخطوط، والتأكد من نسبتها وصحتها بالرجوع إلى مظانها في المصادر والمراجع.
  - ٢. المنهج التاريخي (الاستردادي): بالنظر في نسخ المخطوط،
     وضبطها، وتصحيحها، والمقابلة بينها.

#### وذلك وفق الخطوات الآتية:

- وصف النسخ المعتمدة في التحقيق.
- المقابلة بين النسخ المعتمدة في التحقيق، وإثبات الفروق بينها.
- إثبات النص الصحيح في المتن، وذكر النص المرجوح في الهامش، وذلك باعتماد منهج التلفيق بين النسخ بإثبات النص الأصوب من أي نسخة كانت، وعدم الاعتماد على نسخة أم.
- اعتمدت ابتداءً على نسخة مكتبة يوسف آغا والمرموز لها بـ (و)
   وذلك لوضوح الخط، وجعلتها هي الأصل.

- توضيح المسائل الغامضة في المخطوط، وشرح العبارات المبهمة، وتشكيل ما يحتاج إلى تشكيل.
  - توثيق الآيات في المتن ببيان اسم السورة ورقم الآية.
    - تخريج الأحاديث الواردة في المخطوط.
- توثيق العبارة من المصادر التي نقل منها المصنف في المخطوط.
  - الترجمة للأعلام غير المشهورة الوارد ذكرها في المخطوط.

#### الدراسات السابقة:

لم أعثر -بحسب اطلاعي- على من قام بتحقيق هذه الرسالة من قبل.

#### خطة الدراسة:

المبحث الأول: مقدمة التحقيق

المطلب الأول: ترجمة الشيخ عبد الغني النابلسي

المطلب الثاني: توثيق نسبة المخطوط للمؤلف، ووصف النسخ

المعتمدة في التحقيق

المبحث الثاني: النص المحقق

المبحث الأول: مقدمة التحقيق المبحث الأول: ترجمة الشيخ عبد الغني النابلسي الفرع الأول: اسمه ونسبه ولقبه

أولاً: اسمه ونسبه

هو الشيخ عبد الغني بن إسماعيل بن عبد الغني بن إسماعيل بن أحمد بن إبراهيم النابلسي الدمشقى الحنفي (١).

ويتصل نسبه بسيدنا عمر بن الخطاب رضي الله عنه؛ وذلك لأن النابلسي ينتسب للإمام ابن قدامة المقدسي رحمه الله $^{(7)}$ ، وابن قدامة متصل النسب بسيدنا الإمام عمر الفاروق رضى الله عنه $^{(7)}$ .

أصل عائلته من بني جماعة وبني قدامة وعرفوا بالحنابلة المقادسة، أما شهرتهم بالنابلسي فيرجع إلى أن الشيخ برهان الدين إبراهيم جد الشيخ عبد الغني الرابع استوطن نابلس مدة بعد أن خرج من بيت المقدس، ثم رحل منها

<sup>(</sup>۱) ينظر: الورد الأنسي والوارد القدسي في ترجمة العارف عبد الغني النابلسي، العامري (۲۳)؛ سلك الدرر في أعيان القرن الثاني عشر، المرادي (۳۰/۳).

<sup>(</sup>۲) هو موفق الدين أبو محمد عبد الله بن أحمد بن محمد بن قدامة المقدسي، الجماعيلي، ثم الدمشقي، الصالحي، الحنبلي، ولد بجماعيل من عمل نابلس، سنة (٤١٥ه)، وتعلم في دمشق، ورحل إلى بغداد سنة ٢٥ه فأقام نحو أربع سنين، وعاد إلى دمشق، وفيها وفاته، قال ابن النجار: "كان إمام الحنابلة بجامع دمشق، وكان ثقةً، حجةً، نبيلًا، غزير الفضل، نزهًا، ورعًا، عابدًا، على قانون السلف، عليه النور والوقار، ينتفع الرجل برؤيته قبل أن يسمع كلامه. من مصنفاته: "المغني"، و"الكافي"، و"المقنع"، وغيرها، (ت: ٢٠ هـ). ينظر: سير أعلام النبلاء، الذهبي (٢٢/٥٦ - ١٦٥/٢١)؛ الأعلام، الزركلي (٤/ ٢٦ - ٢٠).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الورد الأنسى، الغزي (٨١).

إلى دمشق واستوطنها، وبقيت ذريته بها، واشتهروا ببني النابلسي، وانمحى عنهم شهرة النسبة لبني جماعة (١).

ثانيًا: لقبه

لُقِّبَ الشيخ عبد الغني بعدة ألقاب، منها:

ابن النابلسي الحنفي: حيث كان هو نفسه يُلقب نفسه بهذا اللقب ويذكره في مقدمة رسائله وكتبه (٢).

الأستاذ: حيث كان سبطه الغزي صاحب كتاب «الورد الأنسي» يذكره بهذا اللقب<sup>(۲)</sup>.

الفرع الثاني: مولده ونشأته وأسرته

أولًا: مولده

ولد في دمشق يوم الأحد رابع ذي الحجة سنة خمسين وألف من الهجرة النبوية الشريفة، وكان والده مسافرًا إلى عاصمة الخلافة الأستانة "إسطنبول"(٤).

<sup>(</sup>۱) ينظر: الورد الأنسي، الغزي (۸٥)؛ دمشق الشام وصالحيتها في القرنين الحادي عشر والثاني عشر الهجريين المواكبين للقرنين السابع عشر والثامن عشر الميلاديين من خلال ترجمة الشيخ عبد الغنى النابلسي، النابلسي (۲٤٬۲۳، ۲۵، ٤٤).

<sup>(</sup>٢) وقد سمى نفسه بذلك في إجازة كتبها لأحد تلامذته، ينظر: الورد الأنسى، الغزي (٢٧٨).

<sup>(</sup>٣) ينظر: دمشق الشام وصالحيتها، النابلسي (٢٦).

<sup>(</sup>٤) ينظر: الورد الأنسى، الغزي (٨٦)؛ دمشق الشام وصالحيتها، النابلسي، (٨٣ - ٨٤).

#### ثانيًا: نشأته

ختم القرآن الكريم وهو ابن خمس سنين، وكان مع صغر سنه يحضر دروس والده وغيره في أنواع من العلوم (١).

ولما بلغ عشر سنين حفظ كثيرًا من المقدمات والمنظومات في فنون عديدة، كرالألفية» في النحو، ورالكنز» في الفقه، ورالشاطبية» في القراءات، ورالرحبية» في الفرائض، ورالجزرية» في التجويد، وغير ذلك، ونظم الشعر وعمره اثنتا عشرة سنة، وابتدأ في التصنيف وإلقاء الدروس وعمره عشرون سنة (٢).

## ثالثًا: أسرته

كان بيت الشيخ النابلسي أصولًا وفروعًا بيت علم وتقوى، نذكر من أسرته:

والده الشيخ إسماعيل (١٠١٧): كان إمامًا فقيهًا مفسرًا محدثًا، يحفظ التفسير ويمليه إملاءً من حفظه من غير كراسة، محررًا مدققًا له المعرفة بالتاريخ والأدب، لُقِب به "شيخ الإسلام"، وألقى الدروس في الجامع الأموي مرارًا، وأعطى التدريس في مدرسة السليمية بصالحية دمشق، له مصنفات كثيرة تزيد عن الخمسين، منها: "الإحكام شرح درر الحكام"(٣).

<sup>(</sup>١) ينظر: الورد الأنسى، الغزي (٩٦).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الورد الأنسى، الغزي (٩٦ - ٩٨).

<sup>(</sup>٣) ينظر: مشيخة أبي المواهب الحنبلي، البعلي (٩/١)؛ معجم المؤلفين، كحالة (٢٢٧/٢)؛ دمشق الشام وصالحيتها، النابلسي (٧٥ – ٧٨).

# الفرع الثالث: ورعه وأخلاقه وصفاته والثناء عليه أولاً: ورعه

"من ورعه -رحمه الله تعالى- أنه كان لما يقسم وقف أجداده -وكان ناظرًا عليهم-؛ يجمع المستحقين ويعطي كل واحدٍ منهم قدر استحقاقه على الوجه الشرعي، فإذا بقي بعض المال وتعذر قسمته عليهم؛ اشترى بحنَّ شيئًا من الحمص المشوي المسمى بدمشق بـ"القضامة"، وقَسَّم ذلك عليهم، يفعل ذلك في كل سنة، وكان يتعاطى مصالح الأوقاف بنفسه من إيجار وقبض أجرة وتعمير ومصارف، ولا يفوض أمر ذلك إلى أحد؛ خشية ألا يقوم بواجبها الشرعي"(۱).

#### ثانيًا: أخلاقه وصفاته

وصفه ابن سبطه (۲) كمال الدين الغزي (۳) بقوله: "كان رضي الله عنه ... مصون اللسان عن اللغو والرفث والشتم، لا يخوض فيما لا يعنيه، ولا يحقد على أحد، يحب الصالحين والفقراء وطلبة العلم، ويكرمهم ويجلّهم،

<sup>(</sup>١) الورد الأنسي، الغزي (١٠٦ – ١٠٧).

<sup>(</sup>٢) السِّبْطُ: ولد الابن والابنة. المحكم والمحيط الأعظم، ابن سيده (٤٣٩/٨)؛ لسان العرب، ابن منظور (٣١٠/٧). والمقصود هنا: ابن الابنة.

<sup>(</sup>٣) هو محمد بن محمد شريف الغزي العامري الحسيني الصديقي، ابن سبط الشيخ عبد الغني النابلسي، مؤرخ نسابة أديب، كان مفتي الشافعية في دمشق، ومولده ووفاته فيها، له شعر جيد، من مصنفاته: "الدر المكنون" و"الورد الأنسي والوارد القدسي في ترجمة الشيخ عبد الغني النابلسي"، وغيرها، (ت:١٢١٤هـ)، ينظر: الأعلام، الزركلي (٧٠/٧-٧١)؛ فهرس الفهارس والأثبات ومعجم المعاجم والمشيخات والمسلسلات، الكتاني (١/٨٠٠).

ويبذل جاهه بالشفاعات الحسنة لولاة الأمور؛ فتُقبل ولا تُركة، مُعْرِضًا عن النظر إلى الشهوات، لا لذة له إلا في نشر العلم وكتابته، رحيب الصدر، كثير السخاء، لين الجانب"(١).

وكان رحمه الله تعالى ترفع إليه الدعاوى الشرعية فيحل مشاكله ويصلح بين المتخاصمين، وكان يجيب من دعاه إلى ضيافة ونحوها جبرًا لخاطره، ويقبل الهدية، ويفرح بالفقراء إذا قدموا عليه، ويمازحهم بحسن كلامه، وكان محافظًا على الفرائض والسنن والآداب، مقيمًا لها(٢).

ومتعه الله بقوته وعقله، فكان يصلي النافلة من قيام، وكان يجتمع في داره في رمضان خلق كثير فيصلي بهم التراويح إمامًا، واستمر يكتب التصانيف بعد أن جاوز التسعين<sup>(٣)</sup>.

#### ثالثاً: في الثناء عليه

قال عنه صاحب "سلك الدرر في أعيان القرن الثاني عشر": "وكان عالِمًا مالكًا أزمة البراعة والبراعة فقيهًا متبحرًا، يدري الفقه ويقرره، والتفسير ويحرره، غواصًا على المسائل، خبيرًا بكيفية الاستدلال والدلائل، ذا طبع منقاد وبديهة مطواعه"(٤)، وقال فيه أيضًا: "وهو أعظم من ترجمته علمًا وولايةً وزهدًا وشهرةً ودرايةً"(٥).

<sup>(</sup>١) الورد الأنسى، الغزي (١٠٦).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الورد الأنسي، الغزي (١١٢- ١١٣).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الورد الأنسى، الغزي (١٢٠)؛ سلك الدرر، المرادي (٣٧/٣).

<sup>(</sup>٤) سلك الدرر، المرادي  $(\pi V/\pi)$ .

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه.

قال فيه المحبي: "بحرُ علمِ لا يُدْرَكُ غَوْرُه"(١).

أنشد فيه ابن شاشو قائلًا: "ورث الفضائل كابرًا عن كابرٍ ... ورقى إلى العلياء وهو فطيم"(٢).

### الفرع الرابع: شيوخه وتلاميذه ومؤلفاته

أولًا: شيوخه

كان -رحمه الله تعالى- بارعًا في مختلف الفنون والعلوم، ومما ساعده في ذلك -بعد توفيق الله تعالى- نشأته في بيت علم، وكثرة شيوخه الذين تلقى عنهم، وأجازوه بالإفتاء والتدريس إجازات عامة وخاصة، ونذكر من شيوخه (٢):

والده الشيخ إسماعيل بن عبد الغني النابلسي (ت:١٠٦٢هـ): قرأ عليه الشيخ عبد الغني في صغره مقدمات الفنون، وحضر دروسه التفسيرية وشرحه على "الدرر"، ودخل في عموم إجازته (٤).

<sup>(</sup>١) نَفْحَةُ الرَّيحانة ورَشْحَة طِلاءِ الحانة، المحيى (١٣٧/٢٣).

<sup>(</sup>٢) تراجم بعض أعيان دمشق، ابن شاشو (٦٧).

<sup>(</sup>٣) ينظر في شيوخه: الورد الأنسي، الغزي (١٢١- ١٥٧)؛ سلك الدرر، المرادي (٣١/٣)؛ فهرس الفهارس، الكتاني (٢/ ٧٥٧)؛ عقود الجوهر في تراجم من لهم خمسون تصنيفًا فمئةً فأكثر، جميل بك العظم (٤٨-٥٠)؛ التصوف الإسلامي بين الأصالة والاقتباس في عصر النابلسي، عبد القادر أحمد عطا، (١١-١١١)؛ دمشق الشام وصالحيتها، النابلسي (١١-١١٤).

<sup>(</sup>٤) ينظر: الورد الأنسى، الغزي (١٢٣ - ١٢٤)؛ سلك الدرر، المرادي (٣١/٣).

الشيخ عبد الباقي بن عبد الباقي البعلي الحنبلي الدمشقي (ت: ١٧١ه): حيث قرأ الشيخ عبد الغني عليه علم الحديث ومصطلحه، وأجازة خاصة وعامة (١).

الشيخ محمد بن تاج الدين المحاسني الدمشقي الحنفي (ت:٧٧٠هـ): حيث أخذ عنه الشيخ عبد الغني علم التفسير والنحو، وانتفع به في عدة فنون (٢).

الشيخ أحمد بن محمد القلعي الحنفي (ت:١٠٦٧هـ): قرأ عليه الشيخ عبد الغني الفقه وأصوله ولازمه ملازمة تامة (٣).

الملا محمود الكردي (ت:١٠٧٤هـ): حيث قرأ عليه الشيخ عبد الغني النحو والمعاني والبيان والصرف والمنطق، وانتفع به في فنون أخرى (٤).

ثانيًا: تلاميذه

"اعلم أنه لا يمكن حصر تلامذة الشيخ عبد الغني رحمه الله بوجه؛ لأنه لا يخفى ما أعطاه الله تعالى من الاشتهار في مشارق الأرض ومغاربها، وهو -

<sup>(</sup>۱) ينظر: خلاصة الأثر، المحبي (۲۸۳/۲-٢٨٥)؛ الورد الأنسي، الغزي (۱۳۱-۱۳۷)؛ سلك الدرر، المرادي (۳۱/۳).

<sup>(</sup>٢) ينظر: خلاصة الأثر، المحبي (٤٠١/٣)؛ الورد الأنسي، الغزي (١٤٧-١٤٨)؛ سلك الدرر، المرادي (٣١/٣).

 <sup>(</sup>٣) ينظر: خلاصة الأثر، المحبي (٣٢٧/١)؛ الورد الأنسي، الغزي (١٤٨ - ١٤٩)؛ سلك الدرر، المرادي (٣١/٣).

<sup>(</sup>٤) ينظر: خلاصة الأثر، المحبي (٣٢٩-٣٣٠)؛ الورد الأنسي، الغزي (١٥٢)؛ سلك الدرر، المرادي (٣١/٣).

قُرِّس سره- ارتحل من دمشق، وساح ودخل البلاد، وخالط العباد"(١)، وقد رتبهم الغزي في كتابه "الورد الأنسي" على حروف الهجاء، نذكر منهم(٢):

محمد بن إبراهيم بن محمد الشهير بالدكدكجي (ت:١٣١هـ): أخص تلامذته، وأكثرهم خدمةً له، واختصاصًا به، لم يفارقه في إقامة ولا سفر، قرأ عليه كتبًا كثيرة، وكتب كثيرًا من مؤلفاته (٣).

إبراهيم بن مصطفى بن إبراهيم الحلبي المَدَارِي الحنفي (ت: ١٩٠ه): الشيخ العالم الحبر البحر المحقق المدقق، أخذ عن الشيخ عبد الغني وغيره من العلماء، وأجازه إجازة خاصة، وانتفع به خلق كثير، ودَرَّس في "السلطان سليم" وفي جامع "آيا صوفيا"، ودروسه تحضر فيها العلماء وغالب محققي الأزهر تلامذته، له عدة تآليف منها: «حاشية الحلبي على الدر المختار شرح تنوير الأبصار»(٤).

إسماعيل بن محمد بن العجلوني الشهير بالجراحي (ت:١٦٢١هـ): والجراحي لأنه متصل النسب بسيدنا أبي عبيدة عامر بن الجراح رضي الله عنه، ولد بعجلون ثم قدم دمشق وأخذ عن جماعة من شيوخ دمشق، وحضر كثيرًا من دروس الشيخ عبد الغني العامة والخاصة، وأجازه إجازة عامة بسائر

<sup>(</sup>١) الورد الأنسى، الغزي (١٦٧). بتصرف.

<sup>(</sup>٢) ينظر في تلاميذه: الورد الأنسي، الغزي (٣٠٧-١٦٧)؛ عقود الجوهر، العظم (٥٦-٥٦)؛ دمشق الشام وصالحيتها، النابلسي (١١٧-١٢٢).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الورد الأنسى، الغزي (١٦٧-١٦٨)؛ سلك الدرر، المرادي (٢٥/٤-٢٧).

<sup>(</sup>٤) ينظر: الورد الأنسى، الغزي (١٩٥-١٩٦)؛ سلك الدرر، المرادي (٣٧/١-٣٩).

العلوم كالحديث والتفسير وغيرهما، له عدة تصانيف أشهرها: «كشف الخفاء ومزيل الإلباس عما اشتهر من الأحاديث على ألسنة الناس»(١).

حامد بن علي بن إبراهيم الشهير بابن العمادي (١١٠٣ - ١١٠٣) المادي رتبة الحنفية بدمشق، كانت الحكام تهابه وتحترمه، وأعطي رتبة السليمانية المتعارفة بين الموالي، حضر دروس الشيخ عبد الغني ولازمه، وأجاز له وكتب له بذلك(٢).

#### ثالثًا: مؤلفاته

تميز الشيخ عبد الغني رحمه الله باطلاع واسع على عددٍ كبير من العلوم والفنون، حيث كان له مصنفات في التفسير والتجويد والعقيدة والحديث والسيرة النبوية والفقه والفتاوى وعلوم اللغة والعربية، وعلوم أخرى كالتاريخ والزراعة وتفسير الأحلام وغيرها، وله عدد كبير من الدواوين الشعرية، بالإضافة إلى الكتب التي وثق فيها رحلاته (٣).

يقول الغزي عن مؤلفات الشيخ النابلسي: "قد بلغت ثلاثمئة مؤلف، بل أكثر من ذلك، كما يعلمه من وجه وجهة التفتيش في تلك المسالك،

<sup>(</sup>١) ينظر: الورد الأنسى، الغزي (٢٠٨)؛ سلك الدرر، المرادي (١/٩٥٩-٢٧٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الورد الأنسى، الغزي (٢١٢)؛ سلك الدرر، المرادي (١١/٢-١٩).

<sup>(</sup>٣) ينظر: التصوف الإسلامي بين الأصالة والاقتباس في عصر النابلسي، عطا (١١٦)؛ دمشق الشام وصالحيتها، النابلسي (١٩٨-٢٠١).

وهي ما بين المجلد والمجلدين والثلاثة والكراسة والأقل والأكثر، عمَّ بها الانتفاع، ومالت لها الألباب والطباع في سائر البلاد والبقاع"(١).

نذكر من مؤلفاته على سبيل المثال لا الحصر (٢):

بواطن القرآن ومواطن الفرقان: منظومة في التفسير على قافية التاء في نحو الخمسة آلاف بيت وصل فيها إلى سورة التوبة (٣).

كفاية المستفيد في علم التجويد: كتاب في علم التجويد (٤).

**ذخائر المواريث في الدلالة على مواضع الحديث**: يذكر فيه أطراف أحاديث الكتب السبعة (الصحيحان والسنن الأربعة والموطأ)<sup>(٥)</sup>.

تعطير الأنام في تعبير المنام: كتاب في تفسير الأحلام(١١).

<sup>(</sup>۱) الورد الأنسي، الغزي (۳۰۹)، وقام الأستاذ محمد أديب النابلسي بإجراء دراسة حول مؤلفات الشيخ عبد الغني فتوصل إلى أن عددها يصل بعد إسقاط المكرر ما بين (٣٦٠) إلى (٤٠٠) مصنف، كما أجرى الدكتور بكري علاء الدين دراسة مستفيضة في ذلك فتوصل إلى ان عددها بعد إسقاط المكرر (٢٢٢) مصنفا، وقريب منه جميل بك العظم حيث أوصلها إلى (٢٣٣) مصنفا. ينظر: عقود الجوهر، العظم (٥٦٠-٣١)؛ المسرد النقدي، علاء الدين (٤٤٣-٣٦١)؛ دمشق الشام وصالحيتها، النابلسي (٢٨٦-٢٨٧).

<sup>(</sup>۲) ينظر في مؤلفاته: الورد الأنسي، الغزي (۳۰۸ - ۳۱۷)؛ سلك الدرر، المرادي (۳۲۳ - ۳۳)؛ الباباني، هدية العارفين أسماء المؤلفين وآثار المصنفين (۱۰/ ۹۰ - ۹۶)؛ الأعلام، الزركلي (۴۲۷ - ۳۲)؛ عقود الجوهر، العظم (۵۰ - ۲۷)؛ المسرد النقدي، علاء الدين (۳۶ - ۳۲۱)؛ المسرد التصوف الإسلامي بين الأصالة والاقتباس في عصر النابلسي، عطا (۱۱۷ - ۱۶)؛ دمشق الشام وصالحيتها، النابلسي (۲۰۳ - ۳۰۸).

<sup>(</sup>٣) ينظر: المسرد النقدي، علاء الدين (٣٤٥). وما تزال مخطوطة إلى الآن.

<sup>(</sup>٤) ينظر: الورد الأنسي، الغزي (٣١٠)؛ المسرد النقدي، علاء الدين (٣٥٥).

<sup>(</sup>٥) ينظر: الورد الأنسى، الغزي (٣٠٩)؛ المسرد النقدي، علاء الدين (٣٤٩).

عَلَمُ اللِلاحة في عِلْمِ الفِلاحة: كتاب في علم الزراعة (٢). ومن أبرز مؤلفاته الفقهية:

كفاية الغلام في أركان الإسلام: منظومة في العقيدة والفقه الحنفي في نحو مئة وخمسين بيتًا، وله أيضًا شرح عليها واسمه: «رشحات الأقلام شرح كفاية الغلام»(٣).

الجوهر الكلي شرح عمدة المصلي: وهو شرح على مقدمة الصلاة والمسماة بعمدة المصلي، المنسوبة للإمام لطف الله النسفي المشهور بالكيداني<sup>(3)</sup>.

رَبْع الإفادات في ربع العبادات: بين فيه أحكام الطهارة والصلاة والزكاة والصوم والحج، إضافة إلى أحكام الذبائح والصيد والجهاد والكراهية على المذهب الحنفي<sup>(٥)</sup>.

إشراق المعالم في أحكام المظالم: رسالة تحوي أحكام الجبايات والمصادرات والمظالم التي يأخذها البغاة والسلطان الجائر، ومدى جواز اعتبارها من الزكاة عند الحنفية (٦).

<sup>(</sup>١) ينظر: الورد الأنسى، الغزي (٣١٠)؛ المسرد النقدي، علاء الدين (٣٤٧).

<sup>(</sup>٢) ينظر: المسرد النقدى، علاء الدين (٣٥٣).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الورد الأنسى، الغزي (٣١٥)؛ المسرد النقدي، علاء الدين (٣٥١، ٣٥٥).

<sup>(</sup>٤) ينظر: المسرد النقدي، علاء الدين (٣٤٨).

<sup>(</sup>٥) ينظر: المسرد النقدى، علاء الدين (٩٤٩).

<sup>(</sup>٦) ينظر: المسرد النقدي، علاء الدين (٣٤٤).

تحقيق القضية في الفرق بين الرشوة والهدية: رسالة تحوي أحكام الهدية المباحة والرشوة المحرمة والفرق بينهما عند المذاهب الأربعة (١).

# الفرع الخامس: رحلاته ووظائفه ووفاته أولًا: رحلاته

اتخذ الشيخ من السفر والرحلة في البلاد نشاطًا محببًا لديه، كان الدافع منها: زيارة الأماكن المقدسة، والاجتماع بأهل الصلاح والتقوى، والتباحث مع علماء البلاد التي زارها، وغير ذلك، وقد سجل انطباعاته فيها ضمن كتب وصلت إلينا، حيث جعل منها سجلًا تاريخيًا وعلميًا وأدبيًا واجتماعيًا وجغرافيًا(٢)، وهذه الرحلات هي(٣):

الرحلة الأولى: إلى دار الخلافة العثمانية في الأستانة سنة (١٠٧٥هـ)، حيث اكتفى بإقامته بضعة أيام في الأستانة (إسطنبول) وبورصه، ثم توجه في طريق عودته إلى بغداد وأقام بها فترة ليست بقصيرة (٤).

الرحلة الثانية: إلى بعلبك والبقاع سنة (١١٠٠هـ)، وقد دونها في كتاب أسماه: «حلة الذهب الإبريز في رحلة بعلبك والبقاع العزيز» (٥).

<sup>(</sup>١) ينظر: المسرد النقدي، علاء الدين (٣٤٦).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الشيخ عبد الغني النابلسي، خرمه (١٦١-١٦٢).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الورد الأنسي، الغزي (٩٩، ١١٠، ١١١)؛ سلك الدرر، المرادي (٣٢/٣)؛ التصوف الإسلامي بين الأصالة والاقتباس في عصر النابلسي، عطا (٩٨).

<sup>(</sup>٤) ينظر: سلك الدرر، المرادي (٣٢/٣)؛ دمشق الشام وصالحيتها، النابلسي (٣١٨-٣١٩).

<sup>(</sup>٥) ينظر: سلك الدرر، المرادي (٣٢/٣)؛ دمشق الشام وصالحيتها، النابلسي (٣٢٠).

الرحلة الثالثة: إلى القدس والخليل سنة (١١٠١هـ)، واستغرقت خمسة وأربعين يومًا، وقد دونها في كتاب أسماه: «الحضرة الأنسية في الرحلة القدسية»(١).

الرحلة الرابعة: إلى بلاد الشام ومصر والحجاز سنة (١١٠٥ه)، وسميت بالرحلة الكبرى، وهي التي حجَّ بها، واستغرقت ثلاثمئة وثمانية وثمانين يومًا، وقد دونما في كتاب أسماه: «الحقيقة والمجاز في رحلة بلاد الشام ومصر والحجاز»(٢).

الرحلة الخامسة: إلى طرابلس الشام سنة (١١١٥هـ)، مكث فيها نحو أربعين يومًا، وقد دونها في كتاب أسماه: «التحفة النابلسية في الرحلة الطرابلسية» (٢).

وصف المحبي تنقلات الشيخ عبدالغني ورحلاته قائلًا: "لا زال في السكون والحركة، موافق اليمن والبركة، يفرح به كلُّ قُطْرٍ يُنَازِلُه، كأنه البدر والدنيا مَنازِلُه"(٤).

ثانيًا: وظائفه

<sup>(</sup>١) ينظر: سلك الدرر، المرادي (٣٢/٣)؛ دمشق الشام وصالحيتها، النابلسي (٣٢٠-٣٢٦).

<sup>(</sup>٢) ينظر: سلك الدرر، المرادي (٣٢/٣)؛ دمشق الشام وصالحيتها، النابلسي (٣٣٦-٣٣١).

<sup>(</sup>٣) ينظر: سلك الدرر، المرادي (٣٢/٣)؛ دمشق الشام وصالحيتها، النابلسي (٣٢٧).

<sup>(</sup>٤) نَفْحَةُ الرَّيحانة، المحبي (١٣٧/٢٣).

تولى في سنة (١٠٧٥هـ) قضاء محكمة الميدان، ولم تطل مدة ولايته ذلك حتى تركه، وأقبل على الإفادة والتدريس، وشرع في إلقاء الدروس بالجامع الأموي، واستمر على ذلك إلى سنة (١٠٩٠هـ)(١).

وفي سنة (١١١٣هـ) ولي إفتاء السادة الحنفية بدمشق، حيث كانت ترد إليه الأسئلة من دمشق وبيروت والقدس وبلاد الروم $(^{7})$ ، وقد استمر في منصبه بالإفتاء الحنفى حتى آخر حياته $(^{7})$ .

وفي سنة (١١١٥هـ) ولي التدريس في المدرسة السليمية في صالحية دمشق (٤).

#### ثالثًا: وفاته

مرض الشيخ عبد الغني في السادس عشر من شعبان سنة ثلاث وأربعين ومئة وألف وانتقل إلى رحمة الله تعالى عصر يوم الأحد الرابع والعشرين من الشهر المذكور، وصلي عليه ودفن يوم الإثنين، وغلقت البلد يوم موته، وانتشر الناس في جبل الصالحية لكون البيت امتلاً وغَصَّ بالخلق، وكثر

<sup>(</sup>١) الورد الأنسي، الغزي (١٠٠).

<sup>(</sup>٢) المقصود بعبارة (بلاد الروم) في عصر النابلسي رحمه الله: جميع ولايات الدولة العثمانية في أوروبا عامة، وعاصمة الخلافة الأستانة (إسطنبول) خاصة. دمشق الشام وصالحيتها، النابلسي (١٩٣).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الورد الأنسي، الغزي (١١٨)؛ دمشق الشام وصالحيتها، النابلسي (١٩٣).

<sup>(</sup>٤) ينظر: الورد الأنسى، الغزي (١١٧)؛ سلك الدرر، المرادي (٣٢/٣).

الأسف والبكاء عليه والنحيب، وعَزَّى المسلمون به بعضهم بعضًا، وصُلِّي عليه غائبةً في غالب البلاد، وذابت لفراقه القلوب والأكباد (١).

المطلب الثاني: توثيق نسبة المخطوط للمؤلف، ووصف النسخ المعتمدة في التحقيق:

# أولًا: توثيق نسبة المخطوط للمؤلف:

- جاء عنوان المخطوط "غاية الوَجَازة في تَكْرار الصَّلاة على الجنازة" في مقدمة المخطوط، ذكر اسمه المصنف -رحمه الله- منسوبًا له.
  - فهارس المكتبات التي فهرست للمخطوط اتفقت على التسمية بهذا الاسم، ونسبته للشيخ عبد الغني النابلسي.
- خكر من ترجم للشيخ عبد الغني النابلسي عنوان المخطوط منسوبًا
   له.

<sup>(</sup>۱) ينظر: الورد الأنسي، الغزي (٤٣٤- ٤٣٦)؛ سلك الدرر، المرادي (٣٧/٣-٣٨)؛ دمشق الشام وصالحيتها، النابلسي (٤٨٨-٤٨٩).

### ثانيًا: وصف النسخ المعتمدة في التحقيق:

وقفت -بعون الله تعالى- على ست نسخ خطية للمخطوط، وفيما يأتي وصفها:

النسخة الأولى: رمزت لها بالرمز (أ)

مكان الحفظ: المكتبة الظاهرية.

رقم الحفظ: توجد ضمن مجموع، برقم حفظ: (٥٣١٦).

رقم الصفحة: ١٨٧ - ١٨٠.

نوع الخط: نسخ.

عدد الأسطر: ٢٣ سطر.

الله في الاستهالي المحدد الله والإستهالي المحدد ال

الصفحة الأولى والأخيرة من النسخة (أ)

النسخة الثانية: رمزت لها بالرمز (ب)

مكان الحفظ: المكتبة الظاهرية.

رقم الحفظ: توجد ضمن مجموع، برقم حفظ: (۱۷۷).

رقم الصفحة: ١٤٦-١٤٨.

نوع الخط: نسخ.

عدد الأسطر: ٢٥ سطر.



سياسه المعلق المساول المساولة المساولة

الصفحة الأولى والأخيرة من النسخة (ب)

النسخة الثالثة: رمزت لها بالرمز (ج)

مكان الحفظ: المكتبة الظاهرية.

رقم الحفظ: توجد ضمن مجموع، برقم حفظ: (٨١٨٩).

رقم الصفحة: ١٣٥-١٣٥.

نوع الخط: نسخ.

عدد الأسطر: ٢٩ سطر.

كتبت في حياة المؤلف، بتاريخ: ٢٠ ذو القعدة سنة ١١٣٥هـ.





الصفحة الأولى والأخيرة من النسخة (ج)

النسخة الرابعة: رمزت لها بالرمز (د)

مكان الحفظ: دار الكتب المصرية.

رقم الحفظ: توجد ضمن مجموع، برقم حفظ: (٣٢٨).

رقم الصفحة: ١٢٥-١٢٢.

نوع الخط: نسخ.

عدد الأسطر: ٢٣ سطر.

بالتموريك الانساال ويالانتواد والمالاه وعي علواكر وعد قرواع والتعوير المروك المستعاد والمراضي لإن اليازي يطلق والصورة يناف مؤلك المدامون ويوث والاستناه عالانتهال أكاروه فيهاهل بال لاعد والدائد والدامد الفريس عاداد المساورة المسالك عالمالك عالقال المساكر البرين عد النب المالان مع الولدة و والمعالمة الم فلكاب عنى اللهادة بالرياب والبته والكافت بالسواول والالاسط المدولة والمسروليات والمورث المراد الثال معدة الأومد بالأولى بي عالم العمل المرابل و الدائسان وهر لمثالا داري و در الأموال بركارات أوالإيصارات. وقت و خاص معمدة الموادنية معمولاً الرائع طوراً الرائعات بتظرويه ممنوه الواحة المسالاة ميرما فياق ومدالا الناف و دور با خوارد از دور به دور ما در با به احداد این ما دود ا منابع ما دور ما دونه احداد از الما ما دوگر به داری ما دارید مراسلا وهزوه واله الوقف ويربول وباقرع ايبلاسان إلى رب افلود المان المان وصابلها على المصان المان المرا الفقة والاسعاق وليسر البنواء فاندالا والمحصل الدعد وسلعل سيدنا عادمطال عداصيه by Clark and Andrew Street وعسر الاحب والمنتخف والعدالاء والهداء عالم الموالي المناوم والفاق والمالية وعداله مقال المجاله مينا

المناسبة ال

الصفحة الأولى والأخيرة من النسخة (د)

النسخة الخامسة: رمزت لها بالرمز (ه)

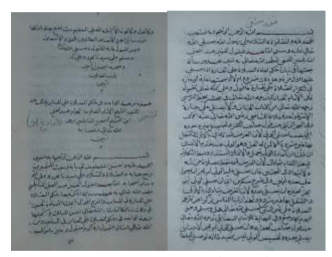
مكان الحفظ: المكتبة الأزهرية.

رقم الحفظ: توجد ضمن مجموع، برقم حفظ: (٩٢٥٢١).

رقم الصفحة: ١١٦-١١٩.

نوع الخط: نسخ.

عدد الأسطر: ٢٣ سطر.



الصفحة الأولى والأخيرة من النسخة (ه)

النسخة السادسة: رمزت لها بالرمز (و)

مكان الحفظ: مكتبة يوسف آغا.

رقم الحفظ: توجد ضمن مجموع، برقم حفظ: (٤٨٢٥).

رقم الصفحة: ١١٥-١١٧.

عدد الأسطر: ٢٧ سطر.

نوع الخط: نسخ.

النسخة مقابلة، وعليها قيد وقف.



الصفحة الأولى والأخيرة من النسخة (و)

## المبحث الثاني: النص المحقق:

بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم، أما بعد:

فيقول الحقير (١) عبد الغني النابلسي الحنفي لطف الله تعالى به -آمين: هذه رسالة جعلتها في بيان حكم إعادة الصلاة على الجنازة، إذا صلى عليها أول مرة، وهل ذلك مشروع أم لا؟

وسميتها: «غاية الوَجَازة في تَكْرار الصَّلاة على الجنازة»، فأقول وعلى الله تعالى القبول:

قال الخَبَّازِيِّ (٢) في «مختصر محيط السرخسي» (٣) رحمه الله تعالى من كتاب الجنائز: "ولا يُصَلَّى على جنازة إلا مرة واحدة، خلافًا للشافعي رضي الله تعالى عنه "(٤). انتهى.

<sup>(</sup>١) هذا من تواضع المصنف رحمه الله وعدم رؤيته لنفسه.

<sup>(</sup>٢) عمر بن محمد بن عمر الحَبَّازِيِّ الحُجَنْدِيِّ، أصله من بلاد ما وراء النهر من بلدٍ يقال له خُجَنْدَة، كان فقيهًا عابِدًا زاهدًا، من مؤلفاته: «المغني في أصول الفقه»، و«حواشٍ على الهداية» (ت ٢٩١ه). ينظر: تاج التراجم، ابن قطلوبغا (٢٢٠-٢٢١)؛ الفوائد البهية في تراجم الحنفية، اللكنوي (١٥١)؛ الجواهر المضية في طبقات الحنفية، القرشي (٣٨٩)؛ معجم المؤلفين، كحالة (٧/٥/١).

<sup>(</sup>٣) «المحيط الرضوي» لرضي الدين محمد بن محمد بن محمد السَّرَخْسيّ (ت:٥٧١هـ)، ينظر: تاج التراجم، ابن قطلوبغا (٢٤٨-٢٤٩)؛ البدور المضية في تراجم الحنفية، الكُمِلَّائي (٢٨١/١٦-٢٨٥)؛ الأعلام، الزركلي (٢٤/٧-٢٥).

<sup>(</sup>٤) في المحيط الرضوي للسرخسي: "ولا يُصلَّى على جنازة إلا مرة واحدة، وقال الشافعي: تعاد،

وفي «البحر الرائق»<sup>(۱)</sup> عند قول صاحب الكنز: (ولم يُصلِّ غيرُه بعده) -أي: بعد ما صلى الولي-: "لأن الفرض قد تَأدَّى بالأول، والتنفل بها غير مشروع، إلا لمن له الحق، وهو الولي عند تقدم الأجنبي، إن قلنا إنَّ إعادة الولي تعمل، وإلا فلا استثناء "(<sup>۲)</sup>. وبَسَط الكلام في هذ المقام ثم قال: "لأنَّ الفرض قد سقط بصلاة من له ولا يتها "(<sup>۲)</sup>. (<sup>3)</sup>

وفي «المجتبي»<sup>(٥)</sup>: "فإن صلى عليه الولي؛ لم يجز أن يُصَلَّى عليه بعده"<sup>(١)</sup>. انتهى.

والصحيح قولنا...". المحيط الرضوي، رضى الدين السرخسي، ورقة (٧٩/ظ).

- (٢) البحر الرائق، ابن نجيم (١٩٥/٢).
- (٣) البحر الرائق، ابن نجيم (١٩٦/٢).
- (٤) أولى الناس بالإمامة في صلاة الجنازة عند الحنفية: السلطان، ثم نائبه، ثم القاضي، ثم إمام الحي، ثم الولي على ترتيب الولاية في النكاح ولكن يقدم الأب على الابن على الصحيح. ينظر: الاختيار لتعليل المختار، الموصلي (٢١٩)؛ مراقي الفلاح، الشرنبلالي (٢١٩)؛ رد المحتار، ابن عابدين (٢٠١/).
- (٥) «المجتبى شرح القُدُوريّ»، لنجم الدين محتار بن محمود بن محمد الزاهدي الغزميني (ت: ١٥٨هـ)، له أيضًا «قنية المنية لتتميم الغنية»، قال الإمام اللكنوي: "طالعتهما أي: القنية والمجتبى فوجدتهما على المسائل الغريبة حاويين، ولتفصيل الفوائد كافيين، إلاَّ أَنَّهُ صَرَّح ابنُ وهبان، وغيره: أنَّه معتزلي الاعتقاد، حنفي الفروع، وتصانيفه غير مُعتبرة ما لم يُوجد مُطابقتها لغيرها؛ لكونها جامعة للرطب واليابس". ينظر: تاج التراجم، ابن قطلوبغا (٢٩٥)؛ الفوائد البهية،

<sup>(</sup>۱) «البحر الرائق شرح كنز الدقائق»، لزين الدين بن إبراهيم بن محمد، المعروف ب: "ابن نجيم المصري" (۹۲٦-۹۷۰هـ)، شرح فيه متن «كنز الدقائق» للشيخ الإمام أبي البركات عبد الله بن أحمد المعروف ب: "حافظ الدين النسفي" (ت:۷۱۰هـ). ينظر: كشف الظنون، حاجي خليفة (۲۰۱۵)؛ البدور المضية، الكُمِلَّائي (۸/۸۷).

وفي «شرح مسكين» (٢): "أي إن صلى الولي لم يجز لغيره أن يصلي بعده؛ لأن الفرض يَتَأدَّى بالأول، والتنفل بما غير مشروع، ولهذا رأينا الناس تركوا عن آخرهم الصلاة على قبر النبي صلى الله تعالى عليه وسلم، وهو اليوم كما وُضِعَ "(٣). انتهى.

وفي «النهاية» للإمام السغناقي (١) رحمه الله تعالى عند قول صاحب الهداية السابق (وإن صلى الولي لم يجز لأحد أن يصلى بعده):

"وتخصيص الولي ليس بمفيد لِمَا أنَّه لو صلى السلطان أو غيره ممن هو أولى من الولي في الصلاة على الميت ليس لأحد أن يصلى بعده أيضًا وهو

اللكنوي (٢١٢-٢١٣)؛ الأعلام، الزركلي، (١٩٣/٧).

<sup>(</sup>۱) في المجتبى: "وإن صلى عليه الولي لم يجز أن يصلي أحدٌ بعده". المجتبى شرح القدوري، الزاهدي، ورقة (٥٧/ظ).

<sup>(</sup>٢) هو شرح العلامة معين الدين محمد بن عبدالله الهروي (ت:٥٠٤هـ) على متن كنز الدقائق للنسفي والمعروف به: «منلا مسكين على كنز الدقائق»، ولأبي السعود المصري (أحمد بن عمر الإسقاطي: ت٥٠١هـ) حاشية عليها واسمها: «فتح الله المعين على شرح الكنز للعلامة محمد منلا مسكين». ينظر: كشف الظنون، حاجي خليفة (٢/٢١٥١)؛ الأعلام، الزركلي منلا مسكين». البدور المضية، الكملائي (٣/١١٦). وكأن المصنف هنا نقل عن حاشية أبي السعود.

<sup>(</sup>٣) ينظر: منلا مسكين على كنز الدقائق، الهروي (٥٠)؛ فتح الله المعين على شرح الكنز للعلامة محمد منلا مسكين، أبو السعود المصري (٣٥٣/١).

<sup>(</sup>٤) حسام الدين حسين بن علي بن حجاج السِّغْنَاقي أو الصِّغْنَاقيّ، نسبةً إلى سِغْنَاق بلدة في تركستان (ت:٧١١هـ). قال اللَّكْنَوِيُّ: "طالعت من تصانيفه «النهاية» وهو أبسط شروح «الهداية» وأشملها، قد احتوى على مسائل كثيرة وفروع لطيفة". ينظر: الفوائد البهية، اللكنوي (٦٢)؛ الجواهر المضية، القرشي (٦٢)؛ الأعلام، الزركلي (٢٤٧/٢).

مذهبنا، وقال الشافعي رضي الله تعالى عنه: تعاد الصلاة على الجنازة مرة بعد أخرى لما روي أن النبي صلى الله عليه وسلم مرَّ بقبر جديد وسأل عنه؟ فقيل: قبر فلانة، فقال: "هَلَّا آذنتموني بالصلاة"، فقيل: إنها دفنت ليلًا فخشينا عليك [٥١١/و] هوَّام الأرض، فقام وصلى على قبرها(١). ولما قبض رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم صلّى عليه أصحابه فوجًا بعد فوج(7).

ولنا: ما رُوي عن ابن عباس، وابن عمر رضي الله تعالى عنهما:  $(7)^{(1)}$  فاتتهما صلاة جنازة فلما حضرا ما زادا على الاستغفار له $(7)^{(1)}$ ،

<sup>(</sup>١) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه: أَنَّ رَجُلًا أَسْوَدَ أَوِ امْرَأَةً سَوْدَاءَ كَانَ يَقُمُّ الْمَسْجِدَ فَمَاتَ، فَسَأَلَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْهُ، فَقَالُوا: مَاتَ، قَالَ: "أَفَلَا كُنْتُمْ آذَنْتُمُونِي بِهِ؟ دُلُّوبِي عَلَى قَبْرِهِ"، وَالنَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهَا. وَقَالَ: "قَبْرِهَا". قَالَ: "قَبْرِهَا". فَأَتَى قَبْرُهُ فَصَلَّى عَلَيْهَا.

صحيح البخاري، البخاري (٩٩/١)، كتاب الصلاة، باب كنس المسجد والتقاط الخرق والقذى والعيدان، حديث رقم (٤٥٨)، واللفظ له؛ صحيح مسلم، مسلم بن الحجاج (٢٥٩/٢)، كتاب الجنائز، باب الصلاة على القبر، حديث رقم (٩٥٦).

<sup>(</sup>٢) مسند أبي يعلى الموصلي، أبو يعلى الموصلي (١٣١/٧)، عن عائشة رضي الله عنها بلفظ: "...فدخلوا عليه فوجًا فوجًا، يصلون عليه بغير إمام، حتى لم يبق أحدٌ بالمدينة حرّ، ولا عبد، الا صلى عليه..."، حديث رقم (4963). وفي الحديث: عَنْ سَالِم بْنِ عُبَيْدٍ وَكَانَتْ لَهُ صُحْبَةٌ قَالَ: "...قالُوا: يَا صَاحِبَ رَسُولِ الله -أبو بكر الصديق رضي الله عنه- أَيُصَلَّى عَلَى رَسُولِ اللهِ؟ قَالَ: يَدْخُلُ قَوْمٌ فَيُكَبِّرُونَ وَيُصَلُّونَ وَيَدْعُونَ ثُمُّ يَدْخُلُ قَوْمٌ فَيُكَبِّرُونَ وَيُصَلُّونَ وَيَدْعُونَ ثُمُّ يَدْخُلُ اللهِ؟ قَالَ: يَدْخُلُ قَوْمٌ فَيُكَبِّرُونَ وَيُصَلُّونَ وَيَدْعُونَ ثُمُّ يَدْخُلُ اللهِ عنه والشمائل المحمدية، قَوْمٌ فَيُكَبِّرُونَ وَيُصَلُّونَ وَيَدْعُونَ ثُمُّ يَخْرُجُونَ حَتَّى يَدْخُلُ النَّاسُ..." محتصر الشمائل المحمدية، الترمذي (٢٠٠)، حديث رقم (٣٣٣)، واللفظ له؛ السنن الكبرى، النسائي (٢٠٥٣)، كتاب وفاة النبي صلى الله عليه وسلم، باب كيف صلى على رسول الله صلى الله عليه وسلم؟، رقم (7081).

<sup>(</sup>٣) في جميع نسخ المخطوط "أنه"، وما أثبته هو المذكور في "النهاية" و"الآثار".

والمعنى هو ما ذكر في الكتاب -يعني الهداية-، فإنَّ الصلاة الثانية تقع نفلًا، وذلك غير مشروع (٢)، ولو جاز هذا؛ لكان الأولى أن يُصلي على قبر النبي صلى الله تعالى عليه وسلم من يُرزق زيارته الآن؛ لأنه في قبره كما وُضِع، فإنَّ لحوم الأنبياء حرام على الأرض به ورد الأثر (٣)، ولم يشتغل أحدُّ بهذا، فَدَلَّ أنّه لا تعاد الصلاة على الميت إلا أن يكون الولي هو الذي حضر، فإن الحق له (٤)، وليس لغيره [ولاية] (٥) إسقاط حقه، وهو تأويل فعل رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم، فإن الحق كان له، قال الله تعالى: ﴿ النّبِيُّ أُولِكَ بِاللّمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِهِم ﴿ ﴿ الأحزاب: ٦]، وهكذا تأويل فعل الصحابة رضي الله تعالى عنهم، فإن أبا بكر رضي الله تعالى عنه كان مشغولًا بتسوية الأمور، وتسكين الفتنة فكانوا يصلّون عليه قبل حضوره فكان الحق

<sup>(</sup>١) لم أجد - بحسب اطلاعي - هذا الأثر في المصادر الحديثية.

<sup>(</sup>٢) أي: التنفل بصلاة الجنازة غير مشروع. ينظر: بدائع الصنائع، الكاساني (٣١١/١)؛ العناية شرح الهداية، البابرتي (٣٥٤/١).

<sup>(</sup>٣) عن أوس بن أوسٍ رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "إن الله عز وجل حرَّم على الأرض أجساد الأنبياء". سنن أبي داود، أبو داود (٢٧٩/٢)، في تفريع أبواب الجمعة، باب فضل يوم الجمعة وليلة الجمعة، حديث رقم (١٠٤٧).

<sup>(</sup>٤) إن حضر الولي ولم يكن قد صلى على الميت فله أن يصلي عليه عند الحنفية، وكذلك إن صلى غير من له حق التقدم بلا إذن ولم يقتد به الولي، أما إذا أذن له أو لم يأذن ولكن صلى خلفه؛ فليس له أن يعيد، لأنه سقط حقه بالإذن أو بالصلاة مرة وهي لا تتكرر. ينظر: حاشية الطحطاوي على مراقى الفلاح، الطحطاوي (٩١).

<sup>(</sup>٥) في (أ) و(ب) و(ه) و(و): "ولأنه"، وفي (ج): ولا أنه، وفي (د): ولأن، وهو تصحيف، وما أثبته هو المذكور في "المبسوط" و"النهاية".

له؛ لأنه هو الخليفة، فلما فرغ صلّى عليه، ثم لم يُصلّ أحد بعده عليه (1)". 2ذا(1) في «المبسوط»(7).

فإن قيل: إن حقّ الميّت، وإن صار مقضيًّا بالصلاة مرة واحدة، فلا يوجب سقوطه أصلًا، فيجوز أن يبقى حقه في حق المبالغة في الصلاة ثانيًا؛ لأنها في الحقيقة دعاءٌ للميت، وهو باقٍ، كالوضوء شرع لإقامة الصلاة، والفرض يسقط بوضوء واحد ما لم يُحْدِث اكتفاءً به، ولكن إن أعاد لكل صلاةٍ كان حسنًا، وقاضيًا به حق الصلاة على أكمل الوجهين؟.

قلنا: إنّ الأصل في الباب قوله تعالى: ﴿ وَأَن لَّيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَىٰ ﴿ وَأَن لَّيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَىٰ ﴿ وَأَن لا يقضى (٥) حقّه بعمل غيره، لا ينتفع الميت بالصلاة [عليه] (٤)، وأن لا يقضى (٥) حقّه بعمل غيره، و [إغّاً] (٢) عرفنا هذا القضاء شرعًا بخلاف القياس، ولما كان هو ثابتًا بالشرع

<sup>(</sup>١) قَالَ الْوَاقِدِيُّ: حَدَّنِي مُوسَى بْنُ مُحُمَّدِ بْنِ إِبْرَاهِيمَ، قَالَ وَجَدْثُ كِتَابًا بِخَطِّ أَبِي فِيهِ أَنَّهُ لَمَّا كُفِّنَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَوُضِعَ عَلَى سَرِيرِه، دَحَلَ أَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا وَمُعَهُمَا نَقَرٌ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ بِقَدْرِ مَا يَسَعُ الْبَيْتُ، فَقَالًا: السَّلَامُ عَلَيْكَ أَيُّهَا النَّيِيُ وَمَعْهُمَا نَقَرٌ مِنَ الْمُهَاجِرُونَ وَالْأَنْصَارُ كَمَا سَلَّمَ أَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ، ثُمَّ صُفُوا صُفُوفًا لَا وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ، وَسَلَّمَ الْمُهَاجِرُونَ وَالْأَنْصَارُ كَمَا سَلَّمَ أَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ، ثُمَّ صُفُوا صُفُوفًا لَا يَوْمُهُمُ أَخَدُ. البداية والنهاية، ابن كثير (٥/٥٥).

<sup>(</sup>٢) في (ب): هكذا.

<sup>(</sup>٣) المبسوط، السرخسي (٦٧/٢).

<sup>(</sup>٤) من "النهاية".

<sup>(</sup>٥) في (ج): وأن يقضى، وهو تصحيف.

<sup>(</sup>٦) في جميع نسخ المخطوط: "وإنَّا"، وما أثبته هو المذكور في "النهاية".

بخلاف القياس، وأنه سقط بالمرة الواحدة، فلم يتصوّر الثاني قضاءً من عندنا بلا توقيف، بخلاف الدّعاء والاستغفار فإن التوقيف فيه باقٍ كما بقي الأمر بالصلاة على الرسول صلى الله عليه وسلم بعده على سبيل الدعاء.

وأمًّا الصلاة على الرسول صلى الله تعالى عليه وسلم، فقد روي (١): "أنّه توفي يوم الاثنين، ودُفن يوم الأربعاء"(٢)، [٦١٦/و] وأخّر الصلاة عليه، والتأخير مكروه في غيره بالإجماع، ثم يحتمل أنّ الصلاة عليه كانت فرض عين على الصحابة؛ لعظم حقه، كالدعاء اليوم فرض عين على المسلمين أجمع مرّة واحدة (٣)

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسَلِيمًا ﴾ [الأحزاب:٥٦]، فكان تكرار الصلاة عليه من كل أحد لأداء فرض عليه. كذا في «الأسرار»(٤). انتهى(٥).

<sup>(</sup>١) ساقطة من (هـ).

<sup>(</sup>٢) مسند الإمام أحمد بن حنبل، أحمد بن حنبل (٣٠٠/٤١)، رقم (24789): عَنْ عَائِشَةَ رضي الله عنها، قَالَتْ: "تُوفِيِّ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَوْمَ الاِثْنَيْنِ، وَدُفِنَ لَيْلَةَ الْأَرْبِعَاءِ".

<sup>(</sup>٣) ذهب الحنفية إلى أن الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم فرض في العمر مرة واحدة امتثالًا للأمر القرآني. النهر الفائق، ابن نجيم (٢٢٣/١)؛ منحة السلوك، بدر الدين العيني (١٤٠).

<sup>(</sup>٤) إذا ذكر كتاب "الأسرار" عند الحنفية فيقصد به كتاب: الأسرار في الأصول والفروع في تقويم أدلة الشرع لأبي زيد الدبوسي (ت:٤٣٢هـ)، لكن بحثت عن النقل فلم أجده.

<sup>(</sup>٥) النهاية في شرح الهداية، السغناقي (١٣٣/٤-١٣٥).

وفي «شرح الحلبي على منية المصلي»(١): "ثم عدم جواز صلاة غير الولي بعده مذهبنا(٢)، وبه قال مالك( $^{(7)}$ ، وقال الشافعي: لمن لم يصلِّ أن يصلي عليه، وله في إعادة من صلى قولان: أصحهما استحباب عدمها( $^{(3)}$ ()". انتهى( $^{(7)}$ ).

- (٢) أي مذهب الحنفية.
- (٣) جاء في مواهب الجليل: "قَالَ فِي الْمُدَوَّنَةِ: وَمَنْ أَتَى وَقَدْ فَرَغَ النَّاسُ مِنْ الصَّلَاةِ عَلَى الْجُنَارَةِ فَلَا يُصَلِّي عَلَيْهَا بَعْدَ ذَلِكَ وَلَا عَلَى الْقَبْرِ وَلَيْسَ الْعَمَلُ عَلَى مَا جَاءَ مِنْ الْحَدِيثِ فِي ذَلِكَ. قَالَ ابْنُ نَجِي: وَظَاهِرُ الْكِتَابِ أَنَّهُ إِذَا صَلَّى عَلَى الْجِنَازَةِ وَاحِدٌ فَقَطْ فَإِنَّهُ يُصَلِّي عَلَيْهَا، وَهُو كَذَلِكَ بَاحِي: وَظَاهِرُ الْكِتَابِ أَنَّهُ إِذَا صَلَّى عَلَى طَرِيقِ الْوُجُوبِ مَا لَمْ تَقُتْ الصَّلَاةُ عَلَيْهِ قَالَ ابْنُ رُشْدٍ، أَمْ بِتِّهَاقٍ وَإِثَمَا الثَّلَافِي فَقَطْ قَالَهُ اللَّحْمِيُّ انْتَهَى. فَالْكَرَاهَةُ إِثَا صَلَّى عَلَيْهَا جَمَاعَةٌ وَأَمَّا إِذَا صَلَّى عَلَيْهَا وَاحِدٌ فَالْعَرَاطِ الْجُمَاعَةِ صَلَّى عَلَيْهَا وَاحِدٌ فَالْإِعَادَةُ مَطْلُوبَةً، إِمَّا وُجُوبًا عَلَى قَوْلِ ابْنِ رُشُدٍ الْقَائِلِ بِاشْتِرَاطِ الْجُمَاعَةِ فِيهَا، وَإِمَّا اسْتِحْبَابًا عَلَى طَرِيقَةِ اللَّحْمِيِّ". مواهب الجليل، الحطاب (٢٤٠/٢).
- (٤) جاء في مغني المحتاج: "وَإِذَا صُلِّيَ عَلَيْهِ -أَيْ الْمَيِّتِ- فَحَضَرَ مَنْ لَمْ يُصَلِّ عَلَيْهِ؛ صَلَّى عَلَيْهِ نَدْبًا
  ... وَمَنْ صَلَّى عَلَى مَيِّتٍ مُنْفَرِدًا أَوْ فِي جَمَاعَةٍ؛ لَا يُعِيدُهَا -أَيْ لَا يُسَنُّ لَهُ إعَادَهُمَا عَلَى
  الصَّحِيحِ-؛ لِأَنَّ الْجِنَازَةَ لَا يُتَنَفَّلُ هِمَا، وَالثَّانِيَةُ تَقْعُ نَفْلاً". مغني المحتاج، الشربيني (١/٢٥).
  بتصرف يسير.
- وفي المجموع شرح المهذب: "إذَا صَلَّى عَلَى الْجِنَازَةِ جَمَاعَةٌ أَوْ وَاحِدٌ ثُمُّ صَلَّتْ عَلَيْهَا طَائِفَةٌ أُخْرَى فَأَرَادَ مَنْ صَلَّى أَوَّلًا أَنْ يُصَلِّى ثَانِيًا مَعَ الطَّائِفَةِ الثَّانِيَةِ فَفِيهِ أَرْبَعَةُ أَوْجُهِ، أَصَحُّهَا بِاتِّفَاقِ الْأَصْحَابِ لَا

<sup>(</sup>۱) «غنية المتملي في شرح منية المصلي» والمشهور بـ «حلبي كبير»، للشيخ إبراهيم بن محمد بن إبراهيم الحلبي، الإمام والخطيب بجامع السُّلطان مُحمَّد خان بقسطنطينية، ما أبقى شيئًا من مسائل الصلاة إلا أورد فيه مع ما فيه من الخلافيات على أحسن الوجوه، وله مختصر عليه مشهور بـ«حلبي صغير»، ومن أشهر مؤلفاته: «ملتقى الأبحر» (ت٥٦٥هـ). الشقائق النعمانية في علماء الدولة العثمانية، طاشْكُبْري زَادَهْ (٥٩٥-٣٦)؛ الأعلام، الزركلي (١٩٥٦-٣٦)؛ معجم المؤلفين، كحالة (١/٠٨).

وفي «البحر الرائق»: "ولو أعادها الولي ليس لمن صلى عليها أن يصلي مع الولي مرة أخرى، وظاهر كلامهم أن الولي إذا لم يعد فلا إثم على أحد، كما أن الفرض -وهو قضاء حق الميت- قد<sup>(٦)</sup> تأدَّى بصلاة الأجنبي، والإعادة إنما هي لأجل حقه لا لإسقاط الفرض، وهذا أولى مما في «غاية البيان» من أن حكم الصلاة التي صليت بلا إذن الولي موقوف؛ إن أعاد (٥) الولي تبين أن الفرض ما صلى الولي، وإن لم يعد سقط الفرض

يُسْتَحَبُّ لَهُ الْإِعَادَةُ بَلْ الْمُسْتَحَبُّ تَرْكُهَا"، وجاء فيه أيضًا: "إِذَا حَضَرَ مَنْ لَمْ يُصَلِّ عَلَيْهِ بَعْدَ دَفْنِهِ وَأَرَادَ الصَّلَاةَ عَلَيْهِ فِي الْقَبْرِ أَوْ أَرَادَ الصَّلَاةَ عَلَيْهِ فِي بَلَدٍ آحَرَ؛ جَازَ بِلَا خِلَافٍ". المجموع شرح المهذب، النووي (٥/ ٢٤٧ – ٢٤٧).

- (١) أما عند الحنابلة: فقد جاء في شرح منتهى الإرادات: "يكره لمن صلى على جنازة أن يعيد الصلاة عليها مرة ثانية" معونة أولي النهى شرح المنتهى، ابن النجار (٧٣/٣).
- وفي كشاف القناع: "ومن صلَّى على ميت كُره له إعادة الصلاة عليه، إلا على من صلَّى عليه بالنية كالغائب إذا حضر، أو وجد بعض ميت صلى على جملته؛ فتسن إعادة الصلاة فيهما مرة ثانية، أو صلَّى عليه -أي: الميت- بلا إذن من هو أولى منه بالصلاة مع حضوره -أي: الأَوْلى، وعدم إذنه، ولم يصلِّ معه-؛ فتعاد الصلاة عليه تبعًا للولي؛ لأنها حقه. وظاهره: لا يعيد غير الولي". كشاف القناع، البهوتي (١٥٥/١٥٥٠). بتصرف.
  - (٢) حلبي كبير، إبراهيم الحلبي (٥٨٥).
    - (٣) في (و): فقد.
- (٤) غاية البيان ونادرة الأقران في آخر الزمان شرح الهداية، لأمير كاتب بن أمير عمر بن أمير غازي الإِتْقَانِيّ الفَارَابِي، نسبة إلى فاراب ناحية وراء نهر سيحون، وإِتْقَان قصبته، قال ابن حبيب : كان رأسا في مذهب الحنفية، بارعًا في الفقه واللغة العربية، كثير الإعجاب بنفسه، شديد التعصب على من خالف المسطور في طِرْسِه (٦٨٥-٧٥٨هـ). ينظر: تاج التراجم، ابن قطلوبغا (١٣٨-١٥٨).
  - (٥) في (ب): عاد.

بالأولى<sup>(۱)</sup>. انتهى<sup>(۲)</sup>. فإنه يقتضي أن لمن صلَّى أولًا<sup>(۱)</sup> أن يصلي مع الولي، وليس كذلك". انتهى<sup>(٤)</sup>.

وفي «الإحكام»(٥) لوالدي رحمه الله تعالى قال: "وفي القنية(٦): أنَّه ليس لمن صلى عليها أن يصلي مع الولي مرة أخرى. ثم في الخلاصة(٧)

<sup>(</sup>۱) قال العلامة المقدسي: "إن ما في غاية البيان موافق للقواعد لأن التنفل بما غير مشروع عندنا، ولذلك نظير وهو الجمعة مع الظهر لمن أداه قبلها "اهد. قال ابن عابدين: "نعم يحتاج إلى الجواب عما قاله في البحر وهو صعب، فالأحسن الجواب عما قاله المقدسي بأن إعادة الولي ليست نفلًا؛ لأن صلاة غيره وإن تأدى بما الفرض وهو حق الميت لكنها ناقصة لبقاء حق الولي فيها، فإذا أعادها وقعت فرضًا مكملًا للفرض الأول، نظير إعادة الصلاة المؤداة بكراهة، فإن كلًا منهما فرض كما حققناه في محله؛ وحيث كانت الأولى فرضًا فليس لمن صلى أولًا أن يعيد مع الولي؛ لأن إعادته تكون نفلًا من كل وجه، بخلاف الولي لأنه صاحب الحق، هذا ما ظهر لى فتأمله". رد المحتار، ابن عابدين (٢٢٣/٢).

<sup>(</sup>٢) بحثت عن هذه العبارة في غاية البيان فلم أجدها. ينظر: غاية البيان ونادرة الأقران شرح الهداية، الإتقاني، مخطوط رقم ٨٦٩، مكتبة فيض الله أفندي.

<sup>(</sup>٣) في (ب): لولا.

<sup>(</sup>٤) البحر الرائق، ابن نجيم (١٩٥/٢).

<sup>(</sup>٥) «الإحكام شرح درر الحكام» للشيخ إسماعيل النابلسي.

<sup>(</sup>٦) «قنية المنية لتتميم الغنية»، لنجم الدين أبي الرجاء الغزميني مختار بن محمود بن محمد الزاهدي (ت.٨٥٦هـ). [سبقت ترجمته].

<sup>(</sup>٧) «خلاصة الفتاوى»، لافتخار الدِّين طاهرِ بن أحمد البُحَاريّ (ت:٢٤٥هـ)، قال الإمام اللكنوي: وهو كتاب معتبر عند العلماء معتمد عند الفقهاء. ينظر: تاج التراجم، ابن قطلوبغا (١٧٢)؛ الجواهر المضية، القرشي (٢٦٥)؛ الفوائد البهية، اللكنوي (٨٤)؛ الأعلام، الزركلي (٢٢٠/٣).

والولوالجية (١) والظهيرية (٦) والتجنيس (٣) والواقعات (٤): "لو صلى رجل والولي خلفه ولم يرض به، إن صلى معه لا يعيد (٥)؛ لأنه صلى مرة، وإن لم يتابعه؛ فإن كان المصلي السلطان أو الإمام الأعظم في البلدة أو القاضي أو الوالي على البلدة أو إمام حي؛ ليس له أن يعيد، لأنهم أولى بالصلاة منه، وإن كان غيرهم؛ فله الإعادة". انتهى (٦).

<sup>(</sup>۱) «الفتاوي الولوالجية»، لظهير الدين عبد الرشيد بن أبي حنيفة الوَلْوَالِجي، نسبةً إلى وَلْوَالِج، وهي بلدة من طَحَارِسْتان، (توفي بعد ٥٤٠هـ). ينظر: تاج التراجم، ابن قطلوبغا (١٨٨)؛ الكملائي، البدور المضية (١٩/١-٢٠)؛ الأعلام، الزركلي (٣٥٢/٣).

<sup>(</sup>۲) «الفتاوى الظهيرية»، لظهير الدين محمد بن أحمد البخاري، كان أوحد عصره في العلوم الدينية أصولًا وفروعًا، والمحتسب في بخارى (ت:٩٦٩هـ). ينظر: الفوائد البهية، اللكنوي (١٥٦-٥) أصولًا وفروعًا، الزركلي (٣٢٠/٥).

<sup>(</sup>٣) «التجنيس والمزيد وهو لأهل الفتوى خير عتيد»، لبرهان الدين علي بن أبي بكر بن عبد الجليل الفَرْغَايِيّ المرْغِينَايِّ، من أشهر مؤلفاته: «الهداية»، قال الإمام اللكنوي: "كل تَصانيفه مَقبولةٌ مُعتمدةٌ، ولا سيما «الهداية»، فإنه لم يزل مرجعًا للفضلاء، ومنظرًا للعلماء" (ت:٩٣٥ه). ينظر: الفوائد البهية، اللكنوي (١٤١-١٤٢)؛ تاج التراجم، ابن قطلوبغا (٢٠٦)؛ الأعلام، الزركلي (٢٠٠٥).

<sup>(</sup>٤) «الواقعات» أو «الواقعات الحسامية» لبرهان الأئمة عمر بن عبد العزيز بن مازه المعروف بحسام الدين، والصدر الشهيد، من أكابر الحنفية، من أهل خراسان، من مؤلفاته: «الفتاوى الدين، و«الفتاوى الكبرى»، و«عمدة المفتي والمستفتي» (٤٨٣-٥٣٦هـ). ينظر: سير أعلام النبلاء، الذهبي (٩٧/٢٠)؛ تاج التراجم، ابن قطلوبغا (٢١٧-٢١٨)؛ الأعلام، الزركلي (٥/١٥).

<sup>(</sup>٥) "لا يعيد" ساقطة من (ج).

 <sup>(</sup>٦) الإحكام شرح درر الأحكام، إسماعيل النابلسي، مخطوط رقم٥١٨٥، المكتبة الظاهرية، ورقة
 (٥) - ١٥/ط).

ونقل في «البحر الرائق» في جماعة النساء أنها مكروهة (١) إلا في صلاة الجنازة، وعلل ذلك بأنه لو صَلَّيْنَ فرادى فقد تسبق إحداهنَّ فتكون صلاة الباقيات نفلًا والتنفل بها مكروه فيكون فراغُ تلك موجبًا لفساد الفريضة لصلاة الباقيات، فاختير عدم كراهة جماعتهن في الجنازة لذلك (٢)، إلى آخر ما قاله في باب مكروهات الصلاة (٣). ونقل ذلك أيضًا في «مِنَح الغَفَّار شرح تنوير الأبصار» [١٦/و] للمصنف رحمه الله تعالى (٤).

والحاصل أن صلاة الجنازة متى صليت مرة واحدة، يُكره إعادتها مرة والحدة، يُكره إعادتها مرة ثانية، سواء كان المعيد لها هو الذي صلى أولًا أو غيره (٥)، إلا في حق الأَوْلَى (٦) بالتقدم، فإن له (٧) الإعادة إسقاطًا لحقه لا لحق الميت (٨)؛ لأن حق

<sup>(</sup>١) تكره جماعة النساء عند الحنفية، وصلاتهن وحدهنَّ أعظمُ أجرًا. ينظر: الاختيار لتعليل المختار، الموصلي (٢٠٧/١)؛ البحر الرائق، ابن نجيم (٣٧٢/١).

<sup>(</sup>٢) بمعنى أن النساء لو صلينَّ على الجنازة فرادى فستكون الصلاة المعتبرة هي صلاة المرأة التي صلت أولًا، وستكون صلاة الباقيات نافلة، والتنفل بصلاة الجنازة مكروه، فلهذا السبب قالوا بعدم كراهة صلاة الجنازة جماعة للنساء.

<sup>(</sup>٣) ينظر: البحر الرائق، ابن نجيم (٢/١).

<sup>(</sup>٤) لشمس الدين محمَّدُ بنُ عبدِ اللهِ بنِ أحمد التُّمُرْتَاشِي الغَرِّي، صاحب «تنوير الأبصار وجامع البحار» جمع فيه المتون المعتبرة، ثم شرحه وسمّاه «مِنَحُ الغَفَّار»، (ت:٤٠٠١هـ). ينظر: سلم الوصول إلى طبقات الفحول، حاجى خليفة (٥/٥٥١)؛ الأعلام، الزركلي (٢٣٩/٢-٢٤٠).

<sup>(</sup>٥) أي سواء لمن سبق له أن صلى على هذه الجنازة أم لم يسبق له ذلك.

<sup>(</sup>٦) في (هـ): الولي.

<sup>(</sup>٨) إن صلى من ليس له حق التقدم؛ أعاد من له حق التقدم إن شاء لأجل حقه لا لإسقاط الفرض، لأن الفرض قد سقط بالصلاة الأولى، لكن إذا أعاد ليس لمن صلى عليها أن يصلى

الميت حصل بالصلاة الأولى وهذه الإعادة نفل، والفرض هي الأولى، والظاهر أن هذه الكراهة –أعني كراهة إعادة غير الأَوْلَى بالتقدم – كراهة تحريمية، بدليل تعبير بعض الكتب عنها به "لم يجز" كما سبق، وهي محملها عند الإطلاق أيضًا، كما صرَّحوا به (۱). فإذا أعاد غير الأَوْلَى بالتقدم، وارتكب الكراهة التحريمية؛ لا نقول إنحا باطلة بل هي نفل مكروه (۲) تحريمًا؛ لأن التعبير به "لم يجز" لا يقتضي عدم الصحة؛ لأن الجواز كما يطلق على الصحة يطلق على الحامة الحل، فمعناه حينئذ (7) لم يحل.

وإذا صلى هذا النفل المكروه تحريمًا هل يُثاب أم لا؟ والظاهر في جوابه التفصيل: إن علم أنَّ أحدًا صلى على هذه الجنازة؛ لا يثاب بالإعادة، لأنه أقدم على كراهة التحريم عمدًا، وإن لم يعلم بذلك فصلَّى؛ يُثاب.

مع الولي مرة أخرى. ينظر: رد المحتار، ابن عابدين (٢/٠٢٠-٢٢٣).

واختلفوا فيما إذا صلى الولي فهل لمن قبله كالسلطان حق الإعادة؟

ففي «النهاية» و «العناية»: نعم؛ لأن الولي إذا كان له الإعادة إذا صلى غيره مع أنه أدنى فالسلطان والقاضى بالأولى.

وفي «السراج» و «المستصفى» لا، ورجحه ابن عابدين لأن الأصل أن الحق في الصلاة للولي، وتقديم السلطان ونحوه لعارض -وهو تعظيمًا له، ولئلا يزدرى به-. ينظر: رد المحتار، ابن عابدين (٢٢٠-٢٢٣).

<sup>(</sup>١) إذا أطلقت الكراهة في المذهب الحنفي يُقصد بما الكراهة التحريمية، قال ابن نجيم: "واعلم أن المكروه إذا أطلق في كلامهم فالمراد منه التحريم، إلا أن ينص على كراهة التنزيه". البحر الرائق، ابن نجيم (١٣٧/١).

<sup>(</sup>٢) في (د) و(هـ): مكروهة.

<sup>(</sup>٣) "حينئذٍ" ساقطة من (ج) و(و).

بل هذا أُوْلَى مما نقله في «الأشباه والنظائر» (١) من بحث النية في الفن الأول قال: "ولا يشترط للثواب صحة العبادة، بل يثاب على نيته وإن كانت فاسدة بغير تعمده، كما لو صلى محدثًا (٢) على ظن طهارته". انتهى (٣).

فلا يشترط للثواب عدم الكراهة بالأوْلَى مع عدم العلم (٤)، [لكن ثوابه الحاصل في هذه الإعادة مع عدم العلم] (٥) ليس كثوابه إذا لم يُصَلّ أحد.

وقد شاهدت بعض الأموات توضع جنائزهم على باب الجامع ينتظرون حضور الجماعة للصلاة عليها، فيأتي بعض الشافعية ويصلي عليها منفردًا ويذهب، وربما يعلم به أهل الميت وربما لا يعلم، ثم يعيدون الصلاة بالجماعة، فيكون ذلك على ما ذكرنا من العلم وعدمه (٢)، والله الموفق [للصواب] (٧)، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم.

<sup>(</sup>۱) لزين الدين بن إبراهيم بن محمد، المعروف به: "ابن نجيم المصري" (۹۲٦-۹۷۰هـ)، سلك فيه مسلك الشيخ تاج الدين بن السبكي الشافعي في كتابه الأشباه والنظائر، وصار كتابه عمدة الحنفية ومرجعهم. ينظر: الكواكب السائرة بأعيان المئة العاشرة، الغزى (۱۳۷/۳-۱۳۸).

<sup>(</sup>٢) في (ج): "كما لو صلى عمد ثوب" وهو تصحيف.

<sup>(</sup>٣) الأشباه والنظائر، ابن نجيم (١٩).

<sup>(</sup>٤) أي إن كان لا يشترط للثواب صحة العبادة، فقد تكون الصلاة فاسدة ويثاب عليها المسلم، كما في حالة لوصلى محدثًا وهو يظن أنه طاهر فإنه يثاب على صلاته، فمن باب أولى لا يشترط للثواب عدم الكراهة، فقد تكون الصلاة مكروهة ويثاب عليها المسلم، كما في مسألتنا هذه بأن صلى على الجنازة، وكان قد صُلِّى عليها وهو لا يعلم بذلك.

<sup>(</sup>٥) ما بين المعكوفتين ساقط من (ه).

<sup>(</sup>٦) أي إن علم أنَّ أحدًا صلى على هذه الجنازة؛ لا يثاب بالإعادة، لأنه أقدم على كراهة التحريم عمدًا، وإن لم يعلم بذلك فصلَّى؛ يُثاب.

<sup>(</sup>٧) من (ب).

ربِّ انفع بما وبأمثالها من رسائل أهل الإنصاف، الطالبين للحق والإسعاف، ويسِّر القبول، فإنه المأمول، وصلى الله وسلم على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، آمين.

### قائمة المصادر والمراجع

- الآثار، محمد بن الحسن الشيباني (ت:١٨٩هـ)، عني بتصحيحه وعلق عليه: أبو الوفا الأفغاني، دار الكتب العلمية: بيروت، د.ط، د.ت.
- البداية والنهاية، إسماعيل بن عمر بن كثير (ت:٧٧٤هـ)، مطبعة السعادة: القاهرة، د.ط، د.ت.
- الإحكام شرح درر الأحكام، إسماعيل النابلسي (ت:١٠٦٢هـ)، المكتبة الظاهرية: دمشق، مخطوط رقم٥١٨٥.
- الاختيار لتعليل المختار، عبدالله بن محمود الموصلي (ت:٦٨٣هـ)، تحقيق: شعيب الأرنؤوط وآخرون، دار الرسالة العالمية: د.م، ط٢، ٢٠١٠م.
- الأشباه والنظائر على مذهب أبي حنيفة النعمان، زين الدين بن إبراهيم بن محمد الشهير بابن نجيم (ت:٩٧٠هـ)، وضع حواشيه وخرج أحاديثه: الشيخ زكريا عميرات، دار الكتب العلمية: بيروت، ط١، ٩٩٩م.
- الأعلام، خير الدين محمود الزركلي (ت:٣٩٦هـ)، دار العلم للملايين: د.م، ط٥، ٢٠٠٢م.
- بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع، أبو بكر بن مسعود بن أحمد الكاساني (ت:٥٨٧هـ)، دار الكتب العلمية: بيروت، ط٢، ٢٠٦هـ.
- تاج التراجم، قاسم بن قُطلُوبغا السودوني الجمالي المعروف بابن قطلوبغا" (ت:٨٧٩هـ)، تحقيق: محمد خير رمضان يوسف، دار القلم: دمشق، ط١، ١٤١٣هـ.
- تراجم بعض أعيان دمشق، عبد الرحمن بن شاشو (ت:١٠٩هـ)، المطبعة اللبنانية: بيروت، د.ط، ١٨٨٦م.
- التصوف الإسلامي بين الأصالة والاقتباس في عصر النابلسي، عبد القادر أحمد عطا، دار الجيل: بيروت، ط١، ١٩٨٧م.

- الجواهر المضية في طبقات الحنفية، عبد القادر بن محمد بن نصر الله القرشي (ت:٥٧٥هـ)، مير محمد كتب خانه: كراتشي، د.ط، د.ت.
- حاشية الطحطاوي على مراقي الفلاح شرح نور الإيضاح، أحمد بن محمد بن إسماعيل الطحطاوي (ت: ١٣٦١هـ)، ضبطه وصححه: محمد عبد العزيز الخالدي، دار الكتب العلمية، بيروت، د.ط، ١٩٩٧م.
- حاشية العدوي على شرح الخرشي على مختصر خليل، علي بن أحمد العدوي (ت:١١١٦هـ)، المطبعة الكبرى الأميرية ببولاق: مصر، ط٢، ١٣١٧هـ.
- خلاصة الأثر في أعيان القرن الحادي عشر، محمد أمين بن فضل الله المحيى (ت:١١١١هـ)، دار صادر: بيروت، د.ط، د.ت.
- دمشق الشام وصالحيتها في القرنين الحادي عشر والثاني عشر الهجريين المواكبين للقرنين السابع عشر والثامن عشر الميلاديين من خلال ترجمة الشيخ عبد الغني النابلسي، محمد أديب النابلسي، مكتبة دار الصفا: دمشق، ط١، ١٩٩٨م.
- رد المحتار على الدر المختار، محمد أمين بن عمر عابدين (ت:١٢٥٢هـ)، شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده: مصر، ط٢، ١٩٦٦م.
- سلك الدرر في أعيان القرن الثاني عشر، محمد خليل المرادي (ت:١٢٠٦هـ)، دار البشائر الإسلامية دار ابن حزم: بيروت، ط٣، ١٩٨٨م.
- سلم الوصول إلى طبقات الفحول، مصطفى بن عبد الله القسطنطيني المعروف به "كاتب جلبي" وبه "حاجي خليفة" (ت:١٠٦٧هـ)، تحقيق: محمود عبد القادر الأرناؤوط، مكتبة إرسيكا: تركيا، د.ط، ٢٠١٠م.
- سنن أبي داود، أبو داود سليمان بن الأشعث الأزدي السِّجِسْتاني (ت:٢٧٥هـ)، تحقيق: شعَيب الأرنؤوط ومحَمَّد كامِل قره بللي، دار الرسالة العالمية: د.م، ط١، ٢٠٠٠هـ ٢٠٠٩م.

- السنن الكبرى، أحمد بن شعيب النسائي (ت:٣٠٣هـ)، حققه وخرج أحاديثه: حسن عبد المنعم شلبي، مؤسسة الرسالة: بيروت، ط١، ٢٠٠١م.
- سير أعلام النبلاء، محمد بن أحمد الذهبي (ت: ٧٤٨هـ)، تحقيق: مجموعة من المحققين بإشراف الشيخ شعيب الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة: بيروت، ط٣، ١٩٨٥م.
- الشقائق النعمانية في علماء الدولة العثمانية، عصام الدين أحمد بن مصطفى بن خليل طاشْكُبْري زَادَهْ (ت:٩٦٨هـ)، دار الكتاب العربي: بيروت، د.ط، د.ت.
- الشيخ عبد الغني النابلسي، مروه خرمه، التحولات الفكرية في العالم الإسلامي: أعلام، وكتب، وحركات، وأفكار من القرن العاشر إلى الثاني عشر الهجري، المعهد العالمي للفكر الإسلامي: هرندن فرجينيا الولايات المتحدة الأمريكية، ط١، ٢٠١٤م.
- صحيح البخاري، محمد بن إسماعيل البخاري (ت:٥٦هـ)، تحقيق: جماعة من العلماء، دار طوق النجاة: د.م، ط١، ٢٢٢هـ.
- صحیح مسلم، مسلم بن الحجاج القشیري النیسابوري (ت: ٢٦١هـ)، تحقیق: محمد فؤاد عبد الباقي، مطبعة عیسی البایی الحلبي وشرکاه: القاهرة، د.ط، ١٣٧٤هـ.
- عقود الجوهر في تراجم من لهم خمسون تصنيفًا فمئةً فأكثر، جميل بك العظم (ت:١٣٢٦هـ)، المطبعة الأهلية: بيروت، د.ط، ١٣٢٦هـ.
- العناية شرح الهداية، محمد بن محمد بن محمود البابرتي (ت:٧٨٦هـ)، مطبوع بمامش: فتح القدير للكمال ابن الهمام، شركة مكتبة ومطبعة مصفى البابي الحلبي وأولاده: مصر، ط١، ١٩٧٠م.
- غاية البيان ونادرة الأقران شرح الهداية، أمير كاتب الإتقاني (ت:٧٥٨هـ)، مكتبة فيض الله أفندي: تركيا، مخطوط رقم ٨٦٩.

- غنية المتملي في شرح منية المصلي والمعروف بر (حلبي كبير)، إبراهيم الحلبي، طبعة حجرية هندية، ١٣٢٥هـ.
- فتح الله المعين على شرح الكنز للعلامة محمد منلا مسكين، أبو السعود أحمد بن عمر الإسقاطي المصري (ت:٥٩١هـ)، طبعة حجرية، ط١، د.ت.
- فهرس الفهارس والأثبات ومعجم المعاجم والمشيخات والمسلسلات، محمد عَبْد الحَيّ الكتاني (ت:١٣٨٢هـ)، تحقيق: إحسان عباس، دار الغرب الإسلامي: بيروت، ط٢، ١٩٨٢م.
- الفوائد البهية في تراجم الحنفية، محمد عبد الحي اللكنوي (ت:٤١٣٠هـ)، تحقيق: محمد بدر الدين أبو فراس النعساني، دار السعادة: مصر، ط١، ١٣٢٤هـ.
- كشاف القناع عن الإقناع، منصور بن يونس البهوتي الحنبلي (ت:١٠٥١هـ)، تحقيق: لجنة متخصصة في وزارة العدل، وزارة العدل في المملكة العربية السعودية، ط١، ١٤٢١- ١٤٢٩هـ.
- كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون، مصطفى بن عبد الله كاتب جلبي القسطنطيني المشهور بـ "حاجي خليفة" (ت:١٠٦٧هـ)، مكتبة المثنى: بغداد، د.ط، ١٩٤١م.
- الكواكب السائرة بأعيان المئة العاشرة، نجم الدين محمد بن محمد الغزي (ت:١٠٦١هـ)، تحقيق: خليل المنصور، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١،٩٩٧هـ.
- لسان العرب، محمد بن مكرم بن علي ابن منظور (ت: ٧١١هـ)، دار صادر: بيروت، ط٣، ١٤١٤هـ.
- المبسوط، محمد بن أحمد بن أبي سهل السرخسي (ت:٤٨٣هـ)، دار المعرفة: بيروت، د.ط، ١٤١٤هـ.
- المجتبى شرح القدوري، مختار بن محمود الزاهدي (ت:٢٥٨هـ)، المكتبة السليمانية: تركيا، مخطوط رقم ٧٤١.

- المجموع شرح المهذب، يحيى بن شرف النووي (ت:٧٦٦هـ)، دار الفكر:
   بيروت، د.ط، د.ت.
- الحكم والمحيط الأعظم، علي بن إسماعيل بن سيده (ت:٥٥١هـ)، تحقيق: عبد الحميد هنداوي، دار الكتب العلمية: بيروت، ط١، ٢٠٠٠م.
- المحيط الرضوي، رضي الدين السرخسي (ت٥٧١هـ)، مكتبة فيض الله أفندى: تركيا، مخطوط رقم ٩٥٨.
- مختصر الشمائل المحمدية، محمد بن عيسى الترمذي (ت: ٢٧٩هـ)، اختصره وحققه: محمد ناصر الدين الألباني، المكتبة الإسلامية: عمان، د.ط، د.ت.
- مراقي الفلاح شرح نور الإيضاح ونجاة الأرواح، حسن بن عمار الشرنبلالي (ت:١٠٦٩هـ)، راجعه: نعيم زرزور، المكتبة العصرية: د.م، ط١،٥٢٥هـ.
- المسرد النقدي بأسماء مؤلفات الشيخ عبد الغني النابلسي، البكري علاء الدين، مجمع اللغة العربية "مجلة المجمع العربي سابقًا"، دمشق، المجلد (٥٩)، العدد٥٩، ١٩٨٤م، القسم الأول في الجزء الأول ص٩٧- ١١٥، والقسم الثاني في الجزء الثاني من نفس المجلد ص٣٣٤-٣٨٨.
- مسند أبي يعلى الموصلي، أبو يعلى الموصلي (ت ٣٠٧هـ)، تخريج وتعليق: سعيد بن محمد السناري، دار الحديث: القاهرة، د.ط، ٢٠١٣م.
- مسند الإمام أحمد بن حنبل، أحمد بن حنبل (ت: ٢٤١هـ)، تحقيق: شعيب الأرنؤوط، عادل مرشد، وآخرون، مؤسسة الرسالة: بيروت، ط١، ٢٠٠١م.
- مشيخة أبي المواهب الحنبلي، محمد بن عبد الباقي الحنبلي البعلي (ت:١١٢٦هـ)، الكتاب مرقم آليًا من المكتبة الشاملة.
- معجم المؤلفين، عمر رضا كحالة (ت:١٤٠٨هـ)، دار إحياء التراث العربي: بيروت، د. ط، د.ت.

- معونة أولي النهى شرح المنتهى (منتهى الإرادات)، محمد بن أحمد الفتوحى، الشهير ب: ابن النجار (ت:٩٧٢هـ)، دراسة وتحقيق: أ. د عبد الله بن عبد الله دهيش، مكتبة الأسدي، مكة المكرمة، ط٥،
- مغني المحتاج إلى معرفة معاني ألفاظ المنهاج، محمد بن أحمد الخطيب الشربيني (ت:٩٩٧هـ)، دار الكتب العلمية: بيروت، ط١، ٩٩٤هـ.
- منحة السلوك في شرح تحفة الملوك، محمود بن أحمد المعروف بـ "بدر الدين العيني" (ت:٥٥٨هـ)، تحقيق وتعليق: د.أحمد عبد الرزاق الكبيسي، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية: قطر، ط١، ٢٠٠٧م.
- منلا مسكين على كنز الدقائق، معين الدين محمد بن عبدالله الهروي (ت: ٩٥٤هـ)، المطبعة الحسينية المصرية: مصر، ط١، 1328هـ.
- مواهب الجليل في شرح مختصر خليل، محمد بن محمد بن عبد الرحمن الطرابلسي، المعروف بالحطاب الرُّعيني (ت: ١٩٥٤هـ)، دار الفكر: بيروت، ط٣، ١٩٩٢م.
- نَفْحَةُ الرَّيْحَانة ورَشْحَة طِلاء الحانة، محمد أمين بن فضل الله المحبي (ت:١٩٨٦هـ)، دار إحياء الكتب العربية: د.م، ط١، ١٩٨٦م.
- النهاية في شرح الهداية، حسين بن علي السغناقي (ت:٤٧١هـ)، تحقيق: رسائل ماجستير، مركز الدراسات الإسلامية بكلية الشريعة والدراسات الإسلامية بجامعة أم القرى، ١٤٣٥-١٤٣٨هـ.
- النهر الفائق شرح كنز الدقائق، سراج الدين عمر بن إبراهيم بن نجيم الحنفي (ت:١٠٠٥هـ)، تحقيق: أحمد عزو عناية، دار الكتب العلمية: د.م، ط١، ٢٢٢هـ.
- هدية العارفين أسماء المؤلفين وآثار المصنفين، إسماعيل محمد أمين الباباني البغدادي (ت:٩٩٩هـ)، طُبعَ بعناية وكالة المعارف الجليلة في مطبعتها البهية استانبول ١٩٥١م، أعادت طبعه بالأوفست: دار إحياء التراث العربي: بيروت.

- الورد الأنسي والوارد القدسي في ترجمة العارف عبد الغني النابلسي، كمال الدين محمد بن محمد شريف العامري الغزي (ت:١٢١٤هـ)، تحقيق: الشيخ أحمد فريد المزيدي، كتاب - ناشرون: لبنان، ط٢، ٢٠١٦م.

#### **Bibliography**

- Al-Āthār, Muḥammad bin al-Ḥasan al-Shaybānī (d. 189 AH), edited by Abū al-Wafā al-Afghānī, Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya: Bayrūt, no edition, no date.
- Al-Bidāya wa-l-Nihāya, Ismā 'īl bin 'Umar Ibn Kathīr (d. 774 AH), Matba 'at al-Sa 'āda: al-Qāhira, no edition, no date.
- Al-Iḥkām Sharḥ Durar al-Aḥkām, Ismāʿīl al-Nābulusī (d. 1062 AH), al-Maktaba al-Zāhiriyya: Dimashq, manuscript no. 5185.
- Al-Ikhtiyār li-Taʿlīl al-Mukhtār, ʿAbd Allāh bin Maḥmūd al-Mawṣilī (d. 683 AH), edited by Shuʿayb al-Arnāʾūṭ and others, Dār al-Risāla al-ʿĀlamiyya: no place, 2nd edition, 2010.
- Al-Ashbāh wa-l-Naẓā'ir 'alā Madhhab Abī Ḥanīfa al-Nu'mān, Zayn al-Dīn bin Ibrāhīm bin Muḥammad known as Ibn Nujaym (d. 970 AH), with footnotes and ḥadīth verification by Shaykh Zakariyya 'Umayrat, Dār al-Kutub al-'Ilmiyya: Bayrūt, 1st edition, 1999.
- Al-A'lām, Khayr al-Dīn Maḥmūd al-Ziriklī (d. 1396 AH), Dār al-'Ilm lil-Malāyīn: no place, 5th edition, 2002.
- Badā'i' al-Ṣanā'i' fī Tartīb al-Sharā'i', Abū Bakr bin Mas'ūd bin Aḥmad al-Kāsānī (d. 587 AH), Dār al-Kutub al-'Ilmiyya: Bayrūt, 2nd edition, 1406 AH.
- Tāj al-Tarājim, Qāsim bin Quṭlūbughā al-Sudūnī al-Jamālī known as Ibn Quṭlūbughā (d. 879 AH), edited by Muḥammad Khayr Ramaḍān Yūsuf, Dār al-Qalam: Dimashq, 1st edition, 1413 AH.
- Tarājim Ba'ḍ A'yān Dimashq, 'Abd al-Raḥmān bin Shāshū (d. 1109 AH), al-Maṭba'a al-Lubnānīyya: Bayrūt, no edition, 1886.
- Al-Taṣawwuf al-Islāmī bayna al-Aṣāla wa-l-Iqtidās fī ʿAṣr al-Nābulusī, ʿAbd al-Qādir Aḥmad ʿAṭā, Dār al-Jīl: Bayrūt, 1st edition, 1987.
- Al-Jawāhir al-Muḍiyya fī Ṭabaqāt al-Ḥanafiyya, ʿAbd al-Qādir bin Muḥammad bin Naṣr Allāh al-Qurashī (d. 775 AH), Mīr Muḥammad Kutub Khāna: Karachi, no edition, no date.
- Hāshiyat al-Ṭaḥṭāwī ʿalā Marāqī al-Falāḥ Sharḥ Nūr al-Ṭdāḥ, Aḥmad bin Muḥammad bin Ismāʿīl al-Ṭaḥṭāwī (d. 1231 AH), edited and verified by Muḥammad ʿAbd al-ʿAzīz al-Khālidī, Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya: Bayrūt, no edition, 1997.
- Ḥāshiyat al-ʿAdawī ʿalā Sharḥ al-Kharshī ʿalā Mukhtaṣar Khalīl, ʿAlī bin Aḥmad al-ʿAdawī (d. 1112 AH), al-Maṭbaʿa al-Kubrā al-Amīriyya bi-Būlāq: Miṣr, 2nd edition, 1317 AH.
- Khulāṣat al-Athar fī Aʿyān al-Qarn al-Ḥādī ʿAshar, Muḥammad Amīn bin Faḍl Allāh al-Muḥibbī (d. 1111 AH), Dār Ṣādir: Bayrūt, no edition, no date.

- Dimashq al-Shām wa-Ṣāliḥiyyatuhā fī al-Qarnayn al-Ḥādī ʿAshar wa-l-Thānī ʿAshar al-Hijriyyayn al-Muwāqibayn lil-Qarnayn al-Sābi ʿAshar wa-l-Thāmin ʿAshar al-Mīlādiyyayn min Khilāl Tarjama al-Shaykh ʿAbd al-Ghanī al-Nābulusī, Muḥammad Adīb al-Nābulusī, Maktabat Dār al-Ṣafā: Dimashq, 1st edition, 1998.
- Radd al-Muḥtār 'alā al-Durr al-Mukhtār, Muḥammad Amīn bin 'Umar 'Ābidīn (d. 1252 AH), Sharikat Maktabat wa-Maṭba 'at Muṣṭafā al-Bābī al-Ḥalabī wa-Awlādihi: Miṣr, 2nd edition, 1966.
- Sulk al-Durar fī A'yān al-Qarn al-Thānī 'Ashar, Muḥammad Khalīl al-Murādī (d. 1206 AH), Dār al-Bashā'ir al-Islāmiyya Dār Ibn Ḥazm: Bayrūt, 3rd edition, 1988.
- Sullam al-Wuṣūl ilā Ṭabaqāt al-Fuḥūl, Muṣṭafā bin ʿAbd Allāh al-Qusṭanṭīnī known as "Kātib Jalabī" and "Ḥājjī Khalīfa" (d. 1067 AH), edited by Maḥmūd ʿAbd al-Qādir al-Arnāʾūṭ, Maktabat Irsiqā: Turkey, no edition, 2010.
- Sunan Abī Dāwūd, Abū Dāwūd Sulaymān bin al-Ash ath al-Azdī al-Sijistānī (d. 275 AH), edited by Shu ayb al-Arnā ūṭ and Muḥammad Kāmil Qara Ballī, Dār al-Risāla al-Ālamiyya: no place, 1st edition, 1430 AH 2009.
- Al-Sunan al-Kubrā, Aḥmad bin Shuʿayb al-Nasāʾī (d. 303 AH), edited and ḥadīth verification by Ḥasan ʿAbd al-Munʿim Shalabī, Muʾassasat al-Risāla: Bayrūt, 1st edition, 2001.
- Siyar A'lām al-Nubalā', Muḥammad bin Aḥmad al-Dhahabī (d. 748 AH), taḥqīq: A group of muḥaqqiqīn under the supervision of Shaykh Shu'ayb al-Arnā'ūt, Mu'assasat al-Risāla: Bayrūt, 3rd edition, 1985.
- Al-Shaqā'iq al-Nu'māniyya fī 'Ulamā' al-Dawla al-'Uthmāniyya, 'Iṣām al-Dīn Aḥmad bin Muṣṭafā bin Khalīl Tāshkubrī Zādah (d. 968 AH), Dār al-Kitāb al-'Arabī: Bayrūt, no edition, no date.
- Al-Shaykh 'Abd al-Ghanī al-Nābulusī, Marwah Khurmah, Al-Taḥawwulāt al-Fikriyya fī al-'Ālam al-Islāmī: A'lām, Wa-Kutub, Wa-Ḥarakāt, Wa-Afkār min al-Qarn al-'Āshir ilā al-Thānī 'Ashar al-Hijrī, Al-Ma'had al-'Ālamī li-l-Fikr al-Islāmī: Herndon Virginia USA, 1st edition, 2014.
- Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Muḥammad bin Ismāʿīl al-Bukhārī (d. 256 AH), taḥqīq: A group of scholars, Dār Ṭawq al-Najāh: no place, 1st edition, 1422 AH.
- Ṣaḥīḥ Muslim, Muslim bin al-Ḥajjāj al-Qushayrī al-Naysābūrī (d. 261 AH), taḥqīq: Muḥammad Fuʾād ʿAbd al-Bāqī, Maṭbaʿat ʿĪsā al-Bābī al-Ḥalabī wa-Shurakāʾuh: al-Qāhira, no edition, 1374 AH.
- 'Uqūd al-Jawhar fī Tarājim man Lahum Khamsūn Taṣnīfan fa-Mi'atun fa-Akthar, Jamīl Bak al-'Azm (d. 1352 AH), al-Maṭba'a al-Ahliyya:

- Bayrūt, no edition, 1326 AH.
- Al-ʿInāya Sharḥ al-Hidāya, Muḥammad bin Muḥammad bin Maḥmūd al-Bābartī (d. 786 AH), printed alongside: Fatḥ al-Qadīr by al-Kamāl Ibn al-Humām, Sharikat Maktabat wa-Maṭbaʿat Muṣṭafā al-Bābī al-Halabī wa-Awlādihi: Misr, 1st edition, 1970.
- Ghāyat al-Bayān wa-Nādirat al-Aqrān Sharḥ al-Hidāya, Amīr Kātib al-Itqānī (d. 758 AH), Maktabat Fayḍ Allāh Afandī: Turkey, manuscript no. 869.
- Ghuniyat al-Mutamallī fī Sharḥ Munyat al-Muṣallī known as (Ḥalabī Kabīr), Ibrāhīm al-Ḥalabī, Stone printed Indian edition, 1325 AH.
- Fatḥ Allāh al-Muʿīn ʿalā Sharḥ al-Kanz li-l-ʿAllāma Muḥammad Mullā Maskīn, Abū al-Suʿūd Aḥmad bin ʿUmar al-Isqāṭī al-Miṣrī (d. 1159 AH), Stone printed edition, 1st edition, no date.
- Fihris al-Fihris wa-al-Athbāt wa-Muʿjam al-Maʿājim wa-al-Mashīkhāt wa-al-Musalsalāt, Muḥammad ʿAbd al-Ḥayy al-Kattānī (d. 1382 AH), taḥqīq: Iḥsān ʿAbbās, Dār al-Gharb al-Islāmī: Bayrūt, 2nd edition, 1982.
- Al-Fawā'id al-Bahiyya fī Tarājim al-Ḥanafiyya, Muḥammad 'Abd al-Ḥayy al-Laknawī (d. 1304 AH), taḥqīq: Muḥammad Badr al-Dīn Abū Fārās al-Na'sānī, Dār al-Sa'āda: Misr, 1st edition, 1324 AH.
- Kashshāf al-Qinā' 'an al-Iqnā', Manṣūr bin Yūnus al-Bahūtī al-Ḥanbalī (d. 1051 AH), taḥqīq: A specialized committee at the Ministry of Justice, Ministry of Justice of the Kingdom of Saudi Arabia, 1st edition, 1421-1429 AH.
- Kashf al-Zunūn 'an Asāmī al-Kutub wa-al-Funūn, Muṣṭafā bin 'Abd Allāh Kātib Jalabī al-Quṣṭanṭīnī known as "Ḥājjī Khalīfa" (d. 1067 AH), Maktabat al-Muthannā: Baghdād, no edition, 1941.
- Al-Kawākib al-Sā'ira bi-A'yān al-Mi'a al-'Āshira, Najm al-Dīn Muḥammad bin Muḥammad al-Ghazzī (d. 1061 AH), taḥqīq: Khalīl al-Manṣūr, Dār al-Kutub al-'Ilmiyya, Bayrūt, 1st edition, 1997.
- Lisān al-ʿArab, Muḥammad bin Makram bin ʿAlī Ibn Manzūr (d. 711 AH), Dār Ṣādir: Bayrūt, 3rd edition, 1414 AH.
- Al-Mabsūt, Muḥammad bin Aḥmad bin Abī Sahl al-Sarakhsī (d. 483 AH), Dār al-Maʿrifa: Bayrūt, no edition, 1414 AH.
- Al-Mujtabā Sharḥ al-Qudūrī, Mukhtār bin Maḥmūd al-Zāhidī (d. 658 AH), Al-Maktaba al-Sulaymāniyya: Turkey, manuscript no. 741.
- Al-Majmū Sharḥ al-Muhadhdhab, Yaḥyā bin Sharaf al-Nawawī (d. 676 AH), Dār al-Fikr: Bayrūt, no edition, no date.
- Al-Muḥkam wa-al-Muḥīṭ al-Aʿzam, ʿAlī bin Ismāʿīl Ibn Sīdah (d. 458 AH), taḥqīq: ʿAbd al-Ḥamīd Hindāwī, Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya: Bayrūt, 1st edition, 2000.

- Al-Muḥīṭ al-Raḍawī, Raḍī al-Dīn al-Sarakhsī (d. 571 AH), Maktabat Fayḍ Allāh Afandī: Turkey, manuscript no. 958.
- Mukhtaşar al-Shamā'il al-Muḥammadiyya, Muḥammad bin 'Īsā al-Tirmidhī (d. 279 AH), summarized and edited by: Muḥammad Nāṣir al-Dīn al-Albānī, Al-Maktaba al-Islāmiyya: 'Ammān, no edition, no date.
- Marāqī al-Falāḥ Sharḥ Nūr al-Īḍāḥ wa-Najāt al-Arwāḥ, Ḥasan bin ʿAmmār al-Shurunbulālī (d. 1069 AH), reviewed by: Naʿīm Zarzūr, Al-Maktaba al-ʿAṣriyya: no place, 1st edition, 1425 AH.
- Al-Masrad al-Naqdī bi-Asmā' Mu'allifāt al-Shaykh 'Abd al-Ghanī al-Nābulusī, Al-Bakrī 'Alā' al-Dīn, Majma' al-Lugha al-'Arabiyya "Majallat al-Majma' al-'Arabī Sābiqan", Dimashq, volume (59), issue 59, 1984, part one in section one pages 97-115, and part two in section two of the same volume pages 334-388.
- Musnad Abī Yaʿlā al-Mawṣilī, Abū Yaʿlā al-Mawṣilī (d. 307 AH), edited and annotated by: Saʿīd bin Muḥammad al-Sannārī, Dār al-Ḥadīth: Cairo, no edition, 2013.
- Musnad al-Imām Aḥmad bin Ḥanbal, Aḥmad bin Ḥanbal (d. 241 AH), edited by: Shuʿayb al-Arnāʾūt, ʿĀdil Murshid, and others, Muʾassasat al-Risāla: Bayrūt, 1st edition, 2001.
- Mashyakhat Abī al-Mawāhib al-Ḥanbalī, Muḥammad bin ʿAbd al-Bāqī al-Ḥanbalī al-Baʿlī (d. 1126 AH), digitally numbered from the Shamela Library.
- Mu'jam al-Mu'allifīn, 'Umar Riḍā Kahāla (d. 1408 AH), Dār Iḥyā' al-Turāth al-'Arabī: Bayrūt, no edition, no date.
- Muʿūnat Uwlī al-Nuhā Sharḥ al-Muntahā (Muntahā al-Irādāt), Muḥammad bin Aḥmad al-Futūḥī, known as: Ibn al-Najjār (d. 972 AH), studied and edited by: Dr. ʿAbd al-Malik bin ʿAbd Allāh Dahīsh, Maktabat al-Asadī, Makkah al-Mukarramah, 5th edition, 1429 AH.
- Mughnī al-Muḥtāj ilā Maʿrifat Maʿānī Alfāz al-Minhāj, Muḥammad bin Aḥmad al-Khaṭīb al-Shirbīnī (d. 977 AH), Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya: Bayrūt, 1st edition, 1994.
- Minḥat al-Sulūk fī Sharḥ Tuḥfat al-Mulūk, Maḥmūd bin Aḥmad, known as "Badr al-Dīn al-ʿAynī" (d. 855 AH), edited and commented by: Dr. Aḥmad ʿAbd al-Razzāq al-Kubaysī, Ministry of Awqāf and Islamic Affairs: Qatar, 1st edition, 2007.
- Munlā Maskīn 'alā Kanz al-Daqā'iq, Mu'īn al-Dīn Muḥammad bin 'Abd Allāh al-Harawī (d. 954 AH), Al-Maṭba'a al-Ḥusaynīya al-Miṣrīya: Miṣr, 1st edition, 1328 AH.
- Mawāhib al-Jalīl fī Sharḥ Mukhtaṣar Khalīl, Muḥammad bin Muḥammad bin 'Abd al-Raḥmān al-Ṭarābulusī, known as al-Ḥaṭṭāb al-Ruʿīnī (d.

- 954 AH), Dār al-Fikr: Bayrūt, 3rd edition, 1992.
- Nafḥat al-Rīḥāna wa-Rashḥat Ṭilāʾ al-Ḥāna, Muḥammad Amīn bin Faḍl Allāh al-Muḥibbī (d. 1111 AH), Dār Iḥyāʾ al-Kutub al-ʿArabiyya: no place, 1st edition, 1986.
- Al-Nihāya fī Sharḥ al-Hidāya, Ḥusayn bin ʿAlī al-Saghnāqī (d. 714 AH), edited: Master's theses, Center for Islamic Studies at the College of Sharia and Islamic Studies at Umm al-Qura University, 1435-1438 AH.
- Al-Nahr al-Fā'iq Sharḥ Kanz al-Daqā'iq, Sirāj al-Dīn 'Umar bin Ibrāhīm bin Najīm al-Ḥanafī (d. 1005 AH), edited by: Aḥmad 'Izzū 'Ināya, Dār al-Kutub al-'Ilmiyya: no place, 1st edition, 1422 AH.
- Hadiyyat al-ʿĀrifīn Asmāʾ al-Muʾallifīn wa-Athār al-Muṣannifīn, Ismāʿīl Muḥammad Amīn al-Bābānī al-Baghdādī (d. 1399 AH), printed under the supervision of Wakālat al-Maʿārif al-Jalīla at its Bahiyya Press Istanbul 1951, reprinted by: Dār Iḥyāʾ al-Turāth al-ʿArabī: Bayrūt.
- Al-Ward al-Ansi wa-l-Wārid al-Qudsī fī Tarjamat al-ʿĀrif ʿAbd al-Ghanī al-Nābulusī, Kamāl al-Dīn Muḥammad bin Muḥammad Sharīf al-ʿĀmirī al-Ghazzī (d. 1214 AH), edited by: Shaykh Aḥmad Farīd al-Mazīdī, Kitāb Nāshirūn: Lebanon, 2nd edition, 2016.

معوقات الإنجاز (العجز والكسل والجبن والبخل) في ضوء القرآن- دراسة موضوعية-

د. إيمان بنت عبد الإله بن محمد باجسير قسم القرآن و علومه - كلية أصول الدين والدعوة جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية



# معوقات الإنجاز (العجز والكسل والجبن والبخل) في ضوء القرآن- دراسة موضوعية

د. إيمان بنت عبد الإله بن محمد باجسير

قسم القرآن وعلومه - كلية أصول الدين والدعوة جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية

تاريخ تقديم البحث: ٢٥/ ١٠/ ١٤٤٤هـ تاريخ قبول البحث: ١٢/ ٢/ ١٤٤٥ هـ

ملخص الدراسة:

: التعريف بمعوقات الإنجاز وأنواعها (العجز والكسل والجبن والبخل)، وبيان أسبابها ودلالاتها، وإبراز صورها وعلاج ذلك في القرآن الكريم.

أهمية الموضوع: يعد الإنجاز المحرك الأساس الذي يدفع المرء ويوجهه نحو هدف معين، فالمرء بين حاجة يريد قضاءها وواجب يجب الالتزام به، وحق يرغب في أن يناله، كما أن أداء المرء للإنجاز وإقباله على القيام بأعماله مرتبط بالدافعية لديه، وبما يمتلكه من مقومات ذاتية أو مكتسبة لإنجاز هذا العمل، وقد تعرض على المرء أمور تعوقه وتحول بينه وبين إنجازه، فتمنعه من توفير حاجاته أو القيام بواجباته أو المسارعة إلى الخيرات. وغالبًا ما تنشأ هذه المعوقات عن ضعف في النّفس، إما جبلة، وإما لبعد الارتياض والمجاهدة أو لتثاقل المرء وترخيه. وهذه المعوقات تدور حول أربع صفات تعوذ منها النبي على وهي: العجز والكسل والجبن والبخل لما لها من تأثير بالغ على كفاءة المرء وتميزه وجهده ونجاحه في جميع أعماله، فما خلق الإنسان إلا لإنجاز ما أمره الله به.

وقد خلصت في هذا البحث إلى نتائج منها:

العجز عن الإنجاز يكون بعدم القدرة على الوفاء به لخلل في البدن أو العقل، أو لتثاقل المرء وتراخيه
 مع القدرة على إنجاز ما ينبغى، أو لخوف مما لا ينبغى أن يخاف منه، أو لبخل بكل ما ينتفع به.

- ضرورة التوافق بين الإنجاز والدافع له، فلا يمكن أن ينجز أمر بلا دافع حقيقي مراد.

- علاج الصفات الأربع في اثنين: إرادة ورياضة، فإرادة يؤخذ الأمر فيها بقوة وعزم ورغبة صادقة، ورياضة يدرب المرء فيها نفسه إما لترك ما يريد التخلص منه، وإما لعمل ما يريد إنجازه.

-لم تكن لتُكلل جهود المنجزين بالنجاح لولا الصبر والإصرار على المضي، والتحفيز المستمر من خلال استحضار المواقف الناجحة عند ظهور المعوقات في مختلف مراحل الإنجاز.

الكلمات المفتاحية: معوقات الإنجاز - العجز - الكسل - الجبن - البخل

## Obstacles to Achievement (Incapacity, Laziness, Cowardice, and Stinginess) in Light of the Qur'an: An Objective Study

#### Dr. Iman bin Abdulilah bin Mohammed Bajseer

Department Qur'an and its Sciences - Faculty Fundamentals of Religion Imam Muhammad Ibn Saud Islamic University

#### Abstract:

This research focuses on identifying the obstacles to achievement and their types, including incapacity, laziness, cowardice, and stinginess, as well as explaining their causes, implications, and manifestations. The research also addresses how these obstacles are treated in the Qur'an.

Significance of the topic

Achievement is the primary driving force that directs a person towards a specific goal. A person is driven by needs they wish to fulfill, duties they must commit to, and rights they desire to attain. The execution of these tasks is linked to the individual's motivation and the personal or acquired capabilities they possess to complete the task. However, certain obstacles may arise, hindering a person from achieving their goals, fulfilling their obligations, or quickly engaging in good deeds. These obstacles often stem from inner weaknesses, whether they are inherent or due to a lack of discipline and effort. The primary obstacles revolve around four qualities from which the Prophet Muhammad (PBUH) sought refuge: incapacity, laziness, cowardice, and stinginess, as these significantly affect an individual's efficiency, excellence, efforts, and success in all their endeavors. Humans were created to fulfill what God commanded them to achieve.

This research concluded with several findings, including:

- Incapacity to achieve occurs when there is a lack of ability to fulfill a task due to physical or mental limitations, or due to a person's hesitation or laziness despite having the ability, fear of things unworthy of fear, or stinginess with anything beneficial.
- There should be harmony between the achievement and the motivation behind it, as no goal can be accomplished without a genuine driving force.
- The solution to these four traits lies in two approaches: willpower and discipline. Willpower involves taking action with strength, determination, and sincere desire, while discipline involves training oneself either to abandon unwanted traits or to perform tasks one aims to accomplish.
- The success of achievers is often the result of patience, persistence, and continuous motivation, which is reinforced by recalling successful examples when obstacles arise during various stages of achievement.

**key words:** Obstacles to Achievement, Incapacity, Laziness, Cowardice, Stinginess.

#### المقدمة

الحمد لله الذي أنزل على عبده الكتاب ليكون للعالمين نذيرًا، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين، نبينا محمد على أما بعد:

قال تعالى: ﴿مَنْ عَمِلَ صَالِحَا مِّن ذَكَرٍ أَوْ أُنثَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِيَنَّهُ وحَيَوْةَ طَيِّبَةً وَلَنَجْزِيَتَهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَن مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ۞﴾ [النط: ٩٧].

يعد الإنجاز المحرك الأساس الذي يدفع المرء ويوجهه نحو هدف معين، فالمرء بين حاجة يريد قضاءها وواجب يجب الالتزام به، وحق يرغب في أن يناله، كما أن أداء المرء للإنجاز وإقباله على القيام بأعماله مرتبط بالدافعية لديه، وبما يمتلكه من مقومات ذاتية أو مكتسبة لإنجاز هذا العمل، فالإنجاز يبدأ بالرغبة في القيام بالعمل، ويكتمل باكتمال العمل بتمامه وفي وقته.

ولذلك يظهر تباين إنجازات الأفراد من الناحية الكمية والكيفية. وقد تَعرِض على المرء أمورٌ تعوقه وتحول بينه وبين إنجازه، فتمنعه من توفير حاجاته أو القيام بواجباته أو المسارعة إلى الخيرات. وغالبًا ما تنشأ هذه المعوقات عَن ضعف فِي النَّفس، إما جبلة، وإما لبعد الرياضة. فهي تدور حول ثمان صفات تَعَوَّذَ النبي عَن منها فعن أنس بن مالك (ت ٩١هـ) هُذَ أن النبي قال لأبي طلحة (ت ٣٤هـ) هُذَ والتمس غلامًا من غلمانكم يخدمني حتى أخرج إلى خيبر» فخرج بي أبو طلحة مردفي، وأنا غلام راهقت الحلم، فكنت أخدم رسول الله عنه، إذا نزل، فكنت أسمعه كثيرًا يقول: «اللهم إني أعوذ بك من الهم والحزن، والعجز والكسل، والبخل والجبن، وضلع الدَّيْن، وغلبة من الهم والحزن، والعجز والكسل، والبخل والجبن، وضلع الدَّيْن، وغلبة

#### مشكلة البحث:

١- ما أبرز معوقات الإنجاز في القرآن؟

٢- ما أسباب معوقات الإنجاز ودلالاتما من القرآن؟

٣-كيف صورها القرآن وعالجها؟

## أهمية الموضوع:

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري، صحيح البخاري، كتاب الجهاد والسِّير، باب من غزا بصبي للخدمة، (ح/ ٢٨٩٣)، (٤/ ٣٦)، مرفوعًا بلفظه.

١-ارتباط موضوع الدراسة بأعظم الكتب كتاب الله.

٢-تعلق الموضوع بإنجاز حاجات المرء وواجباته وحقوقه في دنياه وآخرته.

٣-ارتباط معوقات الإنجاز بكفاءة المرء وتميزه وجهده ونجاحه في جميع أعماله.

#### أهداف البحث:

١-التعريف بمعوقات الإنجاز وأنواعها في القرآن الكريم.

٢-بيان أسباب معوقات الإنجاز ودلالاتها من القرآن الكريم.

٣-إبراز صور معوقات الإنجاز في القرآن الكريم وعلاج القرآن لها.

الدراسات السابقة: بعد البحث عن هذا الموضوع في مظانه، تبين لي أن هذا الموضوع لم يُطرح في كتاب، أو رسالة جامعية.

#### خطة البحث:

- الفصل الأول: معوقات الإنجاز وأنواعها في القرآن الكريم
  - المبحث الأول: التعريف بمعوقات الإنجاز
  - المبحث الثاني: أنواع معوقات الإنجاز في القرآن الكريم
- الفصل الثاني: معوقات الإنجاز أسبابها وصورها في القرآن، وعلاج القرآن
   لها
- المبحث الأول: أسباب العجز، وصوره كمعوق للإنجاز وعلاج القرآن له.
- المبحث الثاني: أسباب الكسل، وصوره كمعوق للإنجاز وعلاج القرآن له
- المبحث الثالث: أسباب الجبن، وصوره كمعوق للإنجاز وعلاج القرآن له
- المبحث الرابع: أسباب البخل، وصوره كمعوق للإنجاز وعلاج القرآن له

الفصل الأول: معوقات الإنجاز وأنواعها في القرآن الكريم المبحث الأول: التعريف بمعوقات الإنجاز

المطلب الأول: تعريف المعوقات في اللغة والاصطلاح

المعوقات في اللغة: جمع معوق وأصله من عَوَقَ، ثمَّ نُقِل من فَعَلَ إلى فعُل، ثمَّ قُلِبت الواوُ فِي فَعُلْتُ أَلفًا، فصارَت عاقْتُ فَالْتَقَى سَاكِنَانِ: الْعَيْنُ الْمُعْتَلَةُ الْمَقْلُوبَةُ أَلِفاً وَلَامُ الْفِعْلِ، فَحُذِفَتِ الْعَيْنُ لِالْتِقَائِهِمَا، فَصَارَ التَّقْدِيرُ: عَقْتُ، ثُمَّ نُقِلَتِ الضَّمَّةُ إلى الْفَاءِ لأَن أصله قَبْلَ الْقَلْبِ فَعُلت فَصَارَ عُقْت.

والعَوْقُ: الحِبْسُ والصَّرْفُ. يُقال: عاقه عَن كَذَا يَعوقُه: إِذَا حَبَسَه وصَرَفَه، وَمِنْه التعويق والاعتياق، وَذَلِكَ إِذَا أُردْت أَمرًا فصرفك عَنهُ صَارف. تقول: عاقني عَن الْوَجْه الَّذِي أُردتُ عائق. ورَجُلُ عُوَّقٌ وعُوَقٌ: الذي لا يَزالُ تَعُوقُه أَمورٌ عن حاجَتِه. والمعْوِقُ: المحْفِقُ المعْوِز. والعَوْق: الأَمر الشَّاغِلُ. وعَوائِقُ المَّوْرُ عن حاجَتِه. والمعْوِقُ: اللَّحْفِقُ المعْوِز. والعَوْق: الأَمر الشَّاغِلُ. وعَوائِقُ الدَّهْرِ: الشَّواغِلُ مِنْ أَحداثه. والتَّعوُق: التَّبُط. والتَّعويقُ: التَّبْيط. ومنه قوله تعالى: ﴿قَدُ يَعْلَمُ ٱللَّهُ ٱلمُعَوِقِينَ مِنكُمْ ﴿ اللَّعَالِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَوِقِينَ مِنكُمْ ﴿ اللَّعَالِ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَوِقِينَ مِنكُمْ ﴿ اللَّعَالِ عَول الصرف والحبس بجميع صوره الحسية والمعنوية.

<sup>(</sup>۱) انظر: «تهذیب اللغة»، للأزهري، (۳/ ۱۸). «المحیط في اللغة»، للصاحب ابن عباد، (۲/ ۱۸). «لجمل اللغة»، لابن فارس، (۲۳۷). «مجمل اللغة»، لابن فارس، (۲۳۷). «تاج العروس من جواهر القاموس»، للزبیدي، (۲۲/ ۲۲۶).

المعوقات في الاصطلاح: هي العوامل التي تحول دون تحقيق الأهداف التي يسعى إليها<sup>(۱)</sup> . وهي العقبات والصعوبات التي تصرف أو تحبس المرء عن تحقيق الأمر (۲).

### المطلب الثاني: تعريف الإنجاز في اللغة والاصطلاح

الإنجاز في اللغة: (نَجَز) النون والجيم والزاي أصل صحيح يدل على كمال شيء في عجلة من غير بُطْءٍ. يُقَالُ: نَجَزَ الوعد يَنْجُزُ. وَأَجْزَتُهُ أَنَا: أَعْجَلْتُهُ. وَأَعْلِيته ما عندي حتى نَجَزَ آخِرُهُ، أي: وصل إليه آخره. وأنجُزتُه إنجازًا: وهو وفاؤك به. وأنت على نَجْزِ حاجتك ونُجْزِها بفتح النون وضمها، أي على شَرَفٍ من قضائها. واسْتَنْجَزَ الرجل حاجته وتَنَجَّزَها، أي: استنجحها، والناجِزُ: الحاضرُ. يقال: بعته ناجِزًا بِناجِزٍ، كقولك يدًا بيدٍ، أي تعجيلًا بِتَعْجِيلٍ. وَالْمُنَاجَزَةُ فِي الْحُرْبِ: أن يتبارز الفارسان، أي يُعَجِّلَانِ القتال لا يتوقفان (٣). وتدور مادة هذا الفعل حول الوفاء بالأمر وقضائه بالتمام من غير بطء.

الإنجاز في الاصطلاح: هو الوفاء بالأمر وقضاؤه بالتمام من غير بطء (٤).

<sup>(</sup>١) التنمية نظريًا وتطبيقيًا، لحسين علية حسن، (١٦١).

<sup>(</sup>٢) انظر: «التربية الإبداعية في منظور التربية الإسلامية»، لخالد الحازمي، (٤٣٦).

<sup>(</sup>٣) انظر: «كتاب العين»، للفراهيدي، (٦/ ٧١). «المحيط في اللغة»، للصاحب ابن عباد، (٧/ (٣)). «الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية»، للفارابي، (٣/ ٨٩٧). «معجم مقاييس اللغة»، لابن فارس، (٥/ ٣٩٣).

<sup>(</sup>٤) لم أجد في كلام العلماء تعريفًا للإنجاز كمصطلح، ولذلك قمت بالتعريف به من خلال جمع التعاريف اللغوية.

والإنجاز هنا لا يعني المنجزات المتميزة والفريدة التي لا يمكن للجميع إنجازها، ولكن أي أمر عَمِل المرء على قضائه في وقته بالتمام والكمال فهو إنجاز.

معوقات الإنجاز كمركب إضافي: هي العقبات والصعوبات التي تصرف أو تحبس المرء عن الوفاء بالأمر وقضائه بالتمام من غير بطه (١١). قال تعالى: ﴿أَلَمُ خَعَلَ لَّهُ وَعَيْنَيْنِ ﴿ وَهَدَيْنَهُ ٱلنَّجْدَيْنِ ﴿ فَلَا ٱقْتَحَمَ ٱلْعَقَبَةَ ﴾ فَعَلَ لَّهُ وَعَيْنَيْنِ ﴿ وَهَدَيْنَهُ ٱلنَّجْدَيْنِ ﴿ فَلَا ٱقْتَحَمَ ٱلْعَقَبَةَ ﴾ فَي وَمِ ذِي مَسْغَبَةٍ ﴿ يَتِيمًا وَمَا أَذُرَنكَ مَا ٱلْعَقَبَةُ ﴿ فَكُ رَقَبَةٍ ۞ أَوْ إِطْعَامُ فِي يَوْمِ ذِي مَسْغَبَةٍ ۞ يَتِيمًا ذَا مَثْرَبَةٍ ۞ ثُمَّ كَانَ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَوَاصَواْ بِٱلصَّبْرِ وَلَيْ وَتَوَاصَواْ بِٱلْمَرْحَمَةِ ﴿ وَلَيْ إِلَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا مُنُوا مِنْ إِلَّا لَمَرْحَمَةٍ ﴿ وَلَيْ إِلْمَانِهُ وَلَا مَا لَمُ لَكِينَا فَا مَنْ مَنْ الْمَاتِ اللَّهُ فَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا مِقْلَى اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ وَلَوْلَ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْعُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

والاقتحام: الدخول والمجاوزة بشدة ومشقة، والعقبة: الطريقة التي تُرتقى على صعوبة ويحتاج فيها إلى معاقبة الشّدة بالتضيق والمخاطرة، وهو مثل ضربه سبحانه لمجاهدة النفس والهوى والشيطان في أعمال البر، فجعله كالذي يتكلف صعود العقبة، فجعل الصالحة: عقبة، وعملها: اقتحامًا لها، لما في ذلك من معاناة المشقة ومجاهدة الإنسان نفسه وهواه وعدوه الشيطان(٢).

<sup>(</sup>١) لم أجد في كلام العلماء تعريفًا لمعوقات الإنجاز كمصطلح مركب، ولذلك قمت بالتعريف به من خلال جمع التعاريف اللغوية والتعاريف الاصطلاحية لمصطلحات المركب.

<sup>(</sup>٢) انظر: «الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل»، للزمخشري، (٤/ ٢٥٦). «إرشاد العقل السليم المنظر: «الكتاب الكريم»، لأبي السعود، (٩/ ١٦١-١٦٢). «فتح القدير»، للشوكاني، (٥/ ٥٤٠).

فالإنجاز يحتاج إلى مقدمات للوفاء به كوجود المقدرة عليه من سلامة الحواس وغيرها، وكوجود العلم الذي يرشد إلى الطريق الصحيح، مع وجود الشجاعة في اقتحام العقبات. ومع ذلك كله لا يمكن التجاوز إلا بمجاهدة النفس وتطويعها على البذل والعطاء، ودفع الكسل والفتور، والاستمرار في الإنجاز حتى يكون هذا الإنجاز صبغة صبغ بما هذا المنجز: ﴿أُوْلَتَهِكَ أَصْحَابُ ٱلْمَيْمَنَةِ ﴾.

المبحث الثاني: أنواع معوقات الإنجاز في القرآن الكريم المطلب الأول: المعوقات المادية

الأول: العجز

العجز في اللغة: (عَجَزَ) العين والجيم والزاء أصلان صحيحان، يدل أحدهما على الضعف، والآخر على مُؤَخَّرِ الشَّيْءِ. فَالْأَوَّلُ عَجِزَ عَنِ الشَّيْءِ يَعْجِزُ عَلى الضعف، والآخر على مُؤَخَّر الشَّيْءِ. فَالْأَوَّلُ عَجِزَ عَنِ الشَّيْءِ يَعْجِزُ عَجْزًا، فَهُوَ عَاجِزٌ، أَيْ ضَعِيفٌ. فالعجوز من أضعفه الهرم؛ والعجيز من فقد القدرة على الوطء. وقولهم إن العجز نقيضُ الحُزْمِ فمن هذا؛ لأنه يَضْعُفُ رَأَيْهُ. وأما الأصل الآخر فالعجزُ: مُؤَخَّرُ الشيء، والجمع أعجاز، حتى إنهم يقولون: عَجُزُ الْأَمْرِ، وَأَعْجَازُ الْأُمُورِ، ويقولون: " لَا تَدَبَّرُوا أَعْجَازَ أُمُورٍ وَلَّتْ صُدُورُهَا "(١). فمادة العجز تدور حول التأخر عن الشيء، ولزوم الضعف والقصور عن الإتيان به لعدم القدرة.

العجز في الاصطلاح: لزوم الضعف والقصور الناتج عن عدم القدرة، ويشمل العجز الجسدي بشقيه البدين والعقلي<sup>(۲)</sup>. مثال البدين: نقصان عضو كما في الأعمى والأشل<sup>(۳)</sup>، والعقلي: بقصور في العقل كالخرف والجنون أو ضعف فيه كالجهل. يشمل أيضًا العجز المادي كالفقر وضلع الدَّيْن.

الثانى: الكسل

<sup>(</sup>۱) انظر: «معجم مقاییس اللغة»، لابن فارس، (٤/ ٢٣٣). «لسان العرب»، لابن منظور، (٥/ ٢٣٣). «تاج العروس»، للزبيدي، (١٥/ ١٩٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: «تحفة الأبرار شرح مصابيح السنة»، للبيضاوي، (٢/ ١٠٣).

<sup>(</sup>٣) انظر: «الكواكب الدراري في شرح صحيح البخاري»، للكرماني، (٢٠/ ٤٧). «فتح الباري شرح صحيح البخاري»، لابن حجر العسقلاني، (٦/ ٣٦).

الكسل في اللغة: (كسَلَ) الكاف والسينُ واللَّامُ أصل صحيح، وهو التَّتَاقُلُ عن الشيء والقعود عن إتمامه أو عنه. وكسِلَ يكْسَلُ كَسَلًا. ورجل كسلانُ، وامرأة كَسْلَى، وكسْلانة، تثاقل عما لا ينبغي، وامرأة مِكْسَالٌ: لَا تَكَادُ تَبْرَحُ بيتها، وكسِلَ الفحل، أي: فتر. والكَسَلُ: التَّتَاقُلُ عَمَّا لَا يَنْبَغِي أَن يُتَتَاقَلَ عَنهُ (١).

والكسل في الاصطلاح: التثاقل عن الشيء والفتور فيه مع وجود القدرة (١٠). و(الكسل) ضد الجلادة (٣). والكسل من أقبح المعوقات؛ لأنه تثاقل مع القدرة، فهو سبب حقيقى لكل الفاشلين.

والفرق بين العجز والكسل أن الكسل ترك الشيء مع القدرة على الأخذ في عمله والعجز عدم القدرة (٤)، فالعجز والكسل أخوان؛ لأنّ بحما يفوت على العبد منافعه، وفواتما إما من عدم قدرة وهو العجز أو من عدم إرادة وهو الكسل (٥). قال ابن القيم على: " والإنسان مندوب إلى استعاذته بالله تعالى

<sup>(</sup>۱) انظر: «كتاب العين»، للفراهيدي، (٥/ ٣١٠). «تمذيب اللغة»، للهروي، (١٠/ ٣٧). «الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية»، للفارابي، (٥/ ١٨١٠). «معجم مقاييس اللغة»، لابن فارس، (٥/ ١٧٨).

<sup>(</sup>٢) انظر: «تحفة الأبرار شرح مصابيح السنة»، للبيضاوي، (٢/ ١٠٣). «التنوير شرح الجامع الصغير»، للصنعاني، (٣/ ١٢٦).

<sup>(</sup>٣) «الكواكب الدراري في شرح صحيح البخاري»، للكرماني، (١٢١/١٢١).

<sup>(</sup>٤) «فتح الباري شرح صحيح البخاري»، لابن حجر العسقلاني، (٦/ ٣٦). وانظر: «المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج»، لأبي زكريا النووي، (١٧/ ٢٨). «تحفة الأبرار شرح مصابيح السنة»، للبيضاوي، (٢/ ١٠٣).

<sup>(</sup>٥) «التنوير شرح الجامع الصغير»، للصنعاني، (٣/ ١٢٦).

من العجز والكسل؛ فالعجز عدم القدرة على الحيلة النافعة، والكسل عدم الإرادة لفعلها؛ فالعاجز لا يستطيع الحيلة، والكسلان لا يريدها(۱). ووصف ابن القيم العجز والكسل أنهما مفتاح كل شر(۱). وقد جمع الله بين الكسل والعجز في قوله قال تعالى: ﴿لَّا يَسْتَوِى ٱلْقَاعِدُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ غَيْرُ أُولِي الطّجز في قوله قال تعالى: ﴿لَّا يَسْتَوِى ٱلْقَاعِدُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ غَيْرُ أُولِي الطّخرر وَٱلْمُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ ٱللّهِ بِأَمُوالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ ﴿ السّاء: ١٥٥)، والمعنى: لا يعتدل المتخلّفون عن الجهاد في سبيل الله من أهل الإيمان بالله وبرسوله، المؤثرون الدعة والحقض والتكاسل والقُعودَ في منازلهم على مشقة ملاقاة أعداء الله بجهادهم، وقتالهم في طاعة الله، إلا أهل العذر منهم بذَهاب أبصارهم، وغير ذلك من العِلل التي لا سبيل لأهلها –للضَّرَر الذي بهم إلى قتالهم وجهادهم في سبيل الله التي لا سبيل لأهلها المنشَرَر الذي بهم إلى قتالهم وجهادهم في سبيل الله (۱).

<sup>(</sup>۱) «إعلام الموقعين عن رب العالمين»، لابن القيم، (٣/ ٢٦١).

<sup>(</sup>٢) «زاد المعاد في هدي خير العباد»، لابن القيم، (٢/ ٣٢٦).

<sup>(</sup>٣) انظر: «جامع البيان عن تأويل آي القرآن»، للطبري، (٩/ ٨٥). «تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان»، للسعدي، (١٩٥).

## المطلب الثاني: المعوقات النفسية

#### الأول: الجبن

والجَبَان من الرِّجَال الَّذِي يهاب التَّقَدُّم على كل شَيْء لَيْلًا كَانَ أَو هَارًا، والجَبَان من الرِّجَال الَّذِي يهاب التَّقَدُّم على كل شَيْء لَيْلًا كَانَ أَو هَارًا، وَالجُبَع جبناء (٢). والجبن ضد الشجاعة (٣). ومادة هذا الفعل تدور حول الضعف والخور وهَيُّب الأشياء.

الجبن في الاصطلاح: المهابة للأشياء والتأخر عن فعلها (٤)، والخوف مما لا ينبغي أن يُخاف منه" (٥). والجُبُن: ضعف القلب عمّا يحق أن يقوى عليه (١٠). والجُبُن: الجبن تعطيل عن النفع بالبدن (٧). وكل قال ابن القيم (ت ٧٥١ هـ)

<sup>(</sup>۱) انظر: «معجم مقاییس اللغة»، لابن فارس، (۱/ ۰۰۳). «كتاب العین»، للفراهیدي، (٦/ ١٥٠). «الصحاح تاج اللغة وصحاح العربیة»، للفارای، (٥/ ٢٠٩٠).

<sup>(</sup>٢) انظر: «المحكم والمحيط الأعظم»، لابن سيده، (٧/ ٤٦٥). «تاج العروس من جواهر القاموس»، للزبيدي، (٣٦/ ٢٦٩).

<sup>(</sup>٣) «لسان العرب»، لابن منظور، (١٣/ ٨٤).

<sup>(</sup>٤) «البدر التمام شرح بلوغ المرام»، للمَغرِي، (٣/ ١٧٣). انظر: «تحفة الذاكرين بعدة الحصن الحصين من كلام سيد المرسلين»، للشوكاني، (١٨٣).

<sup>(</sup>٥) «تعذيب الأخلاق وتطهير الأعراق»، لمسكويه، (٣٦).

<sup>(</sup>٦) «المفردات في غريب القرآن»، للأصفهاني، (١٨٦).

<sup>(</sup>٧) انظر: «الداء والدواء = الجواب الكافي»، لابن القيم، (١/ ١٧٩).

التعاريف السابقة تدور على ترك ما ينبغي وفعل ما لا ينبغي لضعف أو خوف أو جهل.

#### الثاني: البخل

البخل في اللغة: (بَحَلَ) الْبَاءُ وَالْخَاءُ وَاللَّامُ كَلِمَةٌ وَاحِدَةٌ، وَهِيَ: الْبُحْلُ وَالْبَحْلُ. وَرَجُلُ بَخِيلٌ وَبَاخِلٌ. والبَحْلُ والبُحُولُ: ضِدُّ الْكَرَمِ(١). والبَخِيلُ: هو الشَّحِيح الضّنِين بماله. والبَخِيلُ يَدُلُ على المبالغة، ومعنى البُحْلُ: مَنعُ الوَاجِب في دينِ أو مروءةٍ أو عادةٍ(١). والمُحْلَةُ: الشَّيْءُ الَّذِي يَحْمِلكُ عَلَى البُحْلِ (٣). والبخل مشقة الإعطاء (١). فالبخل تدور مادته حول مَنْعِ الواجب.

البخل في الاصطلاح: إمساك المقتنيات عمّا لا يحق حبسها عنه، ويقابله الجود (٥).

والبخل شرعًا: منع الواجب (٦). أي منع الإنسان الحق الواجب عليه قال تعالى: ﴿فَلَمَّاۤ ءَاتَنهُم مِّن فَضْلِهِ عَجُلُواْ بِهِ عَنْ التوبة: ٧٦] أي بإعطاء الصدقة

<sup>(</sup>۱) «معجم مقاییس اللغة»، لابن فارس، (۱/ ۲۰۷). «لسان العرب»، لابن منظور، (۱۱/ ٤٧).

<sup>(</sup>٢) «المجموع المغيث في غربي القرآن والحديث»، للمديني، (١/ ١٣٥). «المصباح المنير في غريب الشرح الكبير»، للحموي، (١/ ٣٧).

<sup>(</sup>٣) «لسان العرب»، لابن منظور، (١١/ ٤٧).

<sup>(</sup>٤) «أحكام القرآن»، للجصاص، (٢/ ٢٥٠).

<sup>(</sup>٥) «المفردات في غريب القرآن»، للأصفهاني، (٩٠٩).

<sup>(</sup>٦) «أحكام القرآن»، للجصاص، (٢/ ٢٥٠). «الكشف والبيان عن تفسير القرآن»، للثعلبي، (٦/ ٣١٣). «معالم التنزيل في تفسير القرآن»، للبغوي، (٢/ ٣١٣).

وبإنفاق المال في الخير، وبالوفاء بما ضمِنوا والتزموا(١). والْبُحْل: هُوَ نفس الْمَنْع، وَالشح: الْحَالة النفسية الَّتِي تَقْتَضِي ذَلِك الْمَنْع (٢). والجبن والبخل قرينان: فإن عدم النفع منه إن كان ببدنه فهو الجبن، وإن كان بماله فهو البخل(٣). والبخل شُعبة من الجبن؛ لأن الجبن تألم الْقلب بتوقع مؤلم عاجلًا على وجه يمنعه من إقامة الواجب عقلًا، وهو البخل في النَّفس(٤). وقد جمع الله بين الجبن والبخل في قوله تعالى: ﴿أَشِحَّةً عَلَيْكُمُّ فَإِذَا جَآءَ ٱلْخَوْفُ رَأَيْتَهُمْ يَنظُرُونَ إِلَيْكَ تَدُورُ أَعْيُنُهُمْ كَٱلَّذِي يُغْشَىٰ عَلَيْهِ مِنَ ٱلْمَوْتُّ فَإِذَا ذَهَبَ ٱلْخَوْفُ سَلَقُوكُم بِأَلْسِنَةٍ حِدَادٍ أَشِحَّةً عَلَى ٱلْخَيْرَ أُوْلَتِهِكَ لَمْ يُؤْمِنُواْ فَأَحْبَطَ ٱللَّهُ أَعْمَالَهُمَّ وَكَانَ ذَالِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرًا ١ يَحْسَبُونَ ٱلأَحْزَابَ لَمْ يَذْهَبُوا وَإِن يَأْتِ ٱلأَحْزَابُ يَوَدُّواْ لَوُ أَنَّهُم بَادُونَ فِي ٱلْأَعْرَابِ يَسْئَلُونَ عَنْ أَنْبَآبِكُمٌّ وَلَوْ كَانُواْ فِيكُم مَّا قَتَلُوٓاْ إِلَّا قَلِيلًا ١٥﴾ [الأحزاب: ١٩- ٢٠]. والجبن والبخل ينتج عنهما تعطيل عن النفع بالبدن، وتعطيل عن النفع بالمال، كما في قوله تعالى: ﴿أَشِحَّةً عَلَيْكُمْ أَي بأبداهم عند القتال، وبأموالهم عند النفقة فيه، فلا يجاهدون بأموالهم وأنفسهم. فالْبُحْل مُسْتَلْزم الْجُبْن من غير عكس؛ لأن من بخل عِمَالِه فَهُوَ بِنَفْسِهِ أَبْخُلُ<sup>(٥)</sup>. وقال ابن القيم عن المعوقات الأربع: "العجز والكسل، قرينان، وتخلف كمال العبد وصلاحه عنه إما أن يكون لعدم قدرته

<sup>(</sup>١) «المعجم الاشتقاقي المؤصل لألفاظ القرآن الكريم»، لمحمد حسن جبل، (١/ ٨٠).

<sup>(</sup>٢) «الكليات»، لأبي البقاء، (٢٤٢).

<sup>(</sup>٣) «الداء والدواء = الجواب الكافي»، لابن القيم، (١/ ١٧٩).

<sup>(</sup>٤) «التوقيف على مهمات التعاريف»، للمناوي، (٧٢).

<sup>(</sup>٥) «مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والإرادة»، لابن القيم، (١/ ١١٣).

عليه، فهو عجز، أو يكون قادرًا عليه، لكن لا يريد، فهو كسل، وينشأ عن هاتين الصفتين فوات كل خير، وحصول كل شر، ومن ذلك الشر تعطيله عن النفع ببدنه، وهو الجبن، وعن النفع بماله وهو البخل".(١)

ولو تأملنا في هذه المعوقات الأربع لوجدناها تتقاطع مع الأركان الأساسية التي يقوم عليها الإنجاز وهي: القدرة والاستمرارية والإقدام والبذل.

فالقدرة ضد العجز، والاستمرارية ضد الكسل، والإقدام ضد الجبن، والبذل ضد البخل.

<sup>(</sup>١) «زاد المعاد في هدي خير العباد»، لابن القيم، (٢/ ٣٢٩) بتصرف يسير.

الفصل الثاني: معوقات الإنجاز أسبابها ودلالاتها، وصورها وعلاج القرآن لها

المبحث الأول: أسباب العجز، وصوره كمعوق للإنجاز وعلاج القرآن له. المطلب الأول: أسباب العجز ودلالاتها من القرآن الكريم.

السبب الأول: العجز البدني (العمى -العرج - المرض):

التعريف بالعمى: (عَمِيَ) العين والميم والحرف الْمُعْتَلُ أصل واحد يدل على سترٍ وَتَغْطِيَةٍ. من ذلك العمى: ذَهَابُ البصر من العينين كِلْتَيْهِمَا. فلا يقع هذا النعت على العين الواحدة. وعَمِيَ عليه الأمر، إذا التبس، ومنه قوله تعالى: ﴿فَعَمِيتُ عَلَيْهِمُ ٱلْأَنْبَآءُ يَوْمَيِذِ ۞ القصص: ٢٦]. ورجل عمي القلب، أي جاهل(١١). فالعمى المُدرج ضمن العجز البدين هو ذهاب البصر من العينين كلتيهما.

التعريف بالعرج: (عَرَجَ) العين والراء والجيم ثلاثة أصول: الأول يدل على مَيْلٍ وَمَيَلٍ، والآخر على عددٍ، والآخر على سُمُوٍّ وَارْتِقَاءٍ. والأول المقصود. فالأول: الْعَرَجُ مصدر الْأَعْرَجِ، ويقال منه: عَرِجَ يَعْرَجُ عَرَجًا، إذا صار أَعْرَجَ. وقالوا: عَرِجَ يَعْرَجُ خِلْقَةً، وَعَرَجَ يَعْرُجُ إِذَا مَشَى مِشْيَةَ الْعُرْجَانُ، وفلان يتعارج وقالوا: عَرِجَ يَعْرَجُ خِلْقَةً، وَعَرَجَ يَعْرُجُ إِذَا مَشَى مِشْيَةَ الْعُرْجَانُ، وفلان يتعارج إذا مشّى عِكي الأعرج. والعُرْجَةُ: موضع العَرَج من الرِّجْلِ(٢). والعرج المدرج

<sup>(</sup>۱) انظر: «كتاب العين»، للفراهيدي، (۲/ ٢٦٦). «تمذيب اللغة»، للأزهري، (۳/ ١٥٥). «معجم مقاييس اللغة»، لابن فارس، (٤/ ١٣٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: «كتاب العين»، للفراهيدي، (١/ ٢٢٢ - ٢٢٣). «مجمل اللغة»، لابن فارس (٢). «معجم مقاييس اللغة»، لابن فارس، (٤/ ٣٠٢).

ضمن العجز البدي هو ميل الرجل المانع من الاستقامة والاستقرار عند المشي.

التعريف بالمرض: (مَرِضَ) الميم والراء والضاد أصل صحيح يدل على ما يخرج به الإنسان عن حَدِّ الصِّحَةِ فِي أي شيء كان. فمنه المرض البدي نَقِيضُ الصِّحةِ السُّقْمُ كقوله تعالى: ﴿عَلِمَ أَن سَيَكُونُ مِنكُم مَّرُضَىٰ المرض القلبي بالشك كقوله تعالى: ﴿فِي قُلُوبِهِم مَّرَضُ فَزَادَهُمُ اللَّهُ مَرَضًا المرض القلبي بالشك كقوله تعالى: ﴿فِي قُلُوبِهِم مَّرَضُ فَزَادَهُمُ اللَّهُ مَرَضًا المرض القلبي بالشهوة اللَّهُ مَرَضًا اللَّهُ اللَّهُ مَرَضًا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ الل

وقد علل الرازي (ت٢٠٦) هي: اقتصار القرآن على الأصناف الثلاثة فقال: «اقتصر منها على الأصناف الثلاثة؛ لأن العذر إما أن يكون بإخلال في عضو كالعمى والعرج أو باختلال في القوة كالمرض الذي يمنع ويحبس، والذي بسبب إخلال العضو، فإما أن يكون بسبب اختلال في العضو الذي به الوصول إلى العدو والانتقال في مواضع القتال، أو في العضو الذي تتم به فائدة الحصول في المعركة والوصول، والأول: هو الرجل، والثاني: هو العين؛ لأن بالرجل يحصل الانتقال، وبالعين يحصل الانتفاع في الطلب والهرب»(١٠).

<sup>(</sup>۱) انظر: «المحكم والمحيط الأعظم»، لابن سيده، (۸/ ٢٠٣- ٢٠٤). «معجم مقاييس اللغة»، لابن فارس، (٥/ ٣١١). «تاج العروس»، للزبيدي، (١٩٩/ ٥٣).

<sup>(</sup>٢) «مفاتيح الغيب أو التفسير الكبير»، للرازي، (٢٨/ ٧٨) بتصرف.

والقصور الناتج عن عدم القدرة للوفاء والقضاء بالعمل فهي عجز يُعذر الإنسان به.

السبب الثانى: العجز المادي (الفقير -المسكين)

الفقير في اللغة: (فَقَرَ) الفاء والقاف والراء أصل صحيح يدل على انْفِرَاجٍ في شَيْءٍ، من عُضْوٍ أو غير ذلك. من ذلك: الْفَقَارُ لِلظَّهْرِ والفُقْرُ: لغة في الفَقْرِ، مثل الضُعْفُ والضَعْفُ. والفَقيرُ: المكسورُ فَقارِ الظَهر ومنه اشتق الفقير من المال، وَكَأْنَهُ مَكْسُورُ فَقَارِ الظَّهْرِ، من ذلته وَمَسْكنته (۱).

الفقير في الاصطلاح: هو من لا يجد ما يقع موقعًا من كفايته (٢). وقيل الفقير هو الَّذِي لَا يسْأَل (٤)، وقيل الفقير هو الَّذِي لَا يسْأَل (٤)، وقيل الفقير: هو من يسأَل (٥).

المسكين في اللغة: سَكنَ الشيءُ يَسكُنُ سكونًا إِذَا ذَهبَت حركتُه، ومنه الْمِسْكِينُ فِي اللغة: سَكنَ النَّاسِ، وقيل مسكينًا لقلة حركته، ويدور معناها على الخضوع والذِّلة، وقلَّة المال، والحال السَّيئة. واسْتَكَانَ إِذَا خضع (١).

<sup>(</sup>۱) انظر: «مجمل اللغة»، لابن فارس، (۷۰۳). «معجم مقاییس اللغة»، لابن فارس، (٤/ ٤٤٣). «تاج العروس»، للزبیدي، (۱۳/ ۳۳۷).

<sup>(</sup>۲) «الدر النقى في شرح ألفاظ الخرقي»، لابن المبرد، (۳/ ۲۱۰).

<sup>(</sup>٣) انظر: «غريب الحديث»، لابن قتيبة، (١/ ١٩١). «المصباح المنير في غريب الشرح الكبير»، للحموي، (١/ ٢٨٣).

<sup>(</sup>٤) انظر: «جامع البيان»، للطبري، (١٤/ ٣٠٦).

<sup>(</sup>٥) انظر: «الكليات»، لأبي البقاء، (٦٩٦).

وقيل: المسكين الَّذِي يسْأَل<sup>(٤)</sup>، وقيل: المسكين من لا يسأل<sup>(٥)</sup>. وقيل: المِسكين أَحسن حالًا من الفقير<sup>(٦)</sup>. ولم يجمعهما الله في القرآن باسم واحد وجعل لكل صنف مِنْهُمَا سَهْمًا فقال تعالى: ﴿إِنَّمَا ٱلصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَآءِ وَٱلْمَسْكِينَ ﴾ [البيد، ١](٧).

ولا خلاف في اشتراك الفقير والمسكين في وصف العجز عن توفير الحاجة لمؤنته، ومؤونة عياله. وإنما الخلاف الحاصل في أيهما أسوأ حال. وثما يحول المقتدر إلى عاجز أو يزيد من العجز عجزًا: غلبة الدَّيْن وضلَعه، أي: استيلاؤه وكثرته (٨). ولذلك خصه النبي على التعوذ خاص رغم دخوله في التعوذ من العجز.

<sup>(</sup>۱) انظر: «الزاهر في معاني كلمات الناس»، للأنباري، (۱/ ۱۲۷). «تمذيب اللغة»، للهروي، (۱/ ۱۲۷). «تمذيب اللغرب في ترتيب (۲/ ۲۰). «المغرب في ترتيب الحديث والأثر»، لابن الأثير، (۲/ ۳۸۰). «المغرب في ترتيب المعرب»، للمُطَرِّزِيّ، (۲۳۰).

<sup>(</sup>٢) انظر: «الدر النقي في شرح ألفاظ الخرقي»، لابن المبرد، (٣/ ٦١٠).

<sup>(</sup>٣) انظر: «غريب الحديث»، لابن قتيبة، (١/ ١٩١). «المصباح المنير في غريب الشرح الكبير» للحموي، (١/ ٢٨٣).

<sup>(</sup>٤) انظر: «جامع البيان»، للطبري، (١٤/ ٣٠٦).

<sup>(</sup>٥) «الكليات»، لأبي البقاء، (٦٩٦).

<sup>(</sup>٦) انظر: «تهذيب اللغة»، للهروي، (١٠/ ٤١).

<sup>(</sup>٧) انظر: «غريب الحديث»، لابن قتيبة، (١/ ١٩١).

<sup>(</sup>٨) انظر: «التنوير شرح الجامع الصغير»، للصنعاني، (٤/ ٣٧٢).

#### دلالة أصحاب العجز البدبي من القرآن:

قال تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَى ٱلضَّعَفَآءِ وَلَا عَلَى ٱلْمَرْضَىٰ وَلَا عَلَى ٱلْأَعْمَىٰ حَرَجُ وَلَا عَلَى يَنفِقُونَ حَرَجُ وَلَا عَلَى ٱلْمُرِيضِ حَرَبُ وَلَا عَلَى ٱلْمُرِيضِ حَرَبُ وَلَا عَلَى ٱلْمُريضِ حَرَبُ وَلَا عَلَى ٱلْمُريضِ حَرَبُ وَلا عَلَى ٱلْمُريضِ حَرَبُ وَلا عَلَى ٱلْمُريضِ حَرَبُ وَلا عَلَى ٱلْمُعْمَىٰ حَرَبُ وَلا عَلَى ٱلْمُريضِ حَرَبُ وَلا عَلَى ٱلْمُريضِ حَرَبُ وَلا عَلَى ٱللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ ا

<sup>(</sup>۱) انظر: «جامع البيان عن تأويل آي القرآن»، للطبري، (۲۲/ ۲۲۲). «بحر العلوم»، للسمرقندي، (۳/ ۲۰۲). «التحرير والتنوير»، لابن عاشور، (۱۸/ ۲۹۹). «نظم الدرر في تناسب الآيات والسور»، للبقاعي، (٤/ ٢٥٢).

<sup>(</sup>٢) قال ابن كثير: "وأما الأمر بحمل السلاح في صلاة الخوف فمحمول عند طائفة من العلماء على الوجوب لظاهر الآية،"، انظر: «تفسير القرآن العظيم»، لابن كثير، (٢/ ٤٠٣). وقال ابن عاشور: «وسبب الرخصة أن في المطر شاغلًا للفريقين كليهما، وأما المرض فموجب للرخصة لخصوص المريض». انظر: «التحرير والتنوير»، لابن عاشور، (٥/ ١٨٨).

<sup>(</sup>٣) قال البغوي في تفسير هذه الآية: «رخص في وضع السلاح في حال المطر والمرض؛ لأن السلاح يثقل حمله في هاتين الحالتين»، (٢/ ٢٨٠).

التكليف عند المرض للدلالة على أنه عذر صحيح وذلك باستبدال الوضوء بالتيمم لوجود المرض المانع من ذلك إما لعجز أو ضرر، قال تعالى: ﴿ وَإِن كُنتُم مَّرْضَىٓ أَوْ عَلَىٰ سَفَرِ أَوْ جَآءَ أَحَدُ مِّنكُم مِّنَ ٱلْغَآبِطِ أَوْ لَامَسْتُمُ ٱلنِّسَآءَ فَلَمْ تَجِدُواْ مَآءَ فَتَيَمَّمُواْ صَعِيدًا طَيِّبًا فَٱمْسَحُواْ بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمُّ ﴿ السَّاء ١٤٠٠، عن ابن مسعود (ت ٣٢هـ) ١٩٤١ في قوله: ﴿ وَإِن كُنتُم مَّرْضَي أَوْ عَلَىٰ سَفَرِ ﴾ قال: "المريض الذي قد أرخص له في التيمم هو الكسير والجريح"(١)، فالكسير بسبب العجز، والجريح بسبب الضرر. ومن التخفيف أيضًا ذكر المرض كعذر يحول المرء عن القيام لصلاة الليل<sup>(١)</sup>، قال تعالى: ﴿فَٱقْرَءُواْ مَا تَيَسَّرَ مِنَ ٱلْقُرْءَانِّ عَلِمَ أَن سَيَكُونُ مِنكُم مَّرْضَىٰ وَءَاخَرُونَ يَضْرِبُونَ في ٱلْأُرْضِ يَبْتَغُونَ مِن فَضُل ٱللَّهِ وَءَاخَرُونَ يُقَتِلُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ۖ فَٱقْرَءُواْ مَا تَيَسَّرَ مِنْهُ ٠٠٥ [المزمل: ٢٠]. ومن التخفيف أمر الله بأن لا يفر الواحد من اثنين في ساحة القتال، والمائة من المائتين تخفيفًا بعد أن أمر المؤمنين أن لا يفر الواحد منهم عن عشرة، ولا تفر المائة منهم عن ألف(٣).

<sup>(</sup>١) «جامع البيان عن تأويل آي القرآن»، للطبري، (٧/ ٥٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: «تفسير القرآن العظيم»، لابن كثير، (٨/ ٢٥٨). «المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز»، لابن عطية، (٥/ ٣٩٦). «فتح القدير»، للشوكاني، (٥/ ٣٨٦).

<sup>(</sup>٣) انظر: «بحر العلوم»، للسمرقندي، (٢/ ٢٥-٢٦). «تفسير القرآن»، للسمعاني، (٢/ ٢٧٨).

ومن ذلك استثناء أولي الضرر (٢)من القاعدين عن الجهاد في سبيل الله، إذ إن الضرر مخرج لذوي الأعذار المبيحة لتركه (كالعمى والعرج والمرض) (٣). قال تعالى: ﴿لَّا يَسْتَوِى ٱلْقَاعِدُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ غَيْرُ أُوْلِي ٱلضَّرَرِ وَٱلْمُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ بِأَمُولِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ ﴿ النساء: ٩٥].

## السبب الثالث: العجز العقلي (السفه- الجنون):

السفه في اللغة: (سَفه) السين والفاء والهاء أصل واحد، يدل على خفة وسخافة. وسَفِهَتْ أحلامُهم: قَلَّتْ. والسفيه: الخفيف العقل، يقال تسفهت الرياح الشيء إذا استخفته فحركته، وقيل: سفه نفسه أي جهل نفسه، ولم

<sup>(</sup>١) انظر: «جامع البيان عن تأويل آي القرآن»، للطبري، (١١/ ٢٦٢).

<sup>(</sup>٢) أولو الضرر: هم أهل الأعذار إذ قد أضرت بحم حتى منعتهم الجهاد. قاله ابن عباس وغيره. انظر: «المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز»، لابن عطية، (٢/ ٩٨). والضرر المرض أو العاهة ومن عمى أو عرج أو زمانة أو نحوها، انظر: «مدارك التنزيل وحقائق التأويل»، للنسفي، (١/ ٣٨٧).

<sup>(</sup>٣) «جامع البيان عن تأويل آي القرآن»، للطبري، (٩/ ٨٥). «تفسير القرآن العظيم»، لابن كثير (٢/ ٣٨). «المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز»، لابن عطية، (٢/ ٩٨).

يفكر فيها، ويقال: سفه فلان رأيه إذا جهله وكان رأيه مضطربًا لا استقامة له(١). فالسفه تدور مادته حول النقص والخفة والجهل.

والسفيه في الاصطلاح: من ينفق ماله فيما لا ينبغي من وجوه التبذير ولا يمكن إصلاحه بالتمييز والتصرف فيه بالتدبير، وحاصل تفسير السفيه في صفة المنافقين على أنه ظاهر الجهل، عديم العقل، خفيف اللب، ضعيف الرأي، رديء الفهم، مستخف القدر، سريع الذنب، حقير النفس، مخدوع الشيطان، أسير الطغيان، دائم العصيان، ملازم الكفران، لا يبالي بما كان(٢). والسفه خفّة في البدن(٢)، والسفيه الخفيف والضعيف في عقله (٤) كأن يكون مختل العقل لعلة به(٥)، أو خفيف العقل لجهله مما يجعله عاجزًا عن الوفاء بالأمر وقضائه بالتمام.

الجنون في اللغة: (حِنُّ) الجِيمُ وَالنُّونُ أَصْلُ وَاحِدٌ، وَهُوَ السَّتْرُ وَالتَّسَتُّرُ. وَالجِّنَّةُ: الجُنُونُ، وَذَلِكَ أَنَّهُ يُغَطِّي الْعَقْلَ<sup>(٦)</sup>.

<sup>(</sup>۱) انظر: «كتاب العين»، للفراهيدي، (٤/ ٩). «المحيط في اللغة»، للصاحب ابن عباد، ( $\pi$ / ٤). «معجم مقاييس اللغة»، لابن فارس، ( $\pi$ / ٢٩). «الغريبين في القرآن والحديث»، للهروى، ( $\pi$ / ٩٠٥).

<sup>(</sup>۲) «الكليات»، لأبي البقاء، (۱۰).

<sup>(</sup>٣) «المفردات في غريب القرآن»، للأصفهاني، (٤١٤).

<sup>(</sup>٤) انظر: «معاني القرآن وإعرابه»، للزجاج، (١/ ٣٦٣-٣٦٣).

<sup>(</sup>٥) «التحرير والتنوير»، لابن عاشور، (٣/ ١٠٤).

<sup>(</sup>٦) «معجم مقاييس اللغة»، لابن فارس، (١/ ٤٢١-٤٢١). «النهاية في غريب الحديث والأثر»، لابن الأثير، (١/ ٣٠٨- ٣٠٨). «لسان العرب» لابن منظور، (١٣/ ٩٤- ٩٦).

المجنون في الاصطلاح: هو من لم يستقم كلامه وأفعاله، فالمطبق هو الذي يستوعب جنونه جميع أوقاته، وغيرُ المطبق هو الذي يكون بعض الأوقات مجنونًا وفي بعضها مفيقًا(١) . فالجنون: هو اختلال العقل بحيث يمنع جريان الأفعال والأقوال على نهج العقل إلا نادرًا(٢)، ولذلك المجنون من لا يكون له عمل ينتظم ولا قول يرتبط، فلا يستعمله أحد في شيء(٢).

## دلالة أصحاب العجز العقلى من القرآن:

ومن ذلك إيكال العمل إلى القادر وإعذار العاجز. كإعذار المجنون والسفيه لاختلال عقله أو جهله أو لصغر سنه أو كبره (هرم)، أو العاجز العجز العجز البدي كمن به بكم وعمى وصمم جميعًا<sup>(٤)</sup> أو لعجزه عن الحضور لحبسه أو لغيبته (٥). قال تعالى: ﴿يَا أَيُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤاْ إِذَا تَدَايَنتُم بِدَيْنٍ إِلَىٰ أَجَلٍ مُّسَمَّى لغيبته أَن فَلْ تَعْلَى عَلَيْهِ اللَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ إِذَا تَدَايَنتُم بِدَيْنٍ إِلَىٰ أَجَلٍ مُّسَمَّى فَا الْعَيْبِهُ وَلَي يَا أَن يَكْتُبُ وَلَي يَا اللَّهُ وَلَي يَأْبَ كَاتِبُ إِلَّه دَلِّ وَلَا يَأْبَ كَاتِبُ أَن يَكْتُب كَمَا عَلَمهُ اللَّهُ فَلْيَكُتُب وَلْيُملِلِ ٱلَّذِي عَلَيْهِ ٱلْحُقُّ وَلْيَتَقِ ٱللَّهَ رَبَّهُ و وَلَا يَبْخَسُ مِنْهُ شَيْئًا أَوْ لَا يَسْتَطِيعُ أَن يُولَ هُو فَلْيُمْلِلُ وَلِي كَانِ كَانَ ٱلَّذِي عَلَيْهِ ٱلْحُقُ سَفِيهًا أَوْ ضَعِيفًا أَوْ لَا يَسْتَطِيعُ أَن يُولَ هُو فَلْيُمْلِلُ وَلِي الله جل وعز عنهم فرض إملال ذلك، وَلِيُّهُ إِللهُ الله عَل الله جل وعز عنهم فرض إملال ذلك، للعلل المذكورة -إذا كانت بهم - وعذرهم بترك الإملال من أجلها، وأمَّر عند للعلل المذكورة -إذا كانت بهم - وعذرهم بترك الإملال من أجلها، وأمَّر عند

<sup>(</sup>١) «كتاب التعريفات»، للجرجاني، (٢٠٤). «التعريفات الفقهية»، لمحمد البركتي، (١٩٦).

 $<sup>(\</sup>Upsilon)$  «كتاب التعريفات»، للجرجاني،  $(\sigma)$ 

<sup>(</sup>٣) «نظم الدرر في تناسب الآيات والسور»، للبقاعي، (٢٠/ ٢٩١).

<sup>(</sup>٤) انظر «التحرير والتنوير»، لابن عاشور، (١٨/ ٢٩٩).

<sup>(</sup>٥)  $(0 \ / 7)$  الطبري، (١/ ٥٨).

سقوط فرض ذلك عليهم وليًّا (١). والجهل عجز بين ظاهر كما ذُكر في قصة ابني آدم قال تعالى: ﴿فَبَعَثَ ٱللَّهُ غُرَابًا يَبْحَثُ فِي ٱلْأَرْضِ لِيُرِيَهُ و كَيْفَ يُوَارى سَوْءَةَ أَخِيهِۚ قَالَ يَوَيُلَتَىٰٓ أَعَجَزْتُ أَنۡ أَكُونَ مِثۡلَ هَٰذَا ٱلۡغُرَابِ فَأُورِيَ سَوْءَةَ أَخِي فَأُصْبَحَ مِنَ ٱلنَّلِدِمِينَ ﴿ إِللَّهُ اللَّهُ عَرَابًا . فلما رأى مواراة الغراب استقصر إدراكه وعقله في جهله، وهو ذو العقل المركب فيه الفكر والرؤية والتدبير من طائر لا يعقل. فقال: ﴿يَوَيلَكَيّ أَعَجَزْتُ ﴿ يعني أضعفت في الحيلة ﴿أَنْ أَكُونَ مِثْلَ هَلذَا ٱلْغُرَابِ فَأُورِيَ سَوْءَةَ أَخِيٌّ ﴾ ومعنى هذا الاستفهام: الإنكار على نفسه، والمعنى أي: لا أعجز عن كوني مثل هذا الغراب (٢). ومن ذلك أيضًا الجنون فهو عجز وعذر لعدم العقل ونقصانه (٣). فالمجنون لا يأخذ برأيه ولا يسمع له لعدم العقل الذي يدرك به حقائق الأمور فهو موصوف بغاية الجهل، والغباوة، والحمق(٤). ولذلك لما عجز الكفار عن العلة التي يمكن بها وَصْمُ أنبيائهم لِيُعْذَرُوا في عدم اتباعهم قالوا مجنون، قال تعالى: ﴿كَذَالِكَ مَا أَتَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِم مِّن رَّسُولٍ إِلَّا قَالُواْ سَاحِرٌ أَوْ مَجْنُونٌ ور الذاريات: ٥٦] .

<sup>(</sup>١) «جامع البيان عن تأويل آي القرآن»، للطبري، (7/7).

 <sup>(</sup>٢) انظر: «البحر المحيط في التفسير»، لأبي حيان، (٤/ ٢٣٤). «بحر العلوم»، للسمرقندي، (١/
 ٢٣٧).

<sup>(</sup>٣) «تقويم الأدلة في أصول الفقه»، للدَّبُوسيّ، (٤٣٣).

<sup>(</sup>٤) «النبوات»، لابن تيمية، (٢/ ٨٣٤).

السبب الرابع: العجز القهري (الاستضعاف - الهم - الحزن)

الاستضعاف في اللغة: (ضَعَفَ) الضَّادُ وَالْعَيْنُ وَالْفَاءُ أَصِلان متباينان، يدل أحدهما على خلاف القوة، ويدل الآخر على أن يُزادَ الشيءُ مثله. فالأول: الضَّعْفُ وَالضُّعْفُ، وهو خلافُ القوة. يُقَالُ: ضَعُفَ يَضْعُفُ، وأَضْعَفُهُ غيره، والشَّعْفَهُ، أي عدَّه ضَعيفًا قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْقَوْمَ ٱسْتَضْعَفُونِ ﴾ الاعلى: ﴿إِنَّ ٱلْقَوْمَ ٱسْتَضْعَفُونِ ﴾ الاعلى: ﴿إِنَّ ٱلْقَوْمَ ٱسْتَضْعَفُونِ ﴾ الاعلى: ﴿إِنَّ ٱلْقَوْمَ ٱسْتَضْعَفُونِ ﴾ التصن والمنتذلة ووجعَلَ أَهْلَهَا شِيعًا يَسْتَضْعِفُ طَآبِفِقَةً مِّنْهُمْ ۞ التصن أَن نَمُنَّ عَلَى ٱلَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُواْ ﴾ التصن وا وأما الأصل الآخر: أَضْعَفْتُ الشَّيْءَ إِضْعَافًا، وَضَعَفْتُهُ تَضْعِيفًا، وَضَاعَفْتُهُ مُضَاعَفَةً، وهو أن يزاد على أصل الشيء فيجعل مثلين أو أكثر (١). فالضعف المقصود هو خلاف على أصل الشيء فيجعل مثلين أو أكثر (١). فالضعف المقصود هو خلاف القوة.

الاستضعاف في الاصطلاح: القهر والاستذلال، "والمستضعف: المعْدُودُ ضعيفًا فلا يَعْبَأُ بما يُصْنَعُ به"(٢). فالمستضعف لا يستطيع حيلةً في الخروج من هذا الاستضعاف، إذ لا قوة له على ذلك ولا يملك نفقة تخلصه، ولا يهتدي سبيلًا. فقد جمع بين جميع أنواع العجز بشقيه البدني والمادي. وقد تَعَوَّذَ النبي عَنِي من قهر الرجال لما في ذلك من الوهن في النفس والمعاش(٣).

<sup>(</sup>۱)انظر: «كتاب العين»، للفراهيدي، (١/ ٢٨١)، «معجم مقاييس اللغة»، لابن فارس، (٣/ ١٣٦٢). «معجم اللغة العربية المعاصرة»، لأحمد مختار، (٢/ ١٣٦٢).

<sup>(</sup>٢) «التحرير والتنوير»، لابن عاشور، (٥/ ١٧٦).

<sup>(</sup>٣) انظر: «التحبير لإيضاح معاني التيسير»، للصنعاني، (٤/ ٢٤٨).

وضلَع الدَّيْن وقهر الرجال قرينان، فإنّ استعلاء الغير عليه إن كان بحق فهو من ضلَع الدَّيْن، وإن كان بباطل فهو قهر الرجال(١١).

الهم في اللغة: (هَمَّ) أصل صحيح يدل على ذوب وجريان وَدَبِيبٍ وما أشبه ذلك، ثم يقاس عليه. ومنه قول العرب: همني الشيء: أذابني. وأما الهم الذي هو الحزن فعندنا من هذا القياس، لأنه كأنه لشدته يهم، أي يذيب. وأهمَّنِي: أقلقني(٢).

الهم في الاصطلاح: هو الحرَّنُ الذي يذيب الإنسان (٢). ويكون على الْمَكْرُوه المنتظر الذي يتَوَقَّع دفعه (٤).

الحزن في اللغة: (حَزَنَ) الحاء والزاء والنون أصل واحد، وهو خشونة الشيء وشدة فيه. وَالْخُزْنُ معروف(٥)، وهو خشونة في النفس لما يحصل فيه من الغمّ، ويضادّه الفرح، يقال: خشّنت بصدره: إذا حزنته(٦).

الحزن في الاصطلاح: عبارة عما يحصل لوقوع مكروه، أو فوات محبوب في الماضي (٧). ويكون على الْمَكْرُوه الَّذِي فَاتَ وَلَا يتَوَقَّع دَفعه (٨).

<sup>(</sup>١) «الداء والدواء = الجواب الكافي»، لابن القيم، (١/ ٩٧٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: «معجم مقاييس اللغة»، لابن فارس، (٦/ ١٣).

<sup>(</sup>٣) «المفردات في غريب القرآن»، للأصفهاني، (٨٤٥).

<sup>(</sup>٤) «مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والإرادة»، لابن القيم، (١/ ١١٣).

<sup>(</sup>٥) انظر: «معجم مقاييس اللغة»، لابن فارس، (٢/ ٥٤).

<sup>(</sup>٦) انظر: «المفردات في غريب القرآن»، للأصفهاني، (٢٣١).

<sup>(</sup>٧) «كتاب التعريفات»، للجرجاني، (٨٦).

<sup>(</sup>٨) «مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والإرادة»، لابن القيم، (١/ ١١٣).

فالهم والحزن قرينان: فإن المكروه الوارد على القلب إن كان من أمر مستقبل يتوقعه أحدث الهم، وإن كان من أمر ماض قد وقع أحدث الحزن<sup>(۱)</sup>. وكلاهما من العجز، فالهم والحزن لا ينفعان العبد البتة<sup>(۲)</sup>، وهما يهدمان البدن<sup>(۳)</sup>، ويضعفان العزم، ويوهنان القلب، ويحولان بين العبد وبين الاجتهاد فيما ينفعه، ويقطعان عليه طريق السير، أو ينكسانه إلى وراء أو يعوقانه ويقفانه أو يحجبانه عن العلم الذي كلما رآه شمر إليه، وجد في سيره، فهما حمل ثقيل على ظهر السائر<sup>(٤)</sup>.

#### دلالة أصحاب العجز القهري من القرآن:

إعذار المستضعفين يوم القيامة بسبب قهرهم وحبسهم عن إجابة أمر الله، فقد عذرهم لما فيهم من الضعف لتركهم الخروج والمقام بين أظهر الكافرين، وكتمانهم الإيمان والعبادة له سرًّا(٥). قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ تَوَفَّنُهُمُ ٱلْمَلَتِكِكُةُ ظَالُومٌ أَنفُسِهِمْ قَالُواْ فِيمَ كُنتُمُ قَالُواْ كُنّا مُسْتَضْعَفِينَ فِي ٱلْأَرْضِ قَالُواْ أَلَمْ تَكُن أَلُوسُ اللَّهِ وَسِعَةَ فَتُهَاجِرُواْ فِيهَا فَأُولَتِكَ مَأُونِهُمْ جَهَنَّمُ وَسَآءَتْ مَصِيرًا ﴿ إِلَّا لَمُسْتَضْعَفِينَ مِن الرِّجَالِ وَالنِسَآءِ وَالُولُدَنِ لَا يَسْتَطِيعُونَ حِيلَةً وَلَا يَهْتَدُونَ الله سَتضعاف الذي سَبِيلًا ﴿ الله الله الله عنه البدني والمادي. ولذلك يعذر المرء به لا بد أن يكون جامعًا للعجز بشقيه البدني والمادي. ولذلك

<sup>(</sup>١) «الداء والدواء = الجواب الكافي»، لابن القيم، (٧٣).

<sup>(</sup>٢) «زاد المعاد في هدي خير العباد»، لابن القيم، (٢/ ٣٢٧).

<sup>(</sup>٣) انظر: «زاد المعاد في هدي خير العباد»، لابن القيم، (٤/ ٣٧٨).

<sup>(</sup>٤) «زاد المعاد في هدي خير العباد»، لابن القيم، (٢/ ٣٢٧).

<sup>(</sup>٥) انظر: «تأويلات أهل السنة»، للماتريدي، (٨/ ٢٤٠).

استثنى جل ثناؤه المستضعفين الذين استضعفهم المشركون" من الرجال والنساء والولدان"، وهم العجزة عن الهجرة بالعُسْرة، وقلّة الحيلة، وسوء البصر والمعرفة بالطريق من أرضهم أرضِ الشرك إلى أرض الإسلام، من القوم الذين أخبر جل ثناؤه أن مأواهم جهنم: أن تكون جهنم مأواهم، للعذر الذي هم فيه، على ما بينه تعالى ذكره(١١). قال ابن عباس (ت ٦٨هـ) على من المستضعفين أنا من الولدان وأمى من النساء»(٢).

ومن العجز القهري الهم والحزن اللذان يضعفان البدن والعقل قهرًا، بل إذا اشتدا أهلكا البدن والعقل، فيتحول الصحيح المتعافي إلى العاجز المريض، قال تعالى: ﴿وَتَوَلِّىٰ عَنْهُمْ وَقَالَ يَا السَّفَىٰ عَلَىٰ يُوسُفَ وَٱبْيَضَّتْ عَيْنَاهُ مِنَ ٱلْحُرْنِ فَهُوَ كَظِيمُ ﴿ وَقَالَ يَا السَّفَىٰ عَلَىٰ يُوسُفَ وَٱبْيَضَّتْ عَيْنَاهُ مِنَ ٱلْحُرْنِ الْعَبِينَ الْحُرْنِ العبرة الحزن، وهو في الحقيقة سبب للبكاء، والبكاء سبب لابيضاض عينيه فإن العبرة إذا كثرت محقت سواد العين وقلبته إلى بياض كدر، وقد وصفه الله بالكظيم فهو مملوء من الغيظ على أولاده ممسك له في قلبه لا يظهره، وقيل: مملوء من الحزن ممسك له لا يبديه، (٣). فلما رأى إخوة يوسف حال أبيهم قالوا: ﴿قَالُواْ اللَّهِ تَفْتُواْ تَذْكُرُ يُوسُفَ حَتَى تَكُونَ حَرَضًا أَوْ تَكُونَ مِنَ ٱللَّهِ كِينَ ﴿ قَالُواْ اللَّهِ وَأَعْلَمُ مِنَ ٱللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿ وَاللَّهُ إِلَى ٱللَّهِ وَالبَكاء عليه، حتى تصير بذلك إلى مرض لا أي لا تزال تذكر يوسف بالحزن والبكاء عليه، حتى تصير بذلك إلى مرض لا

<sup>(</sup>١) انظر: «جامع البيان عن تأويل آي القرآن»، للطبري، (٩/ ١٠١).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الجنائز، باب إذا أسلم الصبي فمات، هل يصلى عليه، وهل يعرض على الصبي الإسلام، (ح/ ١٣٥٧)، (٢/ ٩٤)، من حديث ابن عباس موقوفًا عليه.

<sup>(</sup>٣) انظر: «روح المعاني»، للألوسي، (٧/ ٣٩).

ينتفع بنفسك معه، أو تموت بالغم (۱). ومقصودهم الإنكار عليه صدًا له عن مداومة ذكر يوسف عليه السلام على لسانه؛ لأن ذكره باللسان يفضي إلى دوام حضوره في ذهنه، فهو أمر لا طمع في تداركه، فأجابهم بأن ذكره يوسف عليه السلام موجه إلى الله دعاء بأن يرده عليه. لأنه كان يعلم من الله أن يوسف لم يهلك(۱). عن أبي سعيد الخدري في قال: دخل رسول الله أن يوسف لم يهلك(۱). عن أبي سعيد الخدري في قال: دخل رسول فقال: " يا أبا أمامة، ما لي أراك جالسًا في المسجد في غير وقت الصلاة؟ "قال: هُموم لزِمَتني، وديونٌ يا رسول الله، قال: "أفلا أعلمك كلامًا إذا أنت قلته أذهب الله همّك، وقضى عنك دينك؟ " قال: قلت: بلى يا رسول الله، قال: "قال إذا أصبحت وإذا أمسيت: اللهُم إني أعوذُ بكَ مِن الهُم والحزَن، وأعوذُ بكَ مِن الهُم وأعوذُ بكَ مِن الجُبن والبُخل، وأعوذُ بكَ مِن غين وقضى عني غلَبة الدَّيْن وقهْر الرجال" قال: ففعلت ذلك، فأذهب الله همّي، وقضى عني ديني (۱). فالهم يعيق الإنسان ويقعده عن إنجازه.

<sup>(</sup>۱) «التفسير البسيط»، للنيسابوري، (۱۲/ ۲۲۱).

<sup>(</sup>٢) «انظر: التحرير والتنوير»، لابن عاشور، (١٣/ ٤٤).

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود في سننه، تحقيق شعيب الأرنؤوط، أبواب فضائل القرآن، باب في الاستعادة، (ح/١٥٥٥)، (٢/ ٢٥١). قال شعيب الأرناؤوط إسناده ضعيف.

## المطلب الثاني: صور العجز كمعوق للإنجاز في القرآن الكريم وعلاج القرآن له

#### الصورة الأولى: العجز العقلى

قال تعالى: ﴿قَالُواْ يَكِذَا ٱلْقَرْنَيْنِ إِنَّ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ مُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ فَهَلُ خُعُلُ لَكَ خَرْجًا عَلَىٰ أَن تَجُعُلَ بَيْنَنَا وَبَيْنَهُمْ سَدًّا ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ خُعُلُ لَكَ خَرْجًا عَلَىٰ أَن تَجُعُلَ بَيْنَنَا وَبَيْنَهُمْ سَدًّا اللهِ القوم الذين ذكروا في صورة من صور معوقات الإنجاز وهي عدم اقتدار القوم الذين ذكروا في الآيات على بنيان سد بأنفسهم يحميهم من شر يأجوج ومأجوج، وقد عرفوا اقتدار ذي القرنين عليه، فبذلوا له أجرة، ليفعل ذلك (١١). وعند تأمل الآيات تحد أن القوم لديهم القدرة المادية والقدرة الجسدية لبناء السد قال تعالى: ﴿قَالَ مَا مَكِّنِي فِيهِ رَبِي خَيْرٌ فَأَعِينُونِي بِقُوّةٍ أَجْعَلُ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ رَدُمًا فَي اللهِ وَلَي رُبَرَ ٱلحُدِيدِ حَقَى إِذَا سَاوَىٰ بَيْنَ ٱلصَّدَفَيْنِ قَالَ ٱنفُخُواً حَتَى إِذَا جَعَلَهُ وَاللهُ وَعَلَيْ اللهِ وَقَلْرًا ﴿ اللهِ وَالقدرة الجسدية تتمثل في الناو القرنين منهم: ﴿فَأَعِينُونِي بِقُوّةٍ ﴾: أي أعينوني بآلة وبفَعَلة توفير ما طلبه ذو القرنين منهم: ﴿فَأَعِينُونِي بِقُوّةٍ ﴾: أي أعينوني بآلة وبفَعَلة وصناع يُحسنون البناء والعمل (٢). والقدرة المادية متوفرة أيضًا فقد عرضوا على

<sup>(</sup>١) انظر: «تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان»، للسعدي، (٤٨٦).

<sup>(</sup>۲) انظر: «جامع البيان عن تأويل آي القرآن»، للطبري، (۱۱۸/۱۱). «تفسير القرآن»، للعز بن عبد السلام، (۲/ ۲۱۳). «مفاتيح الغيب أو التفسير الكبير»، للرازي، (۲۱/ ۹۹۹). «مدارك التنزيل وحقائق التأويل»، للنسفي، (۲/ ۳۲۰).

ذي القرنين خرجًا وهو الأجر كما قال ابن عباس وقتادة (١١) بالإضافة إلى الموارد المادية التي طلبها منهم ووفروها له وهي (قطع الحديد والنُّحَاسِ الْمُذَابِ الْمُذَابِ الْمُأْدَابِ الْمُذَابِ اللَّرَصَاصِ) (٢) فما الذي كان يعجزهم ويحبسهم عن البناء؟! فالذي كان يعبسهم هو الجهل بكيفية بناء السد المنيع الذي يخلصهم من شرور يأجوج ومأجوج. ولذلك طلبوا من ذي القرنين بناء سد فقد آتَاهُ اللَّه من العلم والقدرة مَا يتوصل به إلى الْمُقْصُودِ (١٦)، قال تعالى: ﴿إِنَّا مَكَّنَا لَهُ وِ فِي ٱلْأَرْضِ وَالقدرة مَا يتوصل به إلى الْمُقْصُودِ (١٦)، قال تعالى: ﴿إِنَّا مَكَّنَا لَهُ وِ قُو ٱلْأَرْضِ وَالقدرة مَا يتوصل به إلى الْمُقْصُودِ (١٦)، قال تعالى: ﴿إِنَّا مَكَّنَا لَهُ وَ الْكَرْضِ وَالقدرة مَا يتوصل له إلى الْمُقْصُودِ (١٦)، قال تعالى: ﴿أَجْعَلْ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ رَدُمًا ﴾ أي حاجزًا القرنين أن الردم أفضل لحالهم فقال: ﴿أَجْعَلْ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ رَدُمًا ﴾ أي حاجزًا حصينًا موثقًا بعضه فوق بعض، مع التلاصق المتلاحم الموجب لئلا يميز بعضه من بعض وهو أعظم من السد؛ لأن الرَّدْمَ ما جُعِل بَعْضُه على بعض (٤). فبنى

<sup>(</sup>۱) انظر: «جامع البيان عن تأويل آي القرآن»، للطبري، (۱۱۸/ ۱۱۲) وقيل: الخُرَّجُ والخُرَاجُ الإتاوة "ضريبة -جزية -غلة "، وقيل الحُرُّجُ والحُرُاجُ واحد وهو شيء يخرجه القوم في السنة من مالهم بقدر معلوم. انظر: «تمذيب اللغة» (۷/ ۲۲)، «مجمل اللغة لابن فارس» (ص۲۸٦).

<sup>(</sup>۲) انظر «جامع البيان عن تأويل آي القرآن»، للطبري، (۱۸/ ۱۱۶ -۱۱٦). «تأويلات أهل السنة»، للماتريدي، (۲/ ۲۰۸). «مفاتيح الغيب أو التفسير الكبير»، للرازي، (۲۱/ ۰۰۰). «الجامع لأحكام القرآن»، للقرطبي، (۱۱/۱۱- ۲۲).

<sup>(</sup>٣) «جامع البيان عن تأويل آي القرآن»، للطبري، (١٨/ ٩٤). «معالم التنزيل في تفسير القرآن»، للبغوي، (٥/ ١٩٨ - ١٩٩). «مفاتيح الغيب أو التفسير الكبير»، للرازي، (٢١/ ٤٩٨). «البحر المحيط في التفسير»، لأبي حيان، (٧/ ٢٢٠).

<sup>(</sup>٤) انظر: «مفاتيح الغيب أو التفسير الكبير»، للرازي، (٢١/ ٩٩٤). «البحر المحيط في التفسير»، لأبي حيان، (٧/ ٢١٨). «نظم الدرر في تناسب الآيات والسور»، للبقاعي، (١٢/ ١٣٦). «فتح القدير»، للشوكاني، (٣/ ٣٦٩). «روح المعاني»، للألوسي، (٨/ ٣٦١).

جدارين متباعدين وردم الفراغ الذي بينهما بالتراب المخلوط ليتعذر نقبه(١). وقد أشارت الآيات إلى اختلاف مدارك الناس ومعارفهم وعلومهم، فمن الناس من أُوتى رجحان العقل، وحِدة الذكاء، وبصيرة نافذة، وتصوُّر واسع للمسائل، فينجز أعماله في أفضل صورة. وآخر به قصور نظر، وضَعف بصر، وقلة إحاطة بالمسائل وجهل بالأمور قد حبسه عن الإنجاز. فالجهل بالعمل عجز يحبس الإنسان عن الإنجاز، ولكن الإنجاز لا يتوقف بالجهل مادام الإنسان قادرًا على التعلم والاستعانة بغيره. وقد أشارت القصة إلى الاستعانة والإيكال في حال العجز لتحقيق الإنجاز المرغوب، فالاستعانة بالكفاءات المتميزة، والجديرة بالثقة لإنجاز العمل أمر ضروري، وهو إنجاز يتمثل في اختيار الكفاءات المناسبة وإمدادها بالمطلوب. والحث على الاستعانة والإيكال في حال العجز قد ورد أيضًا في إيكال الإملاء في مكاتبة الدُّيْنِ للمتعلم في حال جهل صاحب الحق بالإملاء. ولا شك أن توسيع المدارك والتعلم والاستعانة بالعلماء يزيل جميع المعوقات. قال تعالى: ﴿فَسُــَكُوٓاْ أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴿ إِلَى السَّاءِ عَلَى مُولِ العقلي أيضًا قوله تعالى: ﴿وَلَا تَكُونُواْ كَٱلَّتِي نَقَضَتُ غَزُلَهَا مِنْ بَعْدِ قُوَّةٍ أَنكَاثَا تَتَّخِذُونَ أَيْمَنَكُمْ دَخَلًا بَيْنَكُمْ أَن تَكُونَ أُمَّةً هِيَ أَرْيَىٰ مِنْ أُمَّةٍ إِنَّمَا يَبْلُوكُمُ ٱللَّهُ بِهِّ-وَلَيْبَيِّنَنَّ لَكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيِّكَمَةِ مَا كُنتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ ﴿ السَّا: ١٦]. ذكر القرآن قصة امرأة خرقاء مختلة العقل، كانت تغزل من الغداة إلى الظهر ثم تنقض ما غزلته، من غزل محكم الفتل لا موجب لنقضه، فإنه لو كان فتله غير محكم

<sup>(</sup>١) «التحرير والتنوير»، لابن عاشور، (١٦/ ٣٥).

لكان عذرًا لنقضه. وهكذا تفعل كل يوم، فلم تنتفع هذه المرأة بغزلها الذي نقضته من بعد إبرامها إياه؛ ولم تترك الغزل تنتفع به، ولا هي تركت القطن والكتان كما هو، فتعبت على الغزل ثم على النقض، ولم تستفد سوى الخيبة والعناء وسفاهة العقل ونقض الرأي، فكان حالها إفساد ما كان نافعًا محكمًا من عملها وإرجاعه إلى عدم الصلاح(١١). وقد عاب الله في هذا المثل من يبطل العمل بعد إحكامه، فنقضه وإبطاله بعد إحكامه سفه وجهل واختلال عقل ظاهر. بل حتى إفساده بقطعه، أو الإتيان بمبطل من مبطلاته سفه ظاهر وعبث ومضيعة للوقت. قال تعالى: ﴿يَاَتُهَا ٱلَّذِينَ مَبطلاته من المناه أَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ وَلَا تُبْطِلُواْ أَعْمَلَكُمْ ﴿ اللهِ المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه الله المناه المناه الله المناه الله المناه الله وعبث ومضيعة للوقت. قال تعالى: ﴿يَاَتُهَا ٱلَّذِينَ المناه الله الله وعبث ومضيعة الموقت. قال تعالى: ﴿يَا أَتُهَا اللَّهُ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ وَلَا تُبْطِلُواْ أَعْمَلَكُمْ ﴿ اللَّهُ وَالْطِيعُواْ الرَّسُولَ وَلَا تُبْطِلُواْ أَعْمَلَكُمْ الله المناه المناه المناه المناه الله المناه المن

#### الصورة الثانية: العجز المركب

قال تعالى: ﴿أَيُودُ أَحَدُكُمْ أَن تَكُونَ لَهُ وَجَنَّةُ مِّن فَخِيلٍ وَأَعْنَابٍ تَجُرِى مِن تَخْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ لَهُ وفِيهَا مِن كُلِّ ٱلقَّمَرَاتِ وَأَصَابَهُ ٱلْكِبَرُ وَلَهُ وَدُرِيَّةٌ ضُعَفَاء فأَصَابَهَ الْأَنْهَارُ لَهُ وفِيها مِن كُلِّ ٱلقَّمَرَاتِ وَأَصَابَهُ ٱلْكَبَرُ وَلَهُ وَرُرِيَّةٌ ضُعَفَاء فأَصَابَهَ إِعْصَارُ فِيهِ نَارٌ فَٱحْتَرَقَتُ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمُ ٱلْأَيْتِ لَعَلَّكُمْ تَتَفَكَّرُونَ إِعْصَارُ فِيهِ نَارٌ فَٱحْتَرَقَتُ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمُ ٱلْأَيْتِ لَعَلَّكُمْ تَتَفَكَّرُونَ إِعْصَارُ فَاحْتَرَقَتُ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمُ ٱلْأَيْتِ لَعَلَّكُمْ تَتَفَكَّرُونَ وَهُو فَعِيفًا إِلَا عَنْ إِعَادة إِعمار جنته بعد أن أصابحا الإعصار فاحترقت. فهو ضعيف بسبب كبر سنه لا يقدر على العمل، وليس لديه من يستطيع الاستعانة به، فأولاده ضعفاء بسبب

<sup>(</sup>۱) انظر: «جامع البيان عن تأويل آي القرآن»، للطبري، (۱۷/ ۲۸۳). «تفسير القرآن»، للعز بن عبد السلام، (۲/ ۲۰۱). «تأويلات أهل السنة»، للماتريدي، (٦/ ٥٦٣). «التحرير والتنوير»، لابن عاشور، (۱٤/ ۲٦٤). «تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان»، للسعدي، (٤٤٨).

صغر سنهم يحتاجون الإعانة. فكان العجز في هذا المثل مركبًا عجزه هو وعجز من حوله عن مساعدته. وأصل المثل مضروب لتشبيه حال هذا العاجز بحال الكافر والمنافق أو العبد إذا عمل بطاعة الله ثم أتبعها بما يبطلها ويحرقها من معاص بما هو حاصل له يوم القيامة، إذا رُدَّ إلى الله عز وجل، ليس له خير فيستعتب، كما ليس لهذا قوة فيغرس مثل بستانه، ولا يجده قدم لنفسه خيرًا يعود عليه، كما لم يغن عن هذا ولده، وحرم أجره عند أفقر ما كان إليه، كما حرم هذا جنة الله عند أفقر ما كان إليها عند كبره وضعف ذريته (۱۱). وفي هذا التمثيل تحذير واضح لمن يبطل إنجازه، فيعجز عن إنجاز غيره؛ لأن الحال قد تبدل وتغير، فما كان متاحًا بالأمس قد لا يكون متاحًا اليوم، وإنما يكون اغتنام الفرص حال المقدرة على الإنجاز، فإذا متاحًا اليوم، وإنما يكون اغتنام الفرص حال المقدرة على الإنجاز، فإذا أصاب المرء عجز ما فقد يكون الإنجاز معه صعبًا وأحيانًا مستحيلًا. عن

<sup>(</sup>۱) انظر: «جامع البيان عن تأويل آي القرآن»، للطبري، (٥/ ٤٤٥). «تفسير القرآن العظيم»، لابن كثير (١/ ٢٩٦). «الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل»، للزمخشري، (١/ ٣١٣). «الحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز»، لابن عطية، (١/ ٣٦٠). «تفسير القرآن الكريم»، لابن القيم، (١/ ١٦٠). قال عمر يومًا لأصحاب النبي في فيم ترون هذه الآية نزلت: ﴿أَيُودُ أَحَدُكُمُ أَن تَكُونَ لَهُو جَنَّةُ ﴾ [البقرة: ٢٦٦]؟ قالوا: الله أعلم، فغضب عمر فقال: «قولوا نعلم أو لا نعلم»، فقال ابن عباس: في نفسي منها شيء يا أمير المؤمنين، قال عمر: «يا ابن أخي قل ولا تحقر نفسك»، قال ابن عباس: ضربت مثلًا لعمل، قال عمر: «أي عمل؟» قال ابن عباس: لعمل، قال عمر: «لرجل غني يعمل بطاعة الله عز وجل، ثم بعث الله له الشيطان، فعمل بالمعاصي حتى أغرق أعماله» رواه البخاري، في صحيحه، كتاب، التفسير، باب قوله: ﴿أَيُودُ أَحَدُكُمُ أَن تَكُونَ لَهُو جَنَّةُ مِّن نَّغِيلٍ وَأَعْنَابٍ ﴾، (ح/ ٤٥٣٨)،

ابن عباس قال: قال رسول الله على لرجل وهو يعظه: "اغتنم خمسًا قبل خمس: شبابك قبل هرمك، وصحتك قبل سقمك، وغناك قبل فقرك، وفراغك قبل شغلك، وحياتك قبل موتك "(۱).

### الصورة الثالثة: العجز بشقيه (البدين والعقلي)

﴿وَضَرَبُ ٱللّهُ مَثَلًا رَّجُلَيْنِ أَحَدُهُمَا أَبْكُمُ لَا يَقْدِرُ عَلَىٰ شَيْءٍ وَهُو كُلُّ عَلَىٰ مُولَىٰهُ أَيْنَمَا يُوجِههُ لَا يَأْتِ بِخَيْرٍ هَلْ يَسْتَوِى هُوَ وَمَن يَأْمُرُ بِٱلْعَدْلِ وَهُو عَلَىٰ صَرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴿ السلم: ٢٦] وفي هذا المثل نفي التساوي بين العاجز بشقيه والقادر. فالعاجز الأبكم الذي ولد أخرس، فلا يَفهم ولا يُفهم وهُو كُلُّ عَلى مَوْلاهُ أي ثقل وعيال على من يلي أمره ويعوله فحيثما يرسله ويصرفه في مطلب حاجة أو كفاية مهم، لم ينفع ولم يأت بنجح. هل يستوي هو والقادر سليم الحواس، الذي يَأْمُرُ الناس بِالْعَدْلِ والخير وَهُو في نفسه عَلى صِراطٍ مُسْتَقِيمٍ على سيرة صالحة ودين قويم؟! وأصل المثل مضروب في نفي التساوي بين الخالق وما يفيض على عباده به وما يشملهم من آثار رحمته وألطافه بين الخالق وما يفيض على عباده به وما يشملهم من آثار رحمته وألطافه ونعمه الدينية والدنيوية، وللأصنام العاجزة التي لا تنفع ولا تضر (٢).

<sup>(</sup>۱) رواه ابن أبي الدنيا، قصر الأمل، باب المبادرة بالعمل، (ح/۱۱۱)، (۸۹)، مرفوعًا بلفظه. ورواه الحاكم، المستدرك على الصحيحين، كتاب الرقائق، (ح/ ۷۸٤٦)، (٤/ ٣٤١)، من حديث ابن عباس مرفوعًا بلفظه. ورواه ابن أبي شيبة، مصنف ابن أبي شيبة، ما ذكر عن نبينا على في الزهد، (ح/٣٤٣)، (٧/ ٧٧)، من حديث عمرو بن ميمون مرفوعًا بنحوه، ورواه البيهقي، الآداب، باب من قصر الأمل وبادر بالعمل قبل بلوغ الأجل، (ح/٨٠٩)، (٣٢٧)، من حديث عمرو بن ميمون مرفوعًا بلفظه.

<sup>(</sup>٢) انظر: «الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل»، للزمخشري، (٢/ ٦٢٣).

#### الصورة الرابعة: العجز الكامل

قال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا ٱلنَّاسُ ضُرِبَ مَثَلُ فَٱسْتَمِعُواْ لَهُ ۚ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَن يَخْلُقُواْ ذُبَابَا وَلَوِ ٱجْتَمَعُواْ لَهُ ۗ وَإِن يَسْلُبُهُمُ ٱلذُّبَابُ شَيْعًا لَآ يَسْتَنقِدُوهُ مِنْهُ وَاللَّهِ لَن يَخْلُقُواْ ذُبَابًا وَلَوِ ٱجْتَمَعُواْ لَهُ ۗ وَإِن يَسْلُبُهُمُ ٱلذَّبَابُ شَيْعًا لَآ يَسْتَنقِدُوهُ مِنْهُ ضَعْفَ ٱلطَّالِبُ وَٱلْمَطْلُوبُ ۚ مَا قَدَرُواْ ٱللَّهَ حَقَّ قَدْرِةٍ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَقُوىً عَزِيزً اللَّهَ لَقُوىً عَزِيزً الله فيه حال العاجز الضعيف الذي لا يقدر على صنع أضعف الأشياء ولو استعان بغيره ، بل لو سلب الحق منه أضعف على صنع أضعف الأشياء ولو استعان بغيره ، بل لو سلب الحق منه أضعف المخصلوقات لم يستطع استرداده لضعفه وعجزه (٢). والمثل يصف عجز كل من يعبد من دون الله من الآلهة والأصنام وغيرها. فمع كون الذباب من أحقر من يعبد من دون الله من الآلهة والأصنام وغيرها. فمع كون الذباب من أحقر

<sup>(</sup>١)رواه مسلم، في صحيحه، كتاب الإمارة، باب كراهة الإمارة بغير ضرورة، (ح/١٨٢٥)، (٣/ ١٨٢٥)، مرفوعًا بلفظه.

<sup>(</sup>۲) انظر: «جامع البيان عن تأويل آي القرآن»، للطبري، (۱۸/ ٥٨٥ - ٦٨٦). «الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل»، للزمخشري، (۳/ ۱۷۱). «أنوار التنزيل وأسرار التأويل»، للبيضاوي، (٤/ ٧٩). «الجامع لأحكام القرآن»، للقرطبي، (۱۲/ ۹۶). «التسهيل لعلوم التنزيل»، لابن جزي، (۲/ ۶۲).

وأصغر المخلوقات إلا أن هذه المعبودات لا تستطيع خلق مثلها ولا تقدر على ذلك ولا تطيقه، ولذلك قال: (لن) لأنها تنفي المستقبل نفيًا مؤكدًا، للدلالة على أن خلق الذباب منهم مستحيل مناف لأحوالهم كأنه قال: محال أن يخلقوا ولو اجتمعوا لخلقه جميعها. وإن يسلبهم الذباب شيئًا لا تقدر المعبودات أن تستنقذ ذلك منه، فالطالب ضعيف عاجز والمطلوب أضعف وأعجز (۱). وفي هذا التمثيل تذكير واضح بأن الإنجاز يستحيل استحالة أبدية في بعض الأعمال لعجز المرء وعدم مناسبة ما يريد إنجازه لمقدرته وحاله. فالعاقل الكيس لا يضيع وقته في أعمال يظهر فيها استحالة الإنجاز أو يطلبها ممن يعجز عنها.

## الصورة الخامسة: العجز القهري

لما كان النبي عليه وسلم صاحب أعظم دعوة وأعظم إنجاز، كثر في القرآن نهيه عن الحُوْنُ، فقد نُهي على عن الحون والتحسر لعدم إيمان الكفار فقال تعالى: ﴿فَلَعَلَّكَ بَنِجِعٌ نَّفْسَكَ عَلَى ءَاثَرِهِمْ إِن لَّمْ يُؤْمِنُواْ بِهَذَا ٱلْحَدِيثِ فقال تعالى: ﴿فَلَعَلَّكَ بَنِجِعٌ نَّفْسَكَ أَلَّا يَصُونُواْ مُؤْمِنِينَ أَسَفًا ۞ الكب: آ، وقال تعالى: ﴿فَلَا تَذْهَبْ نَفْسُكَ عَلَيْهِمْ حَسَرَتٍ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمُ وَالسَمِاء: ٣]، وقال تعالى: ﴿فَلَا تَذْهَبْ نَفْسُكَ عَلَيْهِمْ حَسَرَتٍ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمُ بِمَا يَصْنَعُونَ ۞ إناهر: ١٦)، وقال تعالى: ﴿فَلَا تَذْهَبْ نَفْسُكَ عَلَيْهِمْ حَسَرَتٍ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمُ بِمَا يَصْنَعُونَ ۞ إناهر: ١٦)، وقُلى عن الاغتمام على تكذيبهم له، وعدم قبولهم دعوته، قال تعالى: ﴿وَلَا يَحُزُنكَ ٱلَّذِينَ يُسَرِعُونَ فِي ٱلْصُفُرِّ إِنَّهُمْ لَن يَضُرُّواْ وَلَا يَحُزُنكَ ٱلَّذِينَ يُسَرِعُونَ فِي ٱلْصُفُرِ إِنَّهُمْ لَن يَضُرُّواْ اللّهَ شَيْعًا إِللّهُ شَيْعًا إِللّهُ مَنْ يَكُذُنكَ ٱلّذِينَ اللّهَ شَيْعًا الرّسُولُ لَا يَحُزُنكَ ٱلّذِينَ اللّهَ شَيْعًا إِلَى اللّهَ مَانَ اللّهَ مَالَى اللّهَ مَانَ اللّهَ مَانَ عَالَى اللّهَ مَانَ اللّهَ مَانَ اللّهَ مَانَ اللّهُ اللّهَ مَانَ اللّهَ مَانَ اللّهَ مَانَ اللّهُ مَانَ اللّهُ مَانِهُ اللّهُ مَانَ اللّهُ مَانَ اللّهُ اللّهُ مَانَ اللّهُ اللّهُ مَانَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَانَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ ال

<sup>(</sup>۱) انظر: «جامع البيان عن تأويل آي القرآن»، للطبري، (۱۸/ ٦٨٥). «الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل»، للزمخشري، (٣/ ١٧١). «تفسير القرآن العظيم»، لابن كثير، (٥/ ٤٥٤).

يُسَارِعُونَ فِي ٱلْكُفُر مِنَ ٱلَّذِينَ قَالُوٓاْ ءَامَنَّا بِأَفُوهِهِمْ وَلَمْ تُؤْمِن قُلُوبُهُمْ ١ السنة ١٤]، وقال تعالى: ﴿فَلَا تَأْسَ عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْفَسِقِينَ ۞﴾ [المائدة: ٢٦]، وقال تعالى: ﴿ فَلَا تَأْسَ عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْكَافِرِينَ ١٥ ﴿ المائدة: ١٦٠ • وَهُي عن الحزن على مكرهم به وصفهم له بالأوصاف التي لا تليق به ﷺ، قال تعالى: ﴿وَلَا يَحْزُنكَ قَوْلُهُمُّ إِنَّ ٱلْعِزَّةَ لِلَّهِ جَمِيعًا ﴿ ﴿ إِنَّ اللَّهُ وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَٱصْبِرُ وَمَا صَبُرُكَ إِلَّا بَاللَّهُ وَلَا تَحْزَنُ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقِ مِّمَّا يَمْكُرُونَ ١٢٧ السلا: ١٢٧]. والنهي في ذلك نهي عن ألا يحمل على نفسه بكفرهم بما يمنعه عن القيام بأمر الله، بتبليغهم الرسالة، وأن ألا يحمل على نفسه بما يكون فيه هلاكه، فقد كادت نفسه عِيْكُ تملك وتتلف؛ إشفاقًا عليهم بما ينزل بهم بتركهم الإسلام، فنهاه عن الحزن ﴿ وَلَا تَحْزُنُ ﴾؛ تسكينًا لنفسه وتقريرًا على ما هي عليه؛ لئلا تتلف وتعلك (١١)؛ ولأن الحزن لا يقع باختيار الإنسان بل يأخذه، ويأتيه من غير تكلف ولا تصنع (٢)، فالنَّهي عنه هو نهي عمَّا يورث الحزن ويجدّده وعن طلبه والإغراق فيه وتعاطيه واكتسابه ونسيان ما يعزي به لما يسبّبه من إعاقة للإنجاز (٣). وفي كل مرة يرد النهي عن الحزن للنبي ﷺ يرد معه العلاج. فإن ما مضى لا يُدفع بالحزن؛ بل بالرضي، والحمد والصبر (٤)، والاستعانة بالله وما صبرك إن

<sup>(</sup>۱) انظر: «تأويلات أهل السنة»، للماتريدي، (۸/ ۱۳۱)، (۳/ ٥١٩)، (۶/ ٣٥٤). «تفسير القرآن العظيم»، لابن كثير (۱/ ۱۷۳).

<sup>(</sup>٢) «تأويلات أهل السنة»، للماتريدي، (٢/ ٥٣٦).

<sup>(</sup>٣) «المفردات في غريب القرآن»، للأصفهاني، (٢٣١). «نظم الدرر في تناسب الآيات والسور»، للبقاعي، (٧/ ٩٥).

<sup>(</sup>٤) انظر: «زاد المعاد في هدي خير العباد»، لابن القيم، (٢/ ٣٢٦-٣٢٧).

صبرت إلا بمعونة الله وتوفيقه(١)، قال تعالى: ﴿وَٱصْبِرُ وَمَا صَبُرُكَ إِلَّا بَاللَّهُ وَلَا تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْق مِّمَّا يَمْكُرُونَ ١٢٥﴾ النط: ١٢٧]، وإنما يحزن الإنسان من وعيد الغير وتمديده ومكره وكيده، فإذا علم من جهة علام الغيوب أن ذلك لا يؤثر، خرج من أن يكون سببًا لحزنه (٢). قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَواْ وَّٱلَّذِينَ هُم مُّحُسِنُونَ۞﴾ [الحل: ١٢٨]، وقال تعالى: ﴿فَلَا يَحُزُنكَ قَوْلُهُمُّ إِنَّا نَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعْلِنُونَ ۞ [س: ٧٦]. ﴿وَلَا يَحْزُنكَ قَوْلُهُمُ إِنَّ ٱلْعِزَّةَ لِلَّهِ جَمِيعًا ١٠٥ (إبونس: ٦٠]. فما مضى من أحزان قد تضعف الهمة وتحبس الإنسان عن إنجاز. وما يستقبل لا يدفع أيضًا بالهم، بل إما يكون له حيلة في دفعه، فلا يعجز عنه، وإما أن لا تكون له حيلة في دفعه، فلا يجزع منه، ويلبس له لباسه، ويأخذ له عدته، ويستجن بجنة حصينة من التوحيد والتوكل، والانطراح بين يدي الرب تعالى، والاستسلام له والرضى به ربا في كل شيء(٣). وقال تعالى: ﴿إِلَّا تَنصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ ٱللَّهُ إِذْ أَخْرَجَهُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ثَانِيَ ٱثْنَيْنِ إِذْ هُمَا فِي ٱلْغَارِ إِذْ يَقُولُ لِصَحِبِهِ عَلَا تَحْزَنُ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَنا ﴿ السِنا (٤) والتفكير الدائم بالمستقبل قد يعيق الإنسان عن الإقدام أو الإكمال

<sup>(</sup>١) انظر: «جامع البيان عن تأويل آي القرآن»، للطبري، (١٧/ ٣٢٥).

<sup>(</sup>٢) «مفاتيح الغيب أو التفسير الكبير»، للرازي، (١٧/ ٢٧٨).

<sup>(</sup>٣) «زاد المعاد في هدي خير العباد»، لابن القيم، (٢/ ٣٢٦-٣٢٧).

<sup>(</sup>٤) قال أبو بكر حين خرج مهاجرًا مع النبي ﷺ: «فارتحلنا بعدما مالت الشمس، واتبعنا سراقة بن مالك، فقلت: أتينا يا رسول الله، فقال: ﴿لَا تَحْزَنُ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَنَا ۖ فدعا عليه النبي ﷺ فارتطمت به فرسه إلى بطنها» رواه البخاري، في صحيحه، كتاب المناقب، باب علامات النبوة في الإسلام، (ح/٣٦١٥)، (٤/ ٢٠٢)، من حديث البراء بن عازب مرفوعًا بلفظه.

لتحقيق إنجازه. قال تعالى: ﴿فَلَعَلَّكَ تَارِكُ بَعْضَ مَا يُوحَى إِلَيْكَ وَضَآبِقُ بِهِ ـ صَدُرُكَ أَن يَقُولُواْ لَوْلَا أُنزِلَ عَلَيْهِ كَنزُ أَوْ جَاءَ مَعَهُ مِلَكٌ ۚ إِنَّمَا أَنتَ نَذِيرُ ۚ وَٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءِ وَكِيلُ ١٤﴾ [مود: ١٦] ، فلعلك يا محمد، تارك بعض ما يوحي إليك ربك أن تبلغه من أمرك بتبليغه ذلك، (١) وضائقٌ بما يوحى إليك صدرُك فلا تبلغه إياهم، مخافة ﴿أَن يَقُولُواْ لَوُلَآ أُنزِلَ عَلَيْهِ كَنزُ أُو جَآءَ مَعَهُ مَلَكُّ ﴾، فبلغهم ما أوحيته إليك، فإنك إنما أنت نذير تُنذرهم عقابي، وتحذرهم بأسى على كفرهم بي.(٢)و قد كانت هذه الفترة من أشق الفترات على الرسول ﷺ حيث تكاثر فيها إيذاء المشركين له ولأصحابه. وفي الآية حث للنبي على الله على الثبات والصبر، وعلى تبليغ ما يوحى إليه، مع عدم المبالاة بما يضعه المشركون في طرقه من عقبات (٣). وفي هذه الآيات إشارة واضحة بأن التركيز على الهدف من الإنجاز وعدم تحميل النفس مالا ينبغي أن تتحمل مع الصبر والتوكل، من أهم ما يزيل معوقات الإنجاز وصوارفه كما أرشد الله نبيه بذلك ﴿إِنَّمَا أَنتَ نَذِيرُ وَٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلُ ﴿ وَدِنا ١٠]٠

علاج القرآن للعجز كمعوق للإنجاز:

<sup>(</sup>۱) ﴿ فَلَعَلَّكَ ﴾ للترجي وهو يقتضي التوقع ولا يلزم من توقع الشيء وقوعه ولا ترجح وقوعه لجواز أن يوجد ما يمنع منه، فلا يشكل بأن توقع ترك التبليغ منه على ثما لا يليق بمقام النبوة، والمانع من ذلك فيه عصمته كسائر الرسل الكرام عن كتم الوحي المأمور بتبليغه والخيانة فيه وتركه تقية، والمقصود من ذلك تحريضه على وتحييج داعيته لأداء الرسالة. انظر: «روح المعاني»، للألوسي، (٦/ ٢٠٠).

<sup>(</sup>٢) انظر: «جامع البيان عن تأويل آي القرآن»، للطبري، (١٥/ ٢٥٨).

<sup>(</sup>٣) انظر: «التفسير الوسيط للقرآن الكريم»، لطنطاوي، (٧/ ١٧٣).

العجز المذكور في القرآن نوعان: الأول: عجز طارئ: كالمرض لعلة مؤقته تزول بمرور الوقت ومن ذلك قوله تعالى: ﴿يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَقْرَبُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَأَنتُمْ سُكَارَىٰ حَتَّىٰ تَعْلَمُواْ مَا تَقُولُونَ وَلَا جُنبًا إِلَّا عَابِري سَبِيل حَتَّىٰ تَغْتَسِلُواْ وَإِن كُنتُم مَّرْضَيَ أَوْ عَلَىٰ سَفَرِ أَوْ جَآءَ أَحَدٌ مِّنكُم مِّنَ ٱلْغَآبِطِ أَوْ لَمَسْتُمُ ٱلنِّسَآءَ فَلَمْ تَجِدُواْ مَآءَ فَتَيَمَّمُواْ صَعِيدًا طَيِّبًا فَٱمْسَحُواْ بِوُجُوهِكُمْ وَأُيْدِيكُم الله المواجب، والساء: ١٤]. فالعلة المؤقتة لا تمنع من أداء الواجب، ولذلك رُخص بالبدائل المناسبة للعلة وفاءً للواجب. فكل إنجاز لا ينبغى قطعه لعلة مؤقتة، بل لابد من البحث عن البدائل المخففة للوفاء به قدر المستطاع. الثانى: عجز دائم: كالعاهة المستديمة التي تمنع المرء من الوفاء بواجبه، كالعمى والعرج وغيرهما، وهما معوقان للإنجاز في حال كان الإنجاز لا يمكن الوفاء به إلا باستخدامهما. قال تعالى في إعذارهما من الجهاد: ﴿لَّيْسَ عَلَى ٱلْأَعْمَىٰ حَرَجٌ وَلَا عَلَى ٱلْأَعْرَجِ حَرَجٌ ﴾ [الله: ١٧] فالحرج والإثم مرفوع عنهما، ولكن لم يمنعهما الله من المشاركة في الجهاد عند العزيمة، سواء كان ذلك استعمالًا فيما يصلح له، أو بالرياضة والتدرب على ذلك. وكان الصحابي الجليل ابن أم مكتوم (ت٥١هـ) عن الجهاد لذلك، ولكن لشدة عزمه تدرب على حمل الراية، ولم يكن يحسن حمل الراية فترك أن يتكلفه، ثم لما أحسنه بعد ذلك تكلفه(١١)، عن أنس بن مالك عليه قال: " استخلف رسول الله عِينا ابن أم مكتوم مرتين على المدينة، ولقد رأيته

<sup>(</sup>١) انظر: «شرح مشكل الآثار»، للطحاوي، (٤/ ١٥٦).

يوم القادسية معه راية سوداء" (۱). وأما عمرو بن الجموح (ت٣ه) هيئه، فإنه كان أعرج شديد العرج، فأراد الخروج للجهاد يوم أحد، قال أبو قتادة (ت٤٥ه) هيئه: أتى عمرو بن الجموح إلى رسول الله على فقال: يا رسول الله، أرأيت إن قاتلت في سبيل الله حتى أقتل أمشي برجلي هذه صحيحة في الجنة؟، وكانت رجله عرجاء، فقال رسول الله على: "نعم". فقتلوه يوم أحد هو وابن أخيه ومولى لهم، فمر عليه رسول الله على فقال: "كأني أنظر إليك مشي برجلك هذه صحيحة في الجنة"(١).

فصاحب الهمة الذي حدد هدفه لا تعوقه العاهات والعلل عن إنجاز ما يرغب وذلك بالإرادة والرياضة. وأما إذا كان المرء من أصحاب العجز العقلي فإن كان جاهلا تعلم أو استعان بغيره، وإن كان سفيها أو مجنونا، فلا يُطلب الإنجاز منه لما فيه من العبث ومضيعة الوقت وربما ضياع الحقوق.

<sup>(</sup>۱) رواه الإمام أحمد، في مسنده، مسند المكثرين من الصحابة، مسند أنس بن مالك هيئ، (ح/ ١٢٣٤)، (٩/ ٣٤٩). وقال شعيب الأرنؤوط وغيره ممن حققوا النسخة: "إسناده حسن، ورجاله ثقات رجال الشيخين غير عمران القطان -وهو ابن داور - فقد روى له البخاري تعليقًا وأصحاب السنن، وهو حسن الحديث.

<sup>(</sup>٢) رواه الإمام أحمد، في مسنده، تتمة مسند الأنصار، حديث أبي قتادة الأنصاري، (ح/ ٢٤٧)، (٢٤٧ /٣٧)، وقال شعيب الأرنؤوط وغيره ممن حققوا النسخة: إسناده حسن من أجل حميد بن زياد، فله بعض الأوهام، وباقي رجال الإسناد ثقات.

المبحث الثاني: أسباب الكسل، وصوره كمعوق للإنجاز وعلاج القرآن له المطلب الأول: أسباب الكسل ودلالاتها من القرآن الكريم.

السبب الأول: النفاق

النفاق في اللغة: (نفق) النون والفاء والقاف أصلان صحيحان، يدل أحدهما على انقطاع شيء وذهابه، والآخر على إخفاء شيء وإغماضه. ومتى حصل الكلام فيهما تقاربا. فالأول: نَفَقَتِ الدَّابَّةُ نُفُوقًا: ماتت، وَنَفَقَ السِّعْرُ نَفَاقًا، وَنَفَقَ الشيءُ: فَنِي يُقال: قد نَفِقَتْ نَفَقَةُ القوم. ومنه قوله تعالى: ﴿ إِذَا لَا مُسَكِّتُمْ خَشْيَةَ ٱلْإِنفَاقِ ﴿ وَهِ السِاء: ١٠٠]. والأصل الآخر النفق: سَرَبُ في الأرض له مَخْلَصٌ إلى مكان. ومنه اشتقاق النفاق؛ لأن صاحبه نافق كاليربوع، وهو دخوله نافقاءَه، فكأن الإيمان يخرج منه، أو يخرج هو من الإيمان في خفاء(١).

فمدار هذا الفعل حول الفناء والخلاص. فالخلاص يكون بالنفوق والهرب، ويكون بالحيلة كما في نافقاء اليربوع. والنفاق الشرعي مستخرج من الخلاص (الحيلة) وهو من إظهار شيء وإبطان خلافه (۲).

وقد يكون النفاق اعتقاديًا: بإضمار الكفر اعتقادًا وإظهار الإيمان قولًا (٣). قال تعالى: ﴿يَنَأَيُّهَا ٱلرَّسُولُ لَا يَحْزُنكَ ٱلَّذِينَ يُسَرعُونَ فِي ٱلْكُفْر مِنَ ٱلَّذِينَ

<sup>(</sup>۱) «كتاب العين»، للفراهيدي، (٥/ ١٧٨). «جمهرة اللغة»، لأبي بكر الأزدي، (٦/ ٩٦٧). «جمهرة اللغة»، لابن فارس، (٥/ ٤٥٤ – «تمذيب اللغة»، للهروي، (٩/ ٢٥١). «معجم مقاييس اللغة»، لابن فارس، (٥/ ٤٥٤ – ٥٠٤).

<sup>(</sup>٢) «الفصل في الملل والأهواء والنحل»، لابن حزم، (٣/ ١٣٦).

<sup>(</sup>٣) انظر: «كتاب التعريفات»، للجرجاني، (٢٣٥).

قَالُوٓاْ ءَامَنّا بِأَفُوهِهِمُ وَلَمُ تُؤُمِن قُلُوبُهُمْ السَدة: ١٠]. وقد يكون عمليًا: بالتخلق بصفات المنافقين الموجبة للحيلة بإظهار شيء وإبطان خلافه. عن عبد الله بن عمرو (ت٦٧هـ) عبد الله بن عمرو (ت٦٧هـ) عبد الله عمن كن فيه كان منافقًا خالصًا، ومن كانت فيه خصلة منهن كانت فيه خصلة من النفاق حتى يدعها: إذا اؤتمن خان، وإذا حدث كذب، وإذا عاهد غدر، وإذا خاصم فجر» (١). وجميع هذه الخصال فيها إظهار خلاف ما يبطن.

#### دلالة النفاق على الكسل من القرآن:

قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْمُنَافِقِينَ يُخَدِعُونَ ٱللَّهَ وَهُوَ خَدِعُهُمْ وَإِذَا قَامُواْ إِلَى ٱلصَّلَوْةِ قَامُواْ كُسَالَىٰ يُرَاّءُونَ ٱلنَّاسَ وَلَا يَذْكُرُونَ ٱللَّهَ إِلَّا قَلِيلَا ﴿ وَالسَاءَ: ١٠١]. وقال تعالى: ﴿وَمَا مَنَعَهُمْ أَن تُقْبَلَ مِنْهُمْ نَفَقَتُهُمْ إِلَّا أَنَّهُمْ كَفَرُواْ بِٱللَّهِ وَبِرَسُولِهِ وَلَا يَاتُونَ ٱلصَّلَوٰةَ إِلَّا وَهُمْ كُسَالَىٰ وَلَا يُنفِقُونَ إِلَّا وَهُمْ كَرِهُونَ ﴾ [الوبة: ١٠]. وقال يَأْتُونَ ٱلصَّلَوٰةَ إِلَّا وَهُمْ كُرِهُونَ ﴾ [الوبة: ١٠]. وودلالة النفاق للكسل ظاهرة في الآيات لوصف الله لحال المنافقين عند أداء العبادة بأنهم إذا قاموا إلى الصلاة ﴿قَامُواْ كُسَالَىٰ﴾، أي مستثقلين متثاقلين، العبادة بأنهم إذا قاموا إلى الصلاة ﴿قَامُواْ كُسَالَىٰ﴾، أي مستثقلين متثاقلين، كما ترى من يفعل شيئًا على كره لا عن طيبة نفس ورغبة، فيراؤون الناس بصلاتهم لكي يراهم الناس مصلين لا يريدون بها وجه الله (٢). قال قتادة:

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، في صحيحه، كتاب الإيمان، باب علامة المنافق، (ح/ ٣٤)، (١/ ١٦)، من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص مرفوعًا بلفظه.

<sup>(</sup>۲) انظر: «تأويلات أهل السنة»، للماتريدي، (٥/ ٣٨٨). «بحر العلوم»، للسمرقندي، (١/ ٣٩٩)، (٣/ ٥٥). «الوسيط في تفسير القرآن المجيد»، للواحدي، (٢/ ١٣١). «الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل»، للزمخشري، (١/ ٥٧٩). «تفسير القرآن العظيم»، لابن كثير (٤/ ١٦٢).

"والله لولا الناسُ ما صَلَّى المنافق، ولا يصلِّي إلا رياء وسُمْعة"(١). «فالنفاق يورث الكسل في العبادة لا محالة»(٢)؛ لأنهم إنما يصلون تسترًا وتكلفًا(٢)، ليس لهم قصد صحيح، ولا همة في العمل(٤). ولذلك ربط الله بين خداعهم وبين كسلهم، فالقصد الصحيح من العبادة غائب والهمة لرجاء الثواب والخوف من العقاب مفقودة. قال تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ خُدُواْ حِذْرَكُمْ فَانفِرُواْ مُعِيعًا ﴿ وَإِنَّ مِنكُمْ لَمَن لَّيُبَطِّئَنَ فَإِنْ أَصَابَتُكُم مُّ صَيبَةٌ قَالَ ثَبُاتٍ أَو ٱنفِرُواْ مَمِيعًا ﴿ وَإِنَّ مِنكُمْ لَمَن لَيُبَطِّئَنَ فَإِنْ أَصَابَتُكُم مُّصِيبَةٌ قَالَ قَدْ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَى الْذَ لَمُ أَكُن مَعَهُمْ شَهِيدًا ﴿ وَلَيِنْ أَصَابَتُكُم مَّصِيبَةٌ قَالَ لَيُعُولَنَ كَأَن لَمْ تَكُن بَينَكُمْ وَبَيْنَهُ ومَودَةٌ يَالَيْتَنِي كُنتُ مَعَهُمْ فَأَفُورَ فَوْزًا لَيْ اللّهِ لَيْعَمَ اللّه الله الكسل في هذه الآية بقوله ليبطئن، عَظِيمًا ﴿ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه مَن الله الكسل في هذه الآية بقوله ليبطئن، عقال: أَبطأ وبطأ بمعنى بَطُؤ أي: تكاسل وتثبَّط فا يتأخرون عن الجهاد ويتثاقلون يقال: الإبطاء والتكاسل صح في المنافقين؛ لأنهم كانوا يتأخرون عن الجهاد ويتثاقلون الإبطاء والتكاسل صح في المنافقين؛ لأنهم كانوا يتأخرون عن الجهاد ويتثاقلون عليهم من أنواع التأبيس، فكلا الوصفين موجود في المنافقين(١)، عا يوردون عليهم من أنواع التأبيس، فكلا الوصفين موجود في المنافقين(١٠)، عا يوردون عليهم من أنواع التأبيس، فكلا الوصفين موجود في المنافقين(١٠)، عالم على المنافقين (١٠)، عالم على المنافقين (١٠)، عالم على المنافقين (١٠)، عالم على المنافقين (١٠)، عليهم من أنواع التأبيس، فكلا الوصفين موجود في المنافقين (١٠)، عالمؤلفين موجود في المنافقين (١٠)، عليهم من أنواع التأبيس، فكلا الوصفين موجود في المنافقين (١٠)، عليهم من أنواع التأبيس، فكلا الوصفين موجود في المنافقين (١٠)،

<sup>(</sup>١) «جامع البيان عن تأويل آي القرآن»، للطبري، (٩/ ٣٣١).

<sup>(</sup>٢) «الجامع لأحكام القرآن»، للقرطبي، (٨/ ١٦٣).

<sup>(</sup>٣) «البحر المحيط في التفسير»، لأبي حيان، (٤/ ١٠٨).

<sup>(</sup>٤) «تفسير القرآن العظيم»، لابن كثير، (٤/ ١٦٢).

<sup>(</sup>٥) انظر: «الدر المصون في علوم الكتاب المكنون»، للسمين الحلبي، (٤/ ٢٩). «معاني القرآن وإعرابه»، للزجاج، (٢/ ٧٥). «معالم التنزيل في تفسير القرآن»، للبغوي، (٢/ ٢٤٨).

<sup>(</sup>٦) انظر: «مفاتيح الغيب أو التفسير الكبير»، للرازي، (١٠/ ١٣٩). «الجامع لأحكام القرآن»، للقرطبي، (٥/ ٢٧٦).

والإبطاء عن الخروج للنفير لا يكون إلا بداعي النفاق أو الجبن (١). ﴿ وَإِنَّ مِنكُمْ ﴾، أيها المؤمنون، يعني: من عِدَادكم وقومكم، ومن يتشّبه بكم، ويظهر أنه من أهل دعوتكم ومِلّتكم، وهو منافق يبطّئ من أطاعه منكم عن جهاد عدوكم وقتالهم إذا أنتم نفرتم إليهم (٢) ». وتظهر دلالة الكسل في قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَرَادُواْ ٱلْخُرُوجَ لَأَعَدُواْ لَهُ وعُدّةً وَلَكِن كَرِهَ ٱللّهُ ٱنبِعَاتَهُمْ فَتَبّطهُمْ وَقيل ٱقْعُدُواْ مَعَ ٱلْقَعِدِينَ ﴿ وَلَي اللهِ الله إذا الله العزم وكسره. وتثبيط وقيل ٱقْعُدُواْ مَعَ ٱلْقَعِدِينَ ﴿ وَلَي اللهِ إياهم: أن خلق فيهم الكسل وأوقع في نفوسهم ضعف العزيمة، فأزال رغبتهم في النهوض، فتركوا الْعَزْو وقعدوا مع الضعفاء من صبيان ونساء وغيرهم (٣).

#### السبب الثانى: التسويف

التسويفُ في اللغة: التّأخير، يُقالُ سَوَّفْتُهُ، إِذَا أَخْرَتُه، تقول سَوَّفْتُهُ إِذَا قلت له مرّة بعد مرّة: سوف أفعل. وقولهم: فلأنُّ يقتاتُ السَوْفَ، أي يعيش بالأماني والتَسْويفُ: المِطْلُ. وسافَ يسوفُ، أي هَلَك. يقال: أَسَافَ حتى ما يشتكي السَوافَ. هذا إذا تعوَّد الحوادث (٤). فالتسويف تدور مادة حول التأخير والمطل.

<sup>(</sup>١) انظر: «التحرير والتنوير»، لابن عاشور، (٥/ ١١٩).

<sup>(</sup>۲) «جامع البيان عن تأويل آي القرآن»، للطبري، (۸/  $^{\circ}$ 0).

<sup>(</sup>٣) انظر: «الجواهر الحسان في تفسير القرآن»، للثعالبي، (٣/ ١٨٤). «التسهيل لعلوم التنزيل»، لابن جزي، (١/ ٣٥٩). «التحرير والتنوير»، لابن عاشور، (١٠/ ٢١٥.

<sup>(</sup>٤) انظر: «كتاب العين»، للفراهيدي، (٧/ ٣٠٩). «تحذيب اللغة»، للهروي، (١٣/ ٦٣). «الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية»، للفارابي، (٤/ ١٣٧٨). «مجمل اللغة»، لابن فارس،

والتسويف في الاصطلاح: المطل والتأخير، وأصله أن يقول لمن وعده بالوفاء "سوف أفعل" مرة بعد<sup>(۱)</sup>. فالتَّسويف يتضَّمن تأخير البدء في المهمة، مما يتسبب في عدم إنجازها أو إكمالها، مع القدرة على إتمامها.

#### دلالة التسويف على الكسل من القرآن:

قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَا لَكُمْ إِذَا قِيلَ لَكُمُ ٱنفِرُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ٱلْقَالَةُمْ إِلَى ٱلْأَرْضَ أَرَضِيتُم بِٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا مِنَ ٱلْآخِرَةِ فَمَا مَتَكُ ٱلْحُيَوْةِ ٱلدُّنْيَا فِي ٱلْآخِرَةِ إِلَّا قَلِيلُ ﴾ التوبة ١٦٨. والآية خطاب للمؤمنين للتحريض على الجهاد، وفيه في سبيل الله، بطريقة العتاب على التباطؤ بإجابة دعوة النفير إلى الجهاد، وفيه تعريض بأن بطأهم وتأخيرهم ليس عن عجز، وإنما هي تعلّلات تقع في بعض النفوس التي دخل على إيمانها شيء من الضعف والوهن فتثاقلت وتأخر (٢). وتظهر دلالة الكسل في هذه الآية من قوله: ﴿ أَثّاقَلْتُمْ إِلَى ٱلأَرْضَ ﴾، فالتثاقل: التباطؤ، والتحرك في ثقل؛ لأن شأن كل ثقيل أن يكون بطيء الحركة. وهو التباطؤ، والتحرك في ثقل؛ لأن شأن كل ثقيل أن يكون بطيء الحركة. وهو مثيل خال المتطلبين للعذر عن الجهاد كسلًا بحال من يطلب منه النهوض والخروج، فيقابل ذلك الطلب بالالتصاق بالأرض، والتمكن من القعود، فيأبي

<sup>(</sup>٤٧٩). «معجم مقاييس اللغة»، لابن فارس، (٣/ ١١٦). «مختار الصحاح»، لأبي عبدالله الرازي، (١٥٧).

<sup>(</sup>١) «التوقيف على مهمات التعاريف»، للمناوي، (٩٦).

<sup>(</sup>۲) انظر: «التفسير القرآني للقرآن»، لعبدالكريم الخطيب، (٥/ ٧٧١). «التحرير والتنوير»، لابن عاشور، (١٠/ ١٩٥- ١٩٨).

النهوض فضلًا عن السير (١١). فالتثاقل والتباطؤ والتأخر لمن كان راغبًا في الإنجاز يعد تسويفًا. قال تعالى: ﴿وَأَنفِقُواْ مِن مَّا رَزَقَنَكُم مِّن قَبُلِ أَن يَأْتِيَ الإنجاز يعد تسويفًا. قال تعالى: ﴿وَأَنفِقُواْ مِن مَّا رَزَقَنَكُم مِّن قَبُلِ أَن يَأْتِي أَجَلِ قَرِيبٍ فَأَصَّدَقَ وَأَكُن مِّن أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ فَيَقُولَ رَبِّ لَوْلاَ أَخَير -جل جلاله- أن الموت إذا أتى المرء طلب التأخير ليبذل ما طلب منه البذل قبل ذلك وماكان متمكنًا منه، فكل مفرط يندم عند الاحتضار ويسأل طول المدة ولو شيئًا يسيرًا ليستعتب ويستدرك ما فاته فقطع عنهم طمعهم بقوله: ﴿وَلَن يُؤَخِّرَ ٱللّهُ نَفْسًا إِذَا جَآءَ أَجَلُهَا وَاللّهُ عَبِيرُ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [المناقون: ١١]، وبقوله: ﴿لَا يَشْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلا يَشْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلا يَشْتَقُدِمُونَ ﴾ [العالمة وله : ﴿إِنَّ أَجَلَ ٱللّهِ إِذَا جَآءَ لَا يُؤخِّرُ لَوْ كُنتُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ [العالمة وله : ﴿إِنَّ أَجَلَ ٱللّهِ إِذَا جَآءَ لَا يُؤخَّرُ لَوْ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [العالمة وله : ﴿إِنَّ أَجَلَ ٱللّهِ إِذَا جَآءَ لَا يُؤخَّرُ لَوْ كُنتُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ [العالمة عنهم المعهم بقوله: ﴿إِنَّ أَجَلَ ٱللّهِ إِذَا جَآءَ لَا يُؤخَّرُ لَوْ كُنتُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ [العالمة وقوله: ﴿إِنَّ أَجَلَ ٱللّهِ إِذَا جَآءَ لَا يُؤخَّرُ لَوْ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [العالمة إذا جَآءَ لَا يُؤخَرُ اللّه وَلا الله إِذَا جَآءَ لَا يُؤخَرُ لَوْ كُنتُمْ لَهُ وَلَا كُلُونَ ﴾ [العالمة إله الله الله الله الله الله المَالمُونَ الله الله الله الله المَلْكُونَ الله الله الله الله الله المَالمُونَ الله الله المَله المَالمُونَ الله الله المُلهُ الله الله الله المُله المُله المُله المُنه المُعلم المُله المُله المُن الله المُله المَله المُله المُله المُله المُله المُله المُناله المُله المُله المُله المُله المُله المُله المُله المُؤْتُ المُلّهُ الله المُله الله المُله الله المُله المُله المُله المُله المُله المُله المِله المُله المُله

## الثالث: الركون إلى الأماني

الأماني في اللغة: يُقَالُ في جمعها: (أَمَانٍ) وَ (أَمَانِيُّ) بالتخفيفِ والتَّشديدِ، (المنى) بِضَم الْمِيم، فَجمع: المنْيَة، وهو ما يتمَّنى الرجل. والأُمْنِيَّة: أُفُعولة. وجمعها، الأمانِيّ، وتمنيت الكتاب: قرأته. قال تعالى: ﴿وَمِنْهُمُ أُمِيُّونَ لَا يَعْلَمُونَ ٱلْكِتَابِ إِلَّا أَمَانِيّ وَإِنْ هُمْ إِلَّا يَظُنُّونَ ﴿ السِّرَة ٢٨]، وفلان يتمنى يَعْلَمُونَ ٱلْكِتَابِ إِلَّا أَمَانِيَّ وَإِنْ هُمْ إِلَّا يَظُنُّونَ ﴿ السِّرَة ٢٨)، وفلان يتمنى

<sup>(</sup>۱) انظر: «التفسير القرآني للقرآن»، لعبدالكريم الخطيب، (٥/ ٧٧١). «التحرير والتنوير»، لابن عاشور، (١٠/ ١٩٥- ١٩٨).

<sup>(</sup>۲) انظر: «تأويلات أهل السنة»، للماتريدي، (۱۰/ ۲۲۲). «مفاتيح الغيب أو التفسير الكبير»، للرازي، (۳۰/ ۵۰۰). «تفسير القرآن العظيم»، لابن كثير (۸/ ۱۳۳).

الأحاديث، أي يفتعلها، الأماني اختراص الكذب(١). والأماني كالأعاجيب والأضاحيك والأكاذيب والأغاليط، مشتقة من منى كرمى بمعنى قدر الأمر، ولذلك قيل تمنى بمعنى تكلف تقدير حصول شيء متعذر أو متعسر، ومناه أي جعله مانيًا أي مقدرًا كناية عن الوعد الكاذب؛ لأنه ينقل الموعود من تقدير حصول الشيء اليوم إلى تقدير حصوله غدًا(١).

والأماني في الاصطلاح: تقدير غير الواقع واقعًا<sup>(7)</sup>. وهي أحاديث النفس المجردة عن العمل، المقترن بما دعوى مجردة لو عورضت بمثلها لكانت من جنسها، وهذا عام في كل أمر<sup>(1)</sup>. والتمني يفضي بصاحبه إلى الكسل<sup>(0)</sup>؛ لأنه إرادة ما يعلم أو يظن أنه لا يكون<sup>(1)</sup>. قال رسول الله على الكيس من دان

<sup>(</sup>۱) «تهذيب اللغة»، للهروي، (۱٥/ ۳۸۱). «الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية»، للفارابي، (٦/ ٢٥٨). «شمس العلوم ودواء كلام العرب من الكلوم»، لنشوان الحميري، (٩/ ٦٣٨٧).

<sup>«</sup>مختار الصحاح» لأبي عبدالله الرازي، (٣٠٠).

<sup>(</sup>٢) «التحرير والتنوير»، لابن عاشور، (١/ ٥٧٤).

<sup>(</sup>٣) «التحرير والتنوير»، لابن عاشور، (٥/ ٢٠٩).

<sup>(</sup>٤) «تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان»، للسعدي، (٢٠٥).

<sup>(</sup>٥) «فيض القدير»، للمناوي، (٥/ ٦٨). «دليل الفالحين لطرق رياض الصالحين»، للبكري، (٤/ ٣٠٥).

<sup>(</sup>٦) «مفاتيح الغيب أو التفسير الكبير»، للرازي، (١٠/ ٦٤).

نفسه، وعمل لما بعد الموت، وَالْعَاجِزُ مَنْ أَتْبَعَ نفسه هواها، وتمنى على الله"(١).

#### دلالة الركون للأماني على الكسل من القرآن:

تظهر دلالة ذلك في قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَتَمَنَّوْاْ مَا فَضَّلَ ٱللَّهُ بِهِ عَنْ حَمْ عَلَى بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضِ لِّ لِلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِّمَّا ٱكْتَسَبُنَ وَسُعَلُواْ بَعْضِ لِلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِّمَّا ٱكْتَسَبُنَ وَسُعَلُواْ اللّهَ مِن فَضْلِهِ ۚ إِلَى ٱللّهَ كَانَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ﴿ وَالسّاء: ٢٣].

ومعنى الآية: ولا تشتهوا ما فضل الله به بعضكم على بعض. فنهى الله عباده عن الأماني الباطلة، وأمرهم أن يسألوه من فضله (٢). فلا يتمنى أحد أكثر مما عمل (٣)، وقد عُلق النصيب في الآية بالاكتساب للحض على العمل، أي: من أعمالهم المنتجة للمطلوب. فكل منهم لا يناله غير ماكسبه وتعب فيه (٤). وحكمة اختيار صيغة الاكتساب على صيغة الكسب أن صيغة الاكتساب تدل على المبالغة والتكلف، وهو اللائق في مقام النهي عن التمني والتشهي، كأنه يقول: إن ما تطلبون من الفضل إنما ينال بفضل العناية والكلفة في الكسب، لا بما تثيره البطالة من أماني النفس، وفي الآية إرشاد إلى اعتماد الناس في مطالبهم ورغائبهم على ما آتاهم الله من الاستعداد دون الكسل

<sup>(</sup>۱) رواه الإمام أحمد، في مسنده، مسند الشاميين، مسند شداد بن أوس ، (ح/ ۱۷۱۲۳)، (ح/ ۱۷۱۲۳)، وقال شعيب الأرنؤوط وغيره ممن حققوا النسخة: "إسناده ضعيف لضعف أبي بكر بن أبي مريم، وباقى رجال الإسناد ثقات".

<sup>(</sup>۲) انظر: «جامع البيان عن تأويل آي القرآن»، للطبري،  $(\Lambda / \Lambda)$ .

<sup>(</sup>٣) انظر: «بحر العلوم»، للسمرقندي، (١/ ٣٥٠).

<sup>(</sup>٤) «تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان»، للسعدي، (١٧٦).

والتواكل، واعتماد كل منهم على الآخر(١). وقال تعالى: ﴿لَيْسَ بِأَمَانِيّكُمْ وَلاّ أَمَانِيّ أَهْلِ ٱلْكِتَابُّ مَن يَعْمَلُ سُوءًا يُجُزّ بِهِ وَلاَ يَجِدُ لَهُ مِن دُونِ ٱللّهِ وَلِيّاً وَلاَ نَصِيرًا ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِنَ ٱلصَّلِحَاتِ مِن ذَكَرٍ أَوْ أُنتَىٰ وَهُو مُؤْمِنُ فَأُولَتهِكَ وَلاَ نَصِيرًا ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِنَ ٱلصَّلِحَاتِ مِن ذَكْرٍ أَوْ أُنتَىٰ وَهُو مُؤْمِنُ فَأُولَتهِكَ يَدْخُلُونَ ٱلجُنّةَ وَلاَ يُظْلَمُونَ نَقِيرًا ﴿ وَالسَاهِ: ١٢٠-١٢١]. فأبطل الله الأماني في الآية وأثبت أن الأمر كله معقود بالعمل، وأن من أصلح عمله فهو الفائز. ولكن ومن أساء عمله فهو الهالك، فوجب قطع الأماني وحسم المطامع(٢). ولكن كثيرًا من الناس ينخدع في هذه الحياة، فيظنون أن تحقيق الآمال في الدنيا أو في الآخرة بمجرد التمنيات والأماني النفسية، ويتركون العمل الصالح الطيب في الآخرة بمجرد التمنيات والأماني النفسية، ويتركون العمل الصالح الطيب ويركنون إلى الكسل والتقاعس، ويطمئنون إلى وعود الشيطان بالباطل التي يقي فيها بعض الناس بالأماني الكاذبة. وقد نزل القرآن مفندًا الاعتماد على مثل هذه التمنيات، وباعثًا حب العمل، ومحركًا النفوس البشرية للإقبال على العمل الصالح، ليظفروا بالسعادة والغايات السامية، وتحقيق المطالب المنشودة (١).

والتسويف والتمني: صفتان لبليد الحس، عديم المبالاة، الذي كلما همت نفسه بخير، إما يعيقها بـ "سوف" حتى يفجأه الموت، فيقول: ﴿رَبِّ لَوُلَا أَخَرْتَنِيّ إِلَىٰ أَجَلِ قَرِيبٍ۞ [المنافقون: ١٠]، وإما يركب بما بحر التمني، وهو بحر

<sup>(</sup>۱) انظر: «تفسير المنار»، لمحمد رشيد، (٥٠/٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: «الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل»، للزمخشري، (١/ ٥٦٨).

<sup>(</sup>٣) انظر: «التفسير الوسيط»، للزحيلي، (١/ ٣٨٣).

لا ساحل له، يُدمن ركوبه مفاليس العالم(١). قال تعالى: ﴿وَقَالُواْ لَن تَمَسَّنَا ٱلنَّارُ إِلَّا أَيَّامًا مَّعُدُودَةً ﴿ اللهَ اللهُ اللّهُ اللهُ الل

### السبب الرابع: ضعف العزم

(عَزَمَ) العين والزاء والميم أصل واحد صحيح يدل على الصريمة والقطع. يقال: عزمت أعزم عزمًا. والعزم: ما عقد عليه القلب من أمر أنت فاعله، أي متيقنه (٢).

والْعَزْمُ في الاصطلاح: عقد القلب على الشيء تريد أن تفعله. وهو الإرادة المتقدمة لتوطين النفس على الفعل<sup>(٣)</sup>.

#### دلالة ضعف العزم على الكسل من القرآن:

وتظهر دلالة الكسل في قوله تعالى: ﴿وَلَوْ أَرَادُواْ ٱلْخُرُوجَ لَأَعَدُواْ لَهُ عُدَّةَ وَلَكِن كَرِهَ ٱللَّهُ ٱنْبِعَاتَهُمْ فَتَبَّطَهُمْ وَقِيلَ ٱقْعُدُواْ مَعَ ٱلْقَاعِدِينَ السَّهِ السَّهِ السَّهُ اللَّهُ النَّبِيط: إزالة العزم.

وتثبيط الله إياهم: أن خلق فيهم الكسل وضعف العزيمة على الغزو والقعود مع الضعفاء من صبيان ونساء وغيرهم (٤).

#### السبب الخامس: التقليد

<sup>(</sup>١) انظر: «علو الهمة»، محمد المقدم، (٣٣٨).

<sup>(</sup>۲) انظر: «الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية»، للفارابي، (٥/ ١٩٨٥). «مجمل اللغة»، لابن فارس، (٢٦٦). «معجم مقاييس اللغة»، لابن فارس، (٢/ ٣٠٨).

<sup>(</sup>٣) «النظم المستعذب في تفسير غريب ألفاظ المهذب»، لابن بطال، (١/ ١٤٠).

<sup>(</sup>٤) «التحرير والتنوير»، لا بن عاشور، (١٠/ ٢١٥).

التقليد لغة: (قَلَد) الْقَافُ وَاللَّامُ وَالدَّالُ أَصلان صحيحان، يَدُلُّ أَحدهما على تعليق شيءٍ على شيءٍ وَلِيَهُ به، ومنه التَقليد في الدين، وتَقليدُ الولاةِ الأعمالَ، وقلَدَه الأَمرَ: أَلزَمه إِياه. وَالآخر على حظٍّ ونصيبٍ(١). فالتقليد المراد هنا هو تعليق شيءٍ على شيءٍ وَلِيَهُ به.

التقليد اصطلاحًا: "التقليد: عبارة عن اتباع الإنسان غيره فيما يقول أو يفعل، معتقدًا للحقيقة فيه، من غير نظر وتأمل في الدليل، كأن هذا المتبع جعل قول الغير أو فعله قلادةً في عنقه "(٢). والتقليد: عبارةٌ عن قبول قول الغير بلا حجة ولا دليل"(٣).

#### دلالة التقليد على الكسل من القرآن:

وتظهر دلالة الكسل في قوله تعالى : ﴿وَكَذَالِكَ مَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِّن نَّذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتْرَفُوهَا إِنَّا وَجَدْنَا ءَابَآءَنا عَلَىٰ أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَىٰ ءَاثَارِهِم مُّقْتَدُونَ مِّن نَذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتْرَفُوهَا إِنَّا وَجَدُنَا ءَابَآءَنا عَلَىٰ أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَىٰ القول بالتقليد والحامل عليه، إنما هو حب التنعم في طيبات الدنيا وحب الكسل والبطالة وبغض تحمل مشاق النظر والاستدلال لقوله: ﴿إِلَّا قَالَ مُتْرَفُوهَا إِنَّا وَجَدُنَا ءَابَآءَنا عَلَىٰ أُمَّةٍ ﴾ والمترفون هم الذين أترفتهم النعمة أي أبطرتهم فلا يحبون إلا الشهوات والملاهي ويبغضون تحمل المشاق في طلب الحق(٤). فالتقليد كسل للعقل بعدم إعماله في التفكر

<sup>(</sup>۱) انظر: «لسان العرب» لابن منظور، (۳/ ۳٦۷). «معجم مقاییس اللغة»، لابن فارس، (٥/ ١٩). «تاج العروس»، للزبیدي، (۹/ ۲۹).

<sup>(</sup>٢) «كتاب التعريفات»، للجرجاني، (٦٤).

<sup>(</sup>٣) «كتاب التعريفات»، للجرجابي، (٦٤).

<sup>(</sup>٤) «مفاتيح الغيب أو التفسير الكبير»، للرازي، (٢٧/ ٦٢٨).

والاستدلال والنظر، فيؤثر ذلك على حاله فيترك ما يصلح شأنه في الدنيا والآخرة.

### السبب السادس: السأم والملل

السأمُ لغة: الملالة، سئم يسأم سأمًا و(سآمًا) بالمدِ و (سَأْمَةً) أَي مَلَّهُ، سئمتُ من الشيء مللته(۱). والسَّآمَةُ في الاصطلاح: الملالة ممّا يكثر لبثه، فعلًا كان أو انفعالًا قال تعالى عن عبادة الملائكة له: ﴿ يُسَبِّحُونَ لَهُ و بِاللَّيْلِ فعلًا كان أو انفعالًا قال تعالى عن عبادة الملائكة له: ﴿ يُسَبِّحُونَ لَهُ و بِاللَّيْلِ فعلًا كان أو انفعالًا قال تعالى عن عبادة الملائكة له: ﴿ يُسَبِّحُونَ لَهُ و بِاللَّيْلِ فَعَلَمُ وَنَ اللَّهُ وَالسَّمَةُ وَنَ اللَّهُ مِن عَير سَامَة (۱)، ولا يفترون، تسبيح معرَّى عن الكسل، والسآمة: الملل من تكرير فعل ما (۱).

## دلالة السآمة على الكسل من القرآن:

قال تعالى في آية الدَّيْن: ﴿وَلَا تَسْءَمُوۤاْ أَن تَكُتُبُوهُ صَغِيرًا أَو كَبِيرًا إِلَىٰ أَجَلِهِ وَهُ السَّامِ في كتابة الدَّيْن أَجَلِهِ وَهُ السَّامِ في كتابة الدَّيْن السَّامِ وَلَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَن السَّامِ في كتابة الدَّيْن القليل والكثير في ذلك سواء، فالسَّآمَةُ: الملل من تكرير فعلٍ ما. والمعنى لا تسأموا، أي: لا تكسلوا، وعبر بالسأم عن الكسل؛ لأن الكسل صفة

<sup>(</sup>۱) انظر: «الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية»، للفارابي، (٥/ ١٩٤٧). «مختار الصحاح»، لأبي عبدالله الرازي، (١٤٠). «لسان العرب»، لابن منظور، (١٢/ ٢٨٠).

<sup>(</sup>٢) «المفردات في غريب القرآن»، للأصفهاني، (٤٣٨).

<sup>(</sup>٣) «جامع البيان عن تأويل آي القرآن»، للطبري، (٢١/ ٤٧٤). «لباب التأويل في معاني التنزيل»، للخازن، (٤/ ٨٩). «بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز»، للفيروزآبادي، (٢/ ٢٨٥).

<sup>(</sup>٤) «التحرير والتنوير»، لابن عاشور، (٣/ ١١٤).

المنافق، كقوله تعالى: ﴿وَإِذَا قَامُواْ إِلَى ٱلصَّلَوْةِ قَامُواْ كُسَالَىٰ ﷺ [الساء: ١٠١] ولذا وقع في الحديث: "لا يقول المؤمن كسلت وإنما يقول ثقلت"(١). وقد نهى الله في هذه الآية عن الكسل والتهاون الناتج من السأم والملل لما يترتب على هذا الكسل من ضياع الحقوق والشقاق والنزاع(٢).

## المطلب الثاني: صور الكسل كمعوق للإنجاز وعلاج القرآن له الكسل ودواعيه:

قال تعالى: ﴿وَمِمَّنُ حَوْلَكُم مِّنَ ٱلْأَعْرَابِ مُنافِقُونَ وَمِنْ أَهُلِ ٱلْمَدِينَةِ مَرَدُواْ عَلَى ٱلنِّفَاقِ لَا تَعْلَمُهُمُ خَلُنُ نَعْلَمُهُمْ سَنُعَذِبُهُم مَّرَّتَيْنِ ثُمَّ يُرَدُّونَ إِلَىٰ عَذَابِ عَظِيمٍ ۞ وَءَاخَرُونَ ٱعْتَرَفُواْ بِذُنُوبِهِمْ خَلَطُواْ عَمَلًا صَلِحًا وَءَاخَرَ سَيِّعًا عَسَى عَظِيمٍ ۞ وَءَاخَرُونَ ٱعْتَرَفُواْ بِذُنُوبِهِمْ خَلَطُواْ عَمَلًا صَلِحًا وَءَاخَرَ سَيِّعًا عَسَى عَظِيمٍ ۞ وَءَاخَرُونَ ٱعْتَرَفُواْ بِذُنُوبِهِمْ خَلُطُواْ عَمَلًا صَلِحًا وَءَاخَرَ سَيِّعًا عَسَى اللَّهُ أَن يَتُوبَ عَلَيْهِمْ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمُ ۞ خُذُ مِنْ أَمُولِهِمْ صَدَقَةَ تُطَهِّرُهُمْ وَتُرَكِيهِم بِهَا وَصَلِّ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكَنُ لَهُمُ وَٱللَّهُ سَمِيعُ عَلِيمٌ ۞ أَلَمُ وَتُكِيمُ ۞ أَلَمُ لَعْلَمُواْ أَنَ ٱللَّهُ هُو يَعْبَلُ ٱلتَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَيَأْخُذُ ٱلصَّدَقَتِ وَأَنَّ ٱللَّهُ هُو يَعْلَمُواْ أَنَّ ٱللَّهُ هُو يَعْبَلُ ٱلتَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَيَأْخُذُ ٱلصَّدَقَتِ وَأَنَّ ٱللَّهُ هُو يَعْلَمُواْ أَنَّ ٱللَّهُ هُو يَقْبَلُ ٱلتَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَيَأْخُذُ ٱلصَّدَقَتِ وَأَلْمُومُونَ اللَّهُ عَلَيمُ وَاللَّهُ مُو يَعْبَلُ اللَّهُ مُو يَعْبَلُ اللَّهُ عَلَى مُ وَرَسُولُهُ وَاللَّهُ عَلَى مُ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤُمْ وَاللَّهُ عَلَى مُ وَلَا لِكُومُ مِنُونَ ﴾ السَّهُ عَلِيمُ حَلِيمُ وَاللَّهُ عَلَيمُ حَكِيمُ ۞ وَاللَّهُ عَلِيمُ وَاللَّهُ عَلِيمُ حَكِيمُ ۞ السَّهُ عَلَيمُ حَكِيمُ ۞ السَّهُ عَلَيمُ حَكِيمُ ۞ السَّه عَلَيمُ حَكِيمُ ۞ السَّهُ عَلَيمُ حَكِيمُ ۞ السَّهُ عَلَيمُ حَكِيمُ ۞ السَّهُ عَلَيمُ حَكِيمُ ۞ السَّهُ عَلَيمُ حَلَيمُ وَاللَّهُ عَلِيمُ حَكِيمُ ۞ السَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ عَلَيمُ حَكِيمُ اللَّهُ عَلَيمُ حَكِيمُ اللَّهُ عَلَيمُ حَكِيمُ اللَّهُ عَلَيمُ حَكِيمُ اللَّهُ عَلَيمُ عَلَيمُ حَلِيمُ عَلَيمُ عَلَيمُ مَا عَلَيمُ عَلَيمُ عَلَيمُ عَلَيمُ عَلَيمُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ عَلَيمُ

<sup>(</sup>١) «روح المعاني»، للألوسي، (٢/ ٥٩). والحديث ذكره الزمخشري في الكشاف، (١/ ٣٢٦)، وأبو حيان في البحر المحيط، (٢/ ٧٣٦). ولم أجده في كتب الحديث. قال الميناوي: " لم أقف عليه ". انظر: كتاب الفتح السماوي، (٢/ ٣٣١).

<sup>(</sup>٢) انظر: «أحكام القرآن»، لابن العربي، (١/ ٣٤٠). «البحر المحيط في التفسير»، لأبي حيان، (٢/ ٢٧١). «إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم»، لأبي السعود، (١/ ٢٧١). «التحرير والتنوير»، لابن عاشور، (٣/ ١١٤).

تبوك وبيّن لنا الحال والمآل. فالفرقة الأولى المنافقون -من خارج المدينة تبوك وبيّن لنا الحال والمآل. فالفرقة الأولى المنافقون -من خارج المدينة وداخلها - الذين حملهم الكسل والنفاق تكذيبًا وشكًّا على الاعتذار الكاذب عن الخروج إلى غزوة تبوك، والفرقة الثانية هم المذنبون الذين تأخروا عن الجهاد كسلًا وميلًا إلى الراحة، مع إيماغم وتصديقهم بالحق وإقرارهم واعترافهم بالذنب، حتى ربطوا أنفسهم بسواري المسجد، وحلفوا لا يحلهم إلا رسول الله على: وهم: أبو لبابة وجماعة من أصحابه. فنزلت توبتهم من الله قال تعالى: مِنْ بَعْدِ مَا كَادَ يَزِيغُ قُلُوبُ فَرِيقٍ مِنْهُمْ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ إِنَّهُو بِهِمْ رَءُوفُ رَّحِيمُ مِنْ بَعْدِ مَا كَادَ يَزِيغُ قُلُوبُ فَرِيقٍ مِنْهُمْ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ إِنَّهُو بِهِمْ رَءُوفُ رَّحِيمُ الربيع، وكعب بن مالك، وهلال بن أمية، فقد قعدوا عن الجهاد في جملة من الربيع، وكعب بن مالك، وهلال بن أمية، فقد قعدوا عن الجهاد في جملة من قعد، كسلًا وميلًا إلى الدعة والحفظ وطيب الثمار والظلال، لا شكًا ونفاقًا، وقد أخذ منهم التسويف والتأخير مأخذًا عظيمًا(٢)، فلم يعتذروا للرسول عليه وقد أخذ منهم التسويف والتأخير مأخذًا عظيمًا(٢)، فلم يعتذروا للرسول عليه المنه فقد منهم التسويف والتأخير مأخذًا عظيمًا(٢)، فلم يعتذروا للرسول المسول النه المنه المنه المنه المنه عنه المنه المناه المنه المنه المنه المنه المنه المنه المنه المنه المنه المنوا المنه المنه المنه المنه المنه المنه المنه المنه والتأخير مأخذًا عظيمًا المنه المنه المنه المنطول المنه والتأخير مأخذًا عظيمًا المنه الم

<sup>(</sup>۱) «قال كعب ﴿ : وكنا تخلفنا أيها الثلاثة عن أمر أولئك الذين قبل منهم رسول الله ﴿ حين حلفوا له، فبايعهم واستغفر لهم، وأرجأ رسول الله ﴾ أمرنا حتى قضى الله فيه، فبذلك قال الله: ﴿ وَعَلَى ٱلثَّالَثَةِ ٱلَّذِينَ خُلِّفُواْ ﴾ [التوبة: ١١٨]. وليس الذي ذكر الله مما خلفنا عن الغزو، إنما هو تخليفه إيانا، وإرجاؤه أمرنا، عمن حلف له واعتذر إليه فقبل منه بجزء من حديث كعب بن مالك رواه البخاري في صحيحه، كتاب المغازي، باب حديث كعب بن مالك، وقول الله عز وجل: ﴿ وَعَلَى ٱلثَّلَاثَةِ ٱلَّذِينَ خُلِّفُواْ ﴾ (ح/ ١٨٤٤)، (٦/ ٧)، من حديث كعب بن مالك ﴿ موقوفًا بلفظه.

<sup>(</sup>٢) «قال كعب ﷺ: غزا رسول الله ﷺ تلك الغزوة حين طابت الثمار والظلال، وتجهز رسول الله ﷺ والمسلمون معه، فطفقت أغدو لكي أتجهز معهم، فأرجع ولم أقض شيئًا، فأقول في نفسي:

عن تخلفهم بالمعاذير الكاذبة ولكنهم صدقوا معه في إخباره عن سبب التخلف، فتأخر نزول توبتهم عن سابقيهم فقال تعالى في حقهم: ﴿وَعَلَى السَّخَلِفُهُ اللَّذِينَ خُلِفُواْ حَتَى ٓ إِذَا ضَاقَتُ عَلَيْهِمُ الْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتُ وَضَاقَتُ عَلَيْهِمُ اللَّهِ اللَّهَ هُو اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

أنا قادر عليه، فلم يزل يتمادى بي حتى اشتد بالناس الجد، فأصبح رسول الله هي والمسلمون معه، ولم أقض من جهازي شيئًا، فقلت أتجهز بعده بيوم أو يومين، ثم ألحقهم، فغدوت بعد أن فصلوا لأتجهز، فرجعت ولم أقض شيئًا، ثم غدوت، ثم رجعت ولم أقض شيئًا، فلم يزل بي حتى أسرعوا وتفارط الغزو، وهممت أن أرتحل فأدركهم، وليتني فعلت، فلم يقدر لي ذلك، فكنت إذا خرجت في الناس بعد خروج رسول الله في فطفت فيهم، أحزنني أني لا أرى إلا رجلًا مغموصًا عليه النفاق، أو رجلًا ممن عذر الله من الضعفاء». جزء من حديث كعب بن مالك رواه البخاري في صحيحه، كتاب المغازي، باب حديث كعب بن مالك، وقول الله عز وجل: هوكما النفاق، ألَّذِينَ خُلِّفُواْهِ [التوبة: ١١٨]، (ح/ ١٤٤٨)، (٦/ ٣)، من حديث كعب بن مالك هي موقوفًا بلفظه.

<sup>(</sup>۱) انظر: «تفسير القرآن العظيم»، لابن كثير، (٤/ ٢٠٦- ٢١٠). «محاسن التأويل»، للقاسمي، (٥/ ٨٨٥- ٤٨٩). «السراج المنير في الإعانة على معرفة بعض معاني كلام ربنا الحكيم الخبير»، للشربيني، (١/ ٢٤٨).

معروفة تستخدم كثيرًا لمن أُجبر على إنجاز ما لا يريد فيتكاسل ويتثاقل حتى يمضي وقت الإنجاز. ولذلك فرح المنافقون بكسلهم وتثاقلهم، قال تعالى: ﴿فَرِحَ ٱلْمُخَلَّفُونَ بِمَقْعَدِهِمْ خِلَافَ رَسُولِ ٱللَّهِ وَكَرِهُوٓاْ أَن يُجَلِهِدُواْ بِأَمُوَلِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَقَالُواْ لَا تَنفِرُواْ فِي ٱلْحَرِّ قُلُ نَارُ جَهَنَّمَ أَشَدُّ حَرَّاً لَّوْ كَانُواْ يَفْقَهُونَ هَا اللهِ وَقَالُواْ لَا إيثارًا للراحة والسلامة فحسب، بل استجابة أيضًا لما استقر في قلوبهم من النفاق الذي أورثهم بغض الجهاد الذي تتحقق به أَشرف الغايات(۱).

وقد يتوافق الإنجاز مع الدافع لكن يُصرف الإنسان عن تحقيقه بالكسل انشغالًا بالملهيات والمشتتات من حوله فتضعف الإرادة وتفتر العزيمة حتى يمضي الوقت المحدد للإنجاز فيكون الندم مصيره لمخالفته الدافع المراد تحقيقه وعدم التوافق النفسي بين الرغبة والكسل. وإذا توافق الإنجاز مع الدافع ولكن أُخر العمل وسُوِّف مما أدى لتراكمه، واستحالة إنجازه في الوقت المحدد، فلا شك سيصاب المسوف بالإحباط، وسيلجأ إلى المزيد من التسويف الذي يؤدي به إلى عدم الإنجاز ومن ثم الندم الشديد على التفريط.

علاج القرآن للكسل كمعوق للإنجاز:

الكسل المذكور في القرآن نوعان: كسل مقصود موافق لدافع المرء مخالف للإنجاز. وهو كسل يجلب الفرح والسرور لصاحبه لأنه موافق لما يخفيه في باطنه. فمحركه للإنجاز هو الرغبة في مراءاة الناس وخداعهم بمظهر الالتزام،

<sup>(</sup>۱) انظر: «التفسير الوسيط»، مجمع البحوث، (۳/ ۱۷٤٠).

فرارًا من العقوبة، وسعيًا إلى الكسب والرفعة. وهذا النوع من الكسل تغيب مساوئه تحت النفاق والخداع. وأصحاب هذا النوع غالبًا ما يكونون مثبطين لغيرهم داعين لهم بالكسل والقعود، قال تعالى: ﴿وَإِنَّ مِنكُمْ لَمَن لَّيُبَطِّئَنَ فَإِنْ وَمِنكُمْ لَمَن لَيُبَطِّئَنَ فَإِنْ وَمَنكُمْ مَّصِيبَةٌ قَالَ قَدْ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَى الْإِذْ لَمْ أَكُن مَعَهُمْ شَهِيدَانَ الله الله من المثبطين للإنجاز، المعادين له، بالابتعاد عنهم وعدم السماع لقولهم، فغالب أقوالهم وأفعالهم إفساد يوجب إضعاف العزم والتثاقل عن العمل، وبث المطامع والأهواء. قال تعالى: ﴿لَوْ خَرَجُواْ فِيكُمْ مَا زَادُوكُمْ إِلَّا خَبَالًا وَلَأُوْصَعُواْ خِلَلَكُمْ يَبغُونَكُمُ ٱلْفِتْنَةَ وَفِيكُمْ سَمَّعُونَ لَهُمُّ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ بِٱلطَّلِمِينَ ﴾ [التربة: ١٠]. وكسل موافق للدافع مخالف للإنجاز وهو كسل عَلِيمٌ بِٱلظَّلِمِينَ الله من واجبات، عنمنعه من أداء ما عليه من واجبات، ويصده عن تحصيل المنافع (١)، بالتسويف والتمني، وضعف العزم والتقليد، والسآمة من التكرار.

<sup>(</sup>۱) «مفاتيح الغيب أو التفسير الكبير»، للرازي، (۱٦/ ٢٤). «المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز»، لابن عطية، (٢/ ٤٥٦). «لباب التأويل في معاني التنزيل»، للخازن، (٢/ ٢٤٩).

أداه إلى الفتور (١). فإذا أحس بضعف العزم في أثناء ذلك تصبر واصطبر واستعان في ذلك بربه، قال تعالى: ﴿فَا عَبُدُهُ وَاصْطِيرُ لِعِبَادَتِهِ وَهُ اللهِ اللهِ وَاصْطِيرُ عَلَيْهَا ﴿ اللهِ اللهِ وَأَصْطِيرُ عَلَيْها ﴿ اللهِ اللهِ وَأَصْطِيرُ عَلَيْها ﴿ اللهِ اللهِ وَأَصْطِيرُ عَلَيْها ﴿ اللهِ اللهِ وَاصْطِيرُ عَلَيْها ﴾ [الله عن مداومة على ذكر الله فيه الله عن مداومة على ذكري بل استمرًا عليه، فإن ذكر الله فيه معونة على جميع الأمور، يسهلها، ويخفف حملها (١).

وأخيرا التركيز على الخسائر التي سيتعرض لها المرء إذا كسل عن الوفاء بإنجازه، قال تعالى: ﴿ ذَرُهُمْ يَأْكُلُواْ وَيَتَمَتَّعُواْ وَيُلْهِهِمُ ٱلْأَمَلُ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ بِإَلَجَازه، قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ يَتَمَتَّعُونَ وَيَأْكُلُونَ كَمَا تَأْكُلُ الْحَدِينَ اللهِ وَالنَّارُ مَثُوَى لَهُمُ اللَّهُمُ المصد: ١٢]، والمنافع التي سينالها عند الوفاء بإنجازه قال تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِّن ذَكَرٍ أَوْ أُنثَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنُ فَلَنُحْيِينَّهُ وحَيَوْةَ طَيِّبَةً وَلَنَجْزِيَنَّهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَن مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ وَالنَّالِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

المبحث الثالث: أسباب الجبن، وصوره كمعوق للإنجاز وعلاج القرآن له.

<sup>(</sup>١) انظر: «معالم التنزيل في تفسير القرآن»، للبغوي، (٣/ ٢٨١).

<sup>(</sup>۲) انظر: «المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز»، لابن عطية، (٤/ ٤٥). «تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان»، للسعدي، (٥٠٦). «التفسير الوسيط للقرآن الكريم»، لطنطاوي، (٩/ ١٠٧).

# المطلب الأول: أسباب الجبن ودلالاتها من القرآن الكريم السبب الأول: الجهل

الجهل في اللغة: (جَهِلَ) الجيم والهاء واللام أصلانِ: أحدهما خلاف العلم، والآخَرُ الْخِفَّةُ وخِلافُ الطُّمَأْنِينَةِ. فالأول الجَهْلُ: نَقِيْضُ العِلْمِ وخِلافَه، جَهِلَ عليه، وجَهِلَ به، واسْتَجْهَلَهُ: عدَّهُ جاهِلًا، واستخفّه والمِجْهَلَةُ: الأمر الذي عليه، وجَهِلَ به، واسْتَجْهَلَهُ: عدَّهُ جاهِلًا، والسّخفّة والمُجْهَلَةُ: الأمر الذي يحملك على الجَهْلِ ومنه قولهم: الولد مجْهَلَةٌ. والثَّانِي قولهم لِلْحَشَبَةِ التي يُحَرَّكُ عَملك على الجَهْلِ ومنه قولهم: الولد مجْهَلَةٌ. والثَّانِي قولهم لِلْحَشَبَةِ التي يُحَرَّكُ عَملك على الجَهْلِ ومنه قولهم: الولد مَجْهَلَتِ الرِّيحُ الْغُصْنَ، إِذَا حَرَّكَتُهُ فَاضْطَرَبَ"(١). فالجهل تدور مادته حول عدم المعرفة بالشيء، وهو ضد العلم، والسفه والحفة والاضطراب.

الجهل في الاصطلاح: هو اعتقاد الشيء على خلاف ما هو عليه، واعترضوا عليه بأن الجهل قد يكون بالمعدوم، وهو ليس بشيء، والجواب عنه: أنه شيء في الذهن<sup>(٢)</sup>. وهو على ثلاثة أضرب: الأول: خلو النفس من العلم، هذا هو الأصل، والثاني: اعتقاد الشيء بخلاف ما هو عليه، والثالث: فعل الشيء بخلاف ما حقّه أن يُفْعَل، سواء اعتقد فيه اعتقادًا صحيحًا أو فاسدًا(١٣)، فالأول ضد العلم والثاني والثالث من السفه والخفة والاضطراب. والجاهل تارة يذكر على سبيل الذم، وهو الأكثر، وتارة لا على سبيل الذم، نحو:

<sup>(</sup>۱) انظر: «المحيط في اللغة»، للصاحب ابن عباد، (۳/ ۳۷۷). «معجم مقاييس اللغة»، لابن فارس، (۱/ ٤٨٩-٤٠).

<sup>(</sup>٢) «كتاب التعريفات»، للجرجاني، (٨٠). «تاج العروس»، للزبيدي، (٢٨/ ٢٥٥).

<sup>(</sup>٣) «المفردات في غريب القرآن»، للأصفهاني، (٢٠٩).

﴿ يَحُسَبُهُمُ ٱلْجَاهِلُ أَغْنِيَآءَ مِنَ ٱلتَّعَفُّفِ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

#### دلالة الجهل على الجبن من القرآن:

لم يرد ذكر لفظ الجبن صراحة في القرآن الكريم، ولكن كما قال ابن تيمية (ت ٧٢٨هـ) في: "وما في القرآن من الحض على الجهاد والتَّرْغيب فيه وذم الناكلين عنه والتاركين له كله ذمّ للجبن". (٢) قال تعالى: ﴿وَلِيَعْلَمَ ٱلَّذِينَ نَافَقُواْ وَقِيلَ لَهُمْ تَعَالُواْ قَتِلُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ أَوِ ٱدْفَعُواْ قَالُواْ لَوْ نَعْلَمُ قِتَالاً لَّاتَبَعْنَكُمُ وقِيلَ لَهُمْ لِلْإِيمَانِ يَقُولُونَ بِأَفُوهِهِم مَّا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِم فَمُ لِلْإِيمَانِ يَقُولُونَ بِأَفُوهِهِم مَّا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِم وَّاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يَكْتُمُونَ فَي الرَّعِينِ اللهِ الله المنافقون الجبناء – الذين تخلفوا عن الجهاد مع رسول الله في ورجعوا إلى المدينة – بجهلهم فقالوا: " لو نعلم قتالًا لاتبعناكم ". يعني: لو نعلم أنكم تقاتلون لسرنا معكم، ولدفعنا عنكم، ولأتبعناكم في ولكن لا نظن أن يكون قتال(٢). ومضمون هذا الجواب ولأتبعناكم ولم نرجع، ولكن لا نظن أن يكون قتال(٢). ومضمون هذا الجواب أنهم علقوا الاتباع على تقدير وجود علم القتال منهم إما على سبيل المكابرة فانتفى الاتباع، وإخبارهم بانتفاء علم القتال منهم إما على سبيل المكابرة فانتفى الاتباع، وإخبارهم بانتفاء علم القتال منهم إما على سبيل المكابرة

<sup>(</sup>۱) «المفردات في غريب القرآن»، للأصفهاني، (۲۰۹).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي، لابن تيمية، (۲۸/ ۱۵۷).

<sup>(</sup>٣) «جامع البيان عن تأويل آي القرآن»، للطبري، (٧/ ٣٧٨). «تفسير القرآن العظيم»، لابن كثير، (٢/ ٢٠). «لباب التأويل في معانى التنزيل»، للخازن، (١/ ٣١٦).

والمكايدة، وإما على سبيل التخطئة لهم في ظنهم أن ذلك قتال في سبيل الله(١). فهم نفوا عن أنفسهم الجبن بدعوى الجهل.

#### السبب الثاني: الضعف

الضعف في اللغة: مصدر قولهم: ضعف يضعف، وهو مأخوذٌ من مادة «ضع ف» التي تدل على خلاف القوة، يقال منه: ضَعُف فهو ضعيفٌ، وقيل: الضَّعف -بالضم- في الجسد، والضَّعف -بالفتح- في الرأي والعقل(٢). ويقول الراغب الأصفهاني: والضعف قد يكون في النفس، وفي البدن، وفي الحال(٣). والضُعفة: ضعف الفؤاد وقلة الفطنة، ورجل مضعوفٌ ومبهوتٌ إذا كان في عقله ضعفٌ. وأضعف الرجل: ضعفت دابته يقال هو ضعيفٌ مضعف: فالضعيف في بدنه والمضعف في دابته، وضعفه السير: أي أضعفه(٤). الضعف في الاصطلاح: وهن القوة حسًّا أو معنى أه. فحسًّا: هو عدم القدرة على الأعمال الشديدة والشاقة، ويكون في عموم الجسد وفي بعضه البصيرة والاستقامة (٨) أو ضعف البصيرة والاستقامة (٨).

<sup>(</sup>١) «البحر المحيط في التفسير»، لأبي حيان، (٣/ ٢٤).

<sup>(</sup>۲) «لسان العرب»، لابن منظور، (٥/٥).

<sup>(</sup>٣) «المفردات في غريب القرآن»، للأصفهاني، (٥٠٧).

<sup>(</sup>٤) «لسان العرب»، لابن منظور، (٥/٤/٥).

<sup>(</sup>٥) انظر: «تفسير المنار»، لمحمد رشيد، (١٠/ ٦٨).

<sup>(</sup>٦) انظر: «التحرير والتنوير»، لابن عاشور، (١٠/ ٧٠).

<sup>(</sup>٧) انظر: «التحرير والتنوير»، لابن عاشور، (١٠/ ٧٠).

<sup>(</sup>A) انظر: «الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل»، للزمخشري، (٢/ ٢٣٤).

أو ضعف العلم (١). قال تعالى: ﴿وَخُلِقَ ٱلْإِنسَانُ ضَعِيفَا ﴿)، قال ابن القيم ﴿ فَإِنه - أَي: الإِنسان - ضعيف البنية، ضعيف القوة، ضعيف الإرادة، ضعيف العلم ضعيف الصبر (٢). وأصل الجبن الضعف (٣). فالمعنى الاصطلاحي لا يخرج عن معناه اللغوي، فكلاهما يدل على خلاف القوة. دلالة الضعف على الجبن من القرآن:

السبب الثالث: الخوف

<sup>(</sup>١) انظر: «طريق الهجرتين وباب السعادتين»، لابن القيم، (١٠٨).

<sup>(</sup>٢) «طريق الهجرتين وباب السعادتين»، لابن القيم، (١٠٨).

<sup>(</sup>٣) انظر: «شمس العلوم ودواء كلام العرب من الكلوم»، لنشوان الحميري، (٢/ ٩٨٦).

<sup>(</sup>٤) «مدارك التنزيل وحقائق التأويل»، للنسفي، (١/ ٢٨٨).

<sup>(</sup>٥) انظر: «جامع البيان عن تأويل آي القرآن»، للطبري، (٧/ ١٦٨).

الخوف في اللغة: (حَوَفَ) الخاء والواو والفاء أصل واحد يدل على الذُّعْرِ والفزع. خِفْتُ الشَّيء خوفًا وَخِيفَةً. ويُقَالُ حَاوَفَنِي فلانٌ فَخُفْتُهُ، أي كنت أشد خوفًا منه. فأما قولهم تَخَوَّفْتُ الشيء، أي تَنَقَّصْتُهُ، فهو الصحيح الفصيح، إلا أنه من الإبدال، والأصل النون من التنقص(١).

الخَوْف في الاصطلاح: توقّع مكروه عن أمارة مظنونة، ويضادّ الخوف الأمن، ويستعمل ذلك في الأمور الدنيوية والأخروية (٢). الخوف توقع حلول مكروه، أو فوات محبوب (٣). والعلة الحقيقية للجبن هي الخوف من الموت والحرص على الحياة (٤).

## دلالة الخوف على الجبن من القرآن:

قال تعالى: ﴿وَيَحْلِفُونَ بِٱللَّهِ إِنَّهُمْ لَمِنكُمْ وَمَا هُم مِّنكُمْ وَلَكِنَّهُمْ قَوْمُ وَلَا يَعْلَى وَلَا عُلَم مِّنكُمْ وَلَاكِنَّهُمْ قَوْمُ يَفُرَقُونَ ﴿ لَوْ يَجِدُونَ مَلْجَا أَوْ مَغَرَتٍ أَوْ مُدَّخَلًا لَّوَلَّوْا إِلَيْهِ وَهُمْ يَغُمَحُونَ ﴾ النين المين النيا على دمائهم خوفًا عظيمًا يفرق همومهم فهو الملجيء لهم إلى الحلف كذبًا على التظاهر بالإسلام"(٥). فالجبن باعث على النفاق بل هو حجر الأساس الذي بني عليه النفاق، فما ظهر النفاق إلا خوفًا من مقاتلة المؤمنين وخوفًا على الدماء النفاق، فما ظهر النفاق إلا خوفًا من مقاتلة المؤمنين وخوفًا على الدماء

<sup>(</sup>۱) «معجم مقاييس اللغة»، لابن فارس، (۲/ ۲۳۰).

<sup>(</sup>٢) «المفردات في غريب القرآن»، للأصفهاني، (٣٠٣).

<sup>(</sup>٣) «كتاب التعريفات»، للجرجاني، (١٠١).

<sup>(</sup>٤) «تفسير المراغي»، للمراغي، (٤/ ١٣٧).

<sup>(</sup>٥) «نظم الدرر في تناسب الآيات والسور»، للبقاعي،  $(// \Lambda)$ .

والأموال وإلا فإن الإيمان لم يباشر قلوب المنافقين أصلًا(١). والنفاق يجمع مذام كثيرة: فهو يجمع الكذب، والجبن، والمكيدة، وأفن الرأي، والبله، وسوء السلوك، والطمع، وإضاعة العمر، وزوال الثقة، وعداوة الأصحاب، واضمحلال الفضيلة. أما الكذب فظاهر، وأما الجبن فلأنه لولاه لما دعاه داع إلى مخالفة ما يبطن(١). وقال تعالى: ﴿يَحُسَبُونَ كُلَّ صَيْحَةٍ عَلَيْهِمٌ هُمُ ٱلْعَدُوُ لَيْ مَا لَعُهُمُ ٱللَّهُ أَنَّى يُؤْفَكُونَ فَى السَقود: ١٤. أي من مخالفة باطنهم المشوه فَاحُذَرُهُمُ قَاتَلَهُمُ ٱللَّهُ اللَّهُ المَنْ المشوه

<sup>(</sup>١) قال الإمام ابن كثير هي " وإنما نزلت صفات المنافقين في السور المدنية؛ لأن مكة لم يكن فيها نفاق، بل كان خلافه، من الناس من كان يظهر الكفر مستكرهًا، وهو في الباطن مؤمن، فلما هاجر رسول الله عليه إلى المدينة، وكان بها الأنصار من الأوس والخزرج، وكانوا في جاهليتهم يعبدون الأصنام على طريقة مشركي العرب، وبها اليهود من أهل الكتاب على طريقة أسلافهم، وكانوا ثلاث قبائل: بنو قينقاع حلفاء الخزرج، وبنو النضير، وبنو قريظة حلفاء الأوس، فلما قدم رسول الله عليه المدينة، وأسلم من أسلم من الأنصار من قبيلتي الأوس والخزرج، وقلَّ من أسلم من اليهود إلا عبد الله بن سلام ، ولم يكن إذ ذاك نفاق أيضًا؛ لأنه لم يكن للمسلمين بعد شوكة تخاف، بل قد كان عليه الصلاة والسلام وادع اليهود وقبائل كثيرة من أحياء العرب حوالي المدينة، فلما كانت وقعة بدر العظمي وأظهر الله كلمته، وأعلى الإسلام وأهله، قال عبد الله بن أبي بن سلول، وكان رأسا في المدينة، وهو من الخزرج، وكان سيد الطائفتين في الجاهلية، وكانوا قد عزموا على أن يملكوه عليهم، فجاءهم الخير وأسلموا، واشتغلوا عنه، فبقى في نفسه من الإسلام وأهله، فلما كانت وقعة بدر قال: هذا أمر قد توجه، فأظهر الدخول في الإسلام، ودخل معه طوائف ممن هو على طريقته ونحلته، وآخرون من أهل الكتاب، فمن ثم وجد النفاق في أهل المدينة ومن حولها من الأعراب، فأما المهاجرون فلم يكن فيهم أحد؛ لأنه لم يكن أحد يهاجر مكرها، بل يهاجر ويترك ماله، وولده، وأرضه رغبة فيما عند الله في الدار الآخرة. انظر: «تفسير القرآن العظيم»، (١/ ٤٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: التحرير والتنوير»، لابن عاشور، (١/ ٢٦١).

للظاهر المموه، أي: هم أهل جبن في صورة شجعان(١١). فبمجرد ذكر القتال يصاب المنافقون بالخوف الشديد فتراهم ينظرون إليك نظر المغشى عليه من الموت، أي تشخص أبصارهم جبنًا وجزعًا كما ينظر من أصابته الغشية عند الموت(٢). قال تعالى: ﴿وَيَقُولُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَوۡلَا نُزَّلَتُ سُورَةٌ ۖ فَإِذَآ أُنزِلَتُ سُورَةُ مُّحُكَمَةٌ وَذُكِرَ فِيهَا ٱلْقِتَالُ رَأَيْتَ ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ يَنظُرُونَ إِلَيْكَ نَظَرَ ٱلْمَغْشِيّ عَلَيْهِ مِنَ ٱلْمُوْتِّ فَأُولَىٰ لَهُمْ ۞ ﴾ إحد ١٦٠. ويتجلى معنى الجبن بسبب الخوف في قوله تعالى: ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ خَرَجُواْ مِن دِيَارِهِمْ وَهُمْ أَلُوفٌ حَذَرَ ٱلْمَوْتِ فَقَالَ لَهُمُ ٱللَّهُ مُوتُواْ ثُمَّ أُحْيَاهُمْ ١٠٤٥ ﴿ النَّوَ: ٢٤٦]، فمما يدعو إلى العجب حال هؤلاء الذين خرجوا من ديارهم إذ هم قوم بلغوا حدًا من الكثرة والاجتماع (٣) التي تدعو إلى الشجاعة واطمئنان النفس، فما كان خوفهم عن سبب يسوغه، بل كان عن جبن يخذل، فهذا هو الخوف والهلع من توقع حلول مكروه والحذر الذي يولده الجبن في أنفس الجبناء، فيخيل إليهم أن الفرار هو الواقى من الموت، قبل أن تتحقق أسبابه فلم يكن الموت قد نزل لًا مناص منه إلا بالخروج من الديار؛ بل إن الذي دفعهم هو الحذر من توقع

<sup>(</sup>۱) «التحرير والتنوير»، لابن عاشور، (۲۸/ ۲۲).

<sup>(</sup>۲) انظر: «مدارك التنزيل وحقائق التأويل»، للنسفي، (۳/ ۳۲۷). «تفسير القرآن العظيم»، لابن كثير، (۷/ ۳۱۷). «روح المعاني»، للألوسي، (۱۳/ ۲۲۲).

<sup>(</sup>٣) ذكر الطبري أقوالًا في قوله تعالى: (ألوف) "قال بعضهم: في العدد، بمعنى جماع "ألف". وقال آخرون: معنى قوله "وهم ألوف" وهم مؤتلفون. وأولى القولين في تأويل قوله: "وهم ألوف" بالصواب، قول من قال: "عنى به الائتلاف". انظر: «جامع البيان عن تأويل آي القرآن»، للطبري، (٥-٢٦٦ - ٢٧٦).

حلوله. فأماتهم الله ثم أحياهم ليبين لهم أن الحذر لا يؤخر الأجل، وأن الجبان قد يلقى حتفه في مظنة النجاة(١).

# المطلب الثاني: صور الجبن كمعوق للإنجاز وعلاج القرآن له الصورة الأولى: الخوف مما لا ينبغي أن يخاف منه

قال تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ عِنَقَوْمِ الْذَكُرُواْ نِعْمَةَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمُ إِذْ جَعَلَ فِيكُمْ أَنْبِيَا ءَ وَجَعَلَكُم مُّلُوكًا وَءَاتَلَكُم مَّا لَمْ يُؤْتِ أَحَدًا مِّنَ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ يَنَعَوْمِ ٱذْخُلُواْ ٱلْأَرْضَ ٱلْمُقَدِّسَةَ ٱلَّتِي كَتَبَ ٱللَّهُ لَكُمْ وَلَا تَرْتَدُّواْ عَلَىٰ أَدْبَارِكُمْ وَتَنْقَلِبُواْ خَسِرِينَ ﴿ قَالُواْ يَنُمُوسَىٰ إِنَّ فِيهَا قَوْمَا جَبَّارِينَ وَإِنَّا لَن نَّدُخُلَهَا حَتَّى فَتَنْقَلِبُواْ خَسِرِينَ ﴿ قَالُواْ يَنُمُوسَىٰ إِنَّ فِيهَا قَوْمَا جَبَّارِينَ وَإِنَّا لَن نَّدُخُلَهَا حَتَّى فَتَنْقَلِبُواْ عَنْهُا فَإِن يَخْرُجُواْ مِنْهَا فَإِن يَخْرُجُواْ مِنْهَا فَإِنَّا كَاخِلُونَ ﴿ قَالَ رَجُلَانِ مِنَ ٱلَّذِينَ يَخَافُونَ يَخُرُجُواْ مِنْهَا وَإِن يَخْرُجُواْ مِنْهَا فَإِنَّ كَغُرُواْ مِنْهَا وَإِنَّ كَنْهُمُ ٱلْبَابَ فَإِذَا دَخَلْتُمُوهُ فَإِنَّكُمْ عَلِيهُومُ ٱلْبَابَ فَإِذَا دَخَلْتُمُوهُ فَإِنَّكُمْ عَلَيْهُمُ ٱللَّهِ يَغُرُجُواْ مِنْهَا وَلِنَا مَعْوَلَا اللَّهُ عَلَيْهِمُ ٱلْبَابَ فَإِذَا دَخَلْتُمُوهُ فَإِنَّكُمْ عَلِيهُ وَمَا اللّهُ عَلَيْهِمَ ٱلْبَابَ فَإِنَّا كَنْ اللَّهُ عَلَيْهُمُ ٱللَّهِ عَلَيْهُمُ ٱلْبَابَ فَإِنَّا مَعُلَيْهُ مُ اللّهُ عَلَيْهِمَ ٱللّهُ عَلَيْهِمَ ٱللّهُ عَلَيْهِمُ ٱلْبَابَ فَإِنَا وَعَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَى قَالِلْهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ فَيَعَالَمُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا عَلَوهُ وَلِنَ كَانُوا مؤمنين مُقِرَّيْن بَصِدَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ وَاللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الل

 <sup>(</sup>١) انظر: «تفسير المراغي»، للمراغي»، للمراغي، (٢/ ٢٠٧). «التحرير والتنوير»، لابن عاشور، (٢/
 ٤٧٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: «إغاثة اللهفان من مصايد الشيطان»، لابن القيم، (٢/ ٣١٢). «تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان»، للسعدي، (٢٢٧).

عَلِمُوا قطعًا أن الله ينصرهم عليهم، فلا بُدَّ وأن يَعْزمُوا على قتالهم من غير خوْف ولا جُبْن (١). ولكنهم عارضوا أمر الله تعالى بقولهم: ﴿يَمُوسَى إِنَّ فِيهَا قَوْمَا جَبَّارِينَ﴾(٢). فقال لهم رجلان ممن يخاف أمر الله ويخشى عقابه: ﴿ٱدۡخُلُواْ عَلَيْهِمُ ٱلْبَابَ فَإِذَا دَخَلُتُمُوهُ فَإِنَّكُمْ غَلِبُونَ ﴾. وإنما جزم هذان الرجلان في قولهما لجزمهم بنبوة موسى عليه السلام، ووعدهم بالدخول فلا جرم قطعًا بأن النصرة لهم والغلبة حاصلة في جانبهم، ولذلك ختموا كلامهم بقولهم: ﴿وَعَلَى ٱللَّهِ فَتَوَكَّلُوٓاْ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ﴾ يعني لما وعدكم الله تعالى النصر فلا ينبغي أن تصيروا خائفين من شدة قوتهم وعظم أجسامهم، بل توكلوا على الله في حصول هذا النصر لكم إن كنتم مؤمنين مقرين بوجود الإله القادر ومؤمنين بصحة نبوة موسى عليه السلام<sup>(٣)</sup>. فردوا بقولهم ﴿قَالُواْ يَهُوسَيَ إِنَّا لَن نَّدُخُلَهَاۤ أَبَدًا مَّا دَامُواْ فِيهَا فَٱذْهَبُ أَنتَ وَرَبُّكَ فَقَنتلاَّ إِنَّا هَلَهُنَا قَلْعَدُونَ۞﴾ [الله: انه المحقوم معلّق على خروج الجبابرة من أرضهم، واستسلامهم، مما يدل على جهلهم وسفاهة عقولهم؛ وما أكثر ما يدل على سفاهتهم بنص القرآن(٤)؛ فهم مع إيمانهم بموسى، جهلوا ما وعدهم به فجبنوا عن الدخول،

<sup>(</sup>١) انظر: «اللباب في علوم الكتاب»، لأبي حفص النعماني، (٧/ ٢٧٠).

<sup>(</sup>٢) انظر: «إغاثة اللهفان من مصايد الشيطان»، لابن القيم، (٢/ ٣١٢).

<sup>(</sup>٣) «مفاتيح الغيب أو التفسير الكبير»، للرازي، (١١/ ٣٣٤).

<sup>(</sup>٤) قولهم: ﴿ أَرِنَا ٱللَّهَ جَهْرَةَ ﴿ النساء: ١٥٣]، قولهم: ﴿ قَالُواْ يَنُمُوسَى ٱجْعَل لَّنَاۤ إِلَهَا كَمَا لَهُمۡ ءَالِهَةُ ۚ قَالَ إِنَّكُمۡ قَوْمٌ تَجُهَلُونَ ﴿ الْاعراف: ١٣٨]، عبادة العجل مع الإيمان بالله ونبوة موسى ﴿ وَأُشْرِبُواْ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْعِجْلَ بِكُفُرِهِمْ قُلُ بِئُسَمَا يَأْمُرُكُم بِهِ عَلَيْ إِيمَانُكُمْ إِن كُنتُم مُّؤُمِنِينَ ﴾ [البقرة: ٣٣] وغير ذلك.

فاقترفوا فسقًا، فعوقبوا بدلًا من أن يكافؤوا وهذا من الجهل بمعنى السفه والخفة والاضطراب. والقصة أشارت إلى أن السفه مانع حقيقي من الإنجاز، لا يستطيع المرء معه تصور الأشياء على حقيقتها فقدراته محدودة. فالجاهل السفيه عاجز عن الوفاء بالأمر وقضائه بالتمام، لاعتقاده للشيء بخلاف ما هو عليه. وفعله للشيء بخلاف ما حقّه أن يُفعل، سواء اعتقد فيه اعتقادًا صحيحًا أو فاسدًا.

# الصورة الثانية: الجبن خوفًا وضعفًا

قال تعالى: ﴿قَالُواْ لَا طَاقَةَ لَنَا ٱلْيَوْمَ بِجَالُوتَ وَجُنُودِهِ وَالَّذِ اللهِ الذي علته الضعف في قصة طالوت وجالوت حين جاوز طالوت النهر وقرب من مواجهة العدو فقالت فرقة من الجيش: ﴿لَا طَاقَةَ لَنَا ٱلْيَوْمَ بِجَالُوتَ وَجُنُودِهِ وَهُ لَنَا بَحَارِبتهم ومقاومتهم فضلًا عن الغلبة عليهم، ولو وَجُنُودِهِ فَى لَا عَلَيْهِم الناتِهِم ومقاومتهم فضلًا عن الغلبة عليهم، ولو بتحمل أقصى المشقة؛ إذ الطاقة معناها أقصى ما يبذل من مشقة لحمل الأمر، فأظهروا بمعذرتهم ضعفهم الناتج عن ما شاهدوه من كثرة الأعداء وشدتهم، وهو جبن ظاهر علته الضعف، بدليل رد الفرقة الثابتة عليهم قال تعالى: ﴿كَ مِن فِئَةٍ قَلِيلَةٍ غَلَبَتُ فِئَةً كَثِيرَةٌ بِإِذْنِ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ مَعَ ٱلصَّبِرِينَ أي كثيرًا ما غلبت الجماعة القليلة الجماعة الكثيرة بإرادة الله ومشيئته، فليس النصر عن كثرة العدد وإنما النصر من عند الله ﴿وَٱللَّهُ مَعَ ٱلصَّبِرِينَ ﴾ (١). وفي قولهم هذا استحضار العدد وإنما النصر من عند الله ﴿وَٱللَّهُ مَعَ ٱلصَّبِرِينَ ﴾ (١).

<sup>(</sup>۱) انظر: «معاني القرآن وإعرابه»، للزجاج، (۱/ ۳۳۱). «تفسير القرآن العظيم»، لابن كثير، (۱/ ۲۲۸). «روح ۲۲۸). «إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم»، لأبي السعود، (۱/ ۲٤۳). «روح المعاني»، للألوسي، (۱/ ۲۲۰). «الأساس في التفسير»، لسعيد حوّى، (۱/ ۵۷۸). «زهرة التفاسير»، لأبي زهرة، (۲/ ۲۰۳ – ۹۰۳).

للمواقف الناجحة التي تزيد من العزم والقدرة على الإنجاز. ولا شك أن التراجع عن المضي في القتال لكثرة عدد العدو أو شدته أمر غير مقبول وهو شأن الجبناء. وأشارت القصة إلى طريقة دفع الضعف في أثناء الإنجاز وذلك بالصبر واستحضار المواقف الناجحة للآخرين. فالمنجزون عبر التاريخ لم تكن لتُكلل جهودهم بالنجاح لولا الصبر والإصرار على المضي نحو الإنجاز، والتحفيز المستمر من خلال استحضار المواقف الناجحة عند ظهور العوائق في مختلف مراحل الإنجاز. قال ابن القيم: "والذي يحسم مادة الخوف هو التسليم لله. فإن من سَلَّم لله واسْتَسْلَم له، وعلم أن ما أصابه لم يكن ليخطئه، وما أخطأه لم يكن ليحطئه، وما أخطأه لم يكن ليحيه، وعلم أنه لن يصيبه إلا ما كتب الله له – لم يبق لخوف المخلوقين في قلبه موضع أيضًا"(۱).

## علاج القرآن للجبن كمعوق للإنجاز:

الجبن ضعف للقلب عما يحق أن يقوى فيه، فهو ينشأ إما لجهل لهذا العمل، وإما لضعف أو خوف مانع من الإقدام. وإزالة الجبن تكون بإزالة علته فالجهل يزول بالتجربة (٢). والضعف والخوف يزولان بممارسة الفعل المخوف منه تكلفًا حتى يصير معتادًا (٣). فيبدأ بالتحريض والحث والتحفيز وتزيين الأمر وتسهيله بكل ما يقوي العزائم وينشط الهمم، من الترغيب في الإنجاز، والترهيب من ضد ذلك، وذكر فضائل الشجاعة والصبر، وما يترتب على ذلك من خير في

<sup>(</sup>١) «مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين»، لابن القيم، (٢/ ٣٢).

<sup>(</sup>٢) انظر: «إحياء علوم الدين»، لأبي حامد الغزالي، (٢/ ٣٢١).

<sup>(</sup>٣) انظر: «إحياء علوم الدين»، لأبي حامد الغزالي، (٢/ ٣٢١).

الدنيا والآخرة، وذكر مضار الجبن (١). قال تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ حَرِّضِ ٱلْمُؤْمِنِينَ عَلَى ٱلْقِتَالِ ﴿ ثَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى ٱلْقِتَالِ ﴿ ثَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَيَتَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الذكر . (١) قال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤاْ إِذَا لَقِيتُمْ فِعَةً فَٱثْبُتُواْ اللَّهُ كَثِيرًا لَّعَلَّكُمْ تُفُلِحُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ كَثِيرًا لَّعَلَّكُمْ تُفُلِحُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ كَثِيرًا لَعَلَّكُمْ تُفُلِحُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عِلْمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ الللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ اللّهُ

ولابد من الاستعانة بالله بالدعاء والتوكل عليه سبحانه ليثبت المرء، ويَتمكن من الإنجاز، قال تعالى: ﴿وَلَمَّا بَرَزُواْ لِجَالُوتَ وَجُنُودِهِ عَالُواْ رَبَّنَآ أَفْرِغُ عَلَيْنَا صَبُرًا وَثَبِّتُ أَقْدَامَنَا وَٱنصُرْنَا عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْكُنْهِرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٠٠].

<sup>(</sup>۱) انظر: «الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل»، للزمخشري، (۲/ ۲۳۵). «مفاتيح الغيب أو التفسير الكبير»، للرازي، (۱۰/ ۲۰۵). «لباب التأويل في معاني التنزيل»، للخازن، (۲/ ۳۲). «تيسير ۳۲۵). «إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم»، لأبي السعود، (٤/ ٣٤). «تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان»، للسعدي، (٣٢٥).

<sup>(</sup>۲) انظر: «الجامع لأحكام القرآن»، للقرطبي، (۸/  $^{7}$ ).

المبحث الرابع: أسباب البخل كمعوق للإنجاز، وصوره وعلاج القرآن له المطلب الأول: أسباب البخل ودلالتها من القرآن

الأول: النفاق(١)

دلالة النفاق على البخل من القرآن:

والبخل خُلُق من أخلاق المنافقين قال على: "وإن الشح والفحش والبذاء من النفاق (٢)". قال تعالى: ﴿وَمَا مَنَعَهُمْ أَن تُقْبَلَ مِنْهُمْ نَفَقَتُهُمْ إِلَّا أَنَّهُمْ كَفُرُواْ النفاق (٢)". قال تعالى: ﴿وَمَا مَنَعَهُمْ أَن تُقْبَلَ مِنْهُمْ نَفَقَتُهُمْ إِلَّا أَنَّهُمْ كَفُرُواْ بِالنَّهِ وَبِرَسُولِهِ وَلَا يَأْتُونَ ٱلصَّلَوٰةَ إِلَّا وَهُمْ كُسَالَىٰ وَلَا يُنفِقُونَ إِلَّا وَهُمْ كَرِهُونَ اللهِ وَبُرَسُولِهِ وَلَا يَأْتُونَ ٱلصَّلَوٰةَ إِلَّا وَهُمْ كُسالَىٰ وَلَا يُنفِقُونَ إِلَّا وَهُمْ كَرِهُونَ اللهِ الله المنافقين بأغم كارهين للإنفاق، وكرههم للإنفاق له سببان: السبب الأول: الشح المرتبط بالاعتقاد: فالمنافقون لم يكونوا أهل قدرة ولا أفعال ظاهرة وذلك بسبب ظهور الإسلام وكلمة الله عز وجل (١٦)، ولذلك يعدون الإنفاق مغرمًا بالنسبة لهم ومنعه مغنمًا (٤). فهم لا يرجون به ولذلك يخافون على تركه عقابًا فينفقون كراهة واضطرارًا لا رغبة واختيارًا (٥).

<sup>(</sup>١) تم التعريف به سابقًا.

<sup>(</sup>۲) «الآداب»، للبيهقي، باب في الحياء والعفاف، (ح/١٤٨)، (٦١). «شعب الإيمان»، للبيهقي، باب الحياء، (ح/٧٣١٣)، (١٥٢/١٠).

<sup>(</sup>٣) «المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز»، لابن عطية، (٣/ ٥٦).

<sup>(</sup>٤) انظر: «تأويلات أهل السنة»، للماتريدي، (١٠/ ٦٢٤). «الكشف والبيان عن تفسير القرآن»، للتعلي، (١٣/ ٤٠٦). «معالم التنزيل في تفسير القرآن»، للبغوي، (٤/ ٥٨). «مفاتيح الغيب أو التفسير الكبير»، للرازي، (١٦/ ١١٧). «الجامع لأحكام القرآن»، للقرطبي، (٨/ ١٦٣). «لباب التأويل في معاني التنزيل»، للخازن، (٢/ ٣٧٠).

<sup>(</sup>٥) انظر: «أنوار التنزيل وأسرار التأويل»، للبيضاوي، (٣/ ٨٥). «مدارك التنزيل وحقائق التأويل»، للنسفى، (١/ ٦٨٦).

قال تعالى: ﴿الْمُنَافِقُونَ وَالْمُنَافِقَاتُ بَعْضُهُم مِّنْ بَعْضُ يَأْمُرُونَ بِاللَّمُنكِرِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الشَّحِ عَنِ الْمُعَرُوفِ وَيَقْبِضُونَ أَيْدِيَهُمْ ﴿ السِّبة: ١٧]، وقبض الأيدي كناية عن الشّح والبخل كبسطها في الكرم والسخاء. (١) وقد وصفهم الله ببخلهم الشديد لكل ما فيه منفعة لله ولدينه، فهم بخلاء لا يطبقون ما أمر الله به، بخلاء بأموالهم فلا ينفقونها في وجوه الخير، بخلاء بأبدانهم أن يجاهدوا أعداء الله، أو يدعوا إلى سبيله، بخلاء بجاههم، بخلاء بعلمهم، ونصحهم ورأيهم في كل خير (٢) قال تعالى: ﴿أَشِحَةً عَلَى ٱلْخَيْرِ أُوْلَنَهِكَ لَمْ يُؤْمِنُواْ فَأَحْبَطَ ٱللَّهُ أَعْمَالَهُمْ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الْحَمَالَةُ اللَّهُ اللَّهُ أَعْمَالُهُمْ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللله اللله اللله الله اللله اللله الله اللله اللله الله الله اللله الله الله الله الله الله الله اللله المنافقة الله الله الله الله المنافقة الله المنافقة الله الله المنافقة الله الل

والسبب الثاني: الشح المرتبط بطبيعتهم: وهو حرصهم المعروف على دنياهم وعاجل أمرهم، ﴿وَمِنْهُم مَّن يَلْمِزُكَ فِي ٱلصَّدَقَاتِ فَإِنْ أُعُطُواْ مِنْهَا رَضُواْ وَإِن لَّمُ يُعْطَوُاْ مِنْهَا إِذَا هُمْ يَسْخَطُونَ ﴿ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ال

<sup>(</sup>۱) «غرائب القرآن ورغائب الفرقان»، للنيسابوري، (۳/ ۹۸).

<sup>(</sup>٢) انظر: «المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز»، لابن عطية، (٤/ ٣٧٥). «تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان»، للسعدي، (٦٦١).

<sup>(</sup>٣) انظر: «التحرير والتنوير»، لابن عاشور، (١٠/ ٢٣١-٢٣٢).

### الثانى: حب المال:

الحب في اللغة: اللُّزومُ والنَّباتُ، والحُبُّ: ضدُّ البُغْض (٣).

والمال في اللغة: أصل المال من (مَيَلَ) الميم والياء واللام كلمة صحيحة تدل على انحراف في الشيء إلى جانب منه. والمال، معروف، وَجمعه: أَمْوَال. والمال سمي به لكونه مائلًا أبدًا وزائلًا ولذلك سمي عرضًا(٤). حب المال: الحب يتوجه إلى معانٍ: يتوجه إلى الإيثار مرة، وإلى ميل النفس وركون القلب أخرى، ومرة يعبر به عن الشهوة(٥)، فإذا جمع مع المال فهو حب الشهوة. قال تعالى: ﴿ زُينَ لِلنَّاسِ حُبُّ ٱلشَّهَوَاتِ مِنَ ٱلنِّسَآءِ وَٱلْبَنِينَ وَٱلْقَنَاطِيرِ ٱلْمُقَنَطَرَةِ

<sup>(</sup>۱) انظر: «تأويلات أهل السنة»، للماتريدي، (٥/ ٣٧٧). «التفسير الوسيط للقرآن الكريم»، لطنطاوي، (٦/ ٢٩٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: «تأويلات أهل السنة»، للماتريدي، (٥/ ٣٧٧). «تفسير المراغي»، للمراغي، (١٠). (٢٦).

<sup>(</sup>٣) انظر: «كتاب العين»، للفراهيدي، (٣/ ٣١). «المحيط في اللغة»، للصاحب ابن عباد، (٢/ ٣١)، «معجم مقاييس اللغة»، لابن فارس، (٢/ ٢٦).

<sup>(</sup>٤) انظر: «كتاب العين»، للفراهيدي، (٨/ ٣٤٥). «تهذيب اللغة» (١٥/ ٢٨٤). «معجم مقاييس اللغة»، لابن فارس، (٥/ ٢٩٠). «المفردات في غريب القرآن»، للأصفهاني، (٧٨٣- ٧٨٤).

<sup>(</sup>٥) «تأويلات أهل السنة»، للماتريدي، (١٠/ ٣٦٣)

مِنَ ٱلذَّهَبِ وَٱلْفِضَةِ وَٱلْخَيْلِ ٱلْمُسَوَّمَةِ وَٱلْأَنْعَمِ وَٱلْحَرُثِ ﴿ ﴾ [ال صون ١١]. وعن أنس بن مالك ﴿ أَنُهُ عَالَ الله عَلَيْهِ: " يكبر ابن آدم ويكبر معه أنس بن مالك ﴿ أَنُهُ عَلَيْهُ الله عَلَيْهِ : " يكبر ابن آدم ويكبر معه أثنان: حب المال، وطول العمر "(١).

## دلالة حب المال على البخل من القرآن:

خلق الإنسان محتاجًا، والمحتاج لا بد أن يحبُّ ما به يدفع الحاجة، وأن يمسكه لنفسه فلذلك هو محب للمال حريص على جمعه ضابط له (٢). قالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لِرَبِّهِ عَلَكَنُودٌ ۞ وَإِنَّهُ وَ عَلَىٰ ذَلِكَ لَشَهِيدٌ ۞ وَإِنَّهُ لِحُبِّ ٱلْخَيْرِ الْإِنسَانَ لِرَبِّهِ عَلَىٰ ذَلِكَ لَشَهِيدٌ ۞ وَإِنَّهُ لِحُبّ ٱلْخَيْرِ الله لَهُ الله للمال لبخيل (٢). وقال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ خُلِقَ هَلُوعًا ۞ إِذَا مَسَّهُ ٱلشَّرُّ جَزُوعًا ۞ وَإِذَا مَسَّهُ ٱلْغَيْرُ مَنُوعًا ۞ إِلَّا ٱلْمُصَلِّينَ ۞ ﴿ السَينَ الله الله الله على الشديد للمال يدفع صاحبه إلى إلّا ٱلمُصَلِّينَ ۞ ﴿ السَينَ الله الله على نفسه مع الحاجة، فكم البخل به، حتى ينتهي الأمر به إلى أن يبخل على نفسه مع الحاجة، فكم من بخيل يمسك المال ويمرض فلا يتداوى، ويشتهي الشهوة فلا يمنعه منها إلا البخل (٤).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري، صحيح البخاري، كتاب الرقائق، باب من بلغ ستين سنة، فقد أعذر الله إليه في العمر، ح/ ٦٤٢١، (٨/ ٩٠)، من حديث أنس بن مالك ، مرفوعًا بلفظه.

<sup>(</sup>٢) انظر: «معاني القرآن وإعرابه»، للزجاج، (٣/ ٢٦٢). «معالم التنزيل في تفسير القرآن»، للبغوي، (٨/ ٥٠٥). «المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز»، لابن عطية، (٥/ ٥١٥). «تفسير القرآن العظيم»، لابن كثير، (٥/ ١٢٤). «اللباب في علوم الكتاب»، لأبي حفص النعماني، (١٢/ ٢٩٧).

<sup>(</sup>٣) انظر: «التفسير البسيط»، للنيسابوري، (٢٤/ ٢٥٥). «تفسير القرآن»، للسمعاني، (٦/ ٢٧١). «معالم التنزيل في تفسير القرآن»، للبغوي، (٨/ ٥٠٩).

<sup>(</sup>٤) انظر: «إحياء علوم الدين»، لأبي حامد الغزالي، (٣/ ٢٥٧).

## الثالث: الخوف(١)

## دلالة الخوف على البخل:

<sup>(</sup>١) تم التعريف به سابقًا.

<sup>(</sup>٢) انظر: «تفسير القرآن العزيز»، لابن أبي زمنين، (٣/ ٤٢). «بحر العلوم»، للسمرقندي، (٦/ ٢٨). «الجامع لأحكام القرآن»، للقرطبي، (١٠/ ٣٣٥).

<sup>(</sup>٣) أجمع المفسرون: أن الفحشاء في هذا الموضع البخل. انظر: «تفسير القرآن الكريم»، لابن القيم، (١٧١).

<sup>(</sup>٤) انظر: «تفسير القرآن الكريم»، لابن القيم، (١٧٠). «تأويلات أهل السنة»، للماتريدي، (٢/ ٢٠). «مفاتيح الغيب أو التفسير الكبير»، للرازي، (٧/ ٥٦).

البذل والإنفاق وبيان ما يدعو إليه داعي البخل، وما يدعو إليه داعي الإنفاق، وبيان ما يدعو به داعي الأمرين، فأخبر سبحانه أن الذي يدعوهم إلى البخل والشح هو الشيطان وأخبر أن دعوته هي بما يعدهم به ويخوفهم من الفقر إن أنفقوا أموالهم. وهذا هو الداعي الغالب على الخلق(١).

# المطلب الثاني: صور البخل كمعوق للإنجاز وعلاج القرآن له الصورة الأولى: الإنجاز الملزم

قال تعالى: ﴿وَمِنْهُم مَّنُ عَهَدَ ٱللَّهَ لَبِنُ ءَاتَننَا مِن فَصْلِهِ عَنَونُونَ وَلَنكُونَنَ وَلَنكُونَنَ وَاللَّهُ مِن الصَّلِحِينَ ﴿ فَلَمَّا ءَاتَنهُم مِّن فَصْلِهِ عَبَخِلُواْ بِهِ وَتَوَلَّواْ وَهُم مُّعْرِضُونَ ﴿ فَالْعَقْبَهُمْ نِفَاقًا فِي قُلُوبِهِمْ إِلَىٰ يَوْمِ يَلْقُونَهُ وبِمَا أَخْلَفُواْ ٱللَّهَ مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا كَانُواْ فَاعَدُوهُ وَبِمَا كَانُواْ يَكُونُ وَفَاقًا فِي قُلُوبِهِمْ إِلَىٰ يَوْمِ يَلْقُونَهُ وبِمَا أَخْلَفُواْ ٱللَّهَ مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا كَانُواْ على الإنجاز ووعدوا بالوفاء به عند توفر المطلوب لإنجازه، فلما توفر المطلوب على الإنجاز ووعدوا بالوفاء به، فما وفوا بما قالوا، ولا صدقوا فيما ادعوا، عاقهم البخل عن الوفاء به، فما وفوا بما قالوا، ولا صدقوا فيما ادعوا، فأضلهم الله بفعلهم، وحرمهم التوبة ﴿بِمَا أَخْلَفُواْ ٱللَّهَ مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا كَانُواْ يَكُونَ الإنجاز، وقد أظهر الله لنا في هذا العرض التمثيلي سببين لمعوقات يَكُون الإنجاز، فإما أن يكون الإنجاز غير متوافق مع الدافعية كحال المنافقين الذين يظهرون الالتزام والوفاء بما عاهدوا الله عليه من الإنفاق، ويخفون في أنفسهم يظهرون الالتزام والوفاء بما عاهدوا الله عليه من الإنفاق، ويخفون في أنفسهم

<sup>(</sup>۱) «تفسير القرآن الكريم»، لابن القيم، (۱۷٠).

<sup>(</sup>٢) انظر: «جامع البيان عن تأويل آي القرآن»، للطبري، (١٤/ ٣٦٩- ٣٧٠). «معاني القرآن وإعرابه»، للزجاج، (٢/ ٤٦٢). «الكشف والبيان عن تفسير القرآن»، للثعلبي، (٥/ ٧٣). «تفسير القرآن العظيم»، لابن كثير، (٤/ ١٨٣).

العزم على البخل والإمساك. وإما أن يكون الإنجاز متوافق مع الدافعية ولكن عاقه البخل بحب المال والشهوات. وفي كلا الحالين عاب القرآن عدم الوفاء بالإنجاز عند الالتزام به، بل وذكر عقوبة لذلك بحسب الدافعية له. فالإنجاز الملزم هو الذي بُني على عهد وعقد ومتى كان ذلك كان عدم الوفاء به لأي سبب من الأسباب جدير بالمحاسبة والمعاقبة.

## الصورة الثانية: البخل والتعلّق بالمال والأثرة من أعظم المعوقات

قال تعالى: ﴿إِنَّا بَلَوْنَهُمْ كُمَا بَلُونَا أَصْحَبَ ٱلْجُنَّةِ إِذْ أَقْسَمُواْ لَيَصْرِمُنَّهَا مُصْبِحِينَ ﴿ وَلَا يَسْتَثَنُونَ ﴿ فَطَافَ عَلَيْهَا طَآبِفُ مِّن رَّبِكَ وَهُمْ نَآبِمُونَ ﴿ فَطَافَ عَلَيْهَا طَآبِفُ مِّن رَبِّكَ وَهُمْ نَآمِمُونَ ﴿ فَأَصْبَحِينَ ﴿ أَنِ ٱغْدُواْ عَلَىٰ حَرْثِكُمْ إِن كُنتُمْ صَلِمِينَ ﴿ فَٱنظَلَقُواْ وَهُمْ يَتَخَلَقَتُونَ ﴾ أَن لَا يَدْخُلَنَّهَا ٱلْيَوْمَ عَلَيْكُم مِسْكِينُ صَرْدِهِنَ ﴿ فَالْمَا رَأَوْهَا قَالُواْ إِنَّا لَضَالُونَ ﴾ بَلْ نَحُنُ مَحُرُومُونَ ﴾ وَعَدَواْ عَلَى حَرْدٍ قَدِرِينَ ﴿ فَلَمَّا رَأَوْهَا قَالُواْ إِنَّا لَضَالُونَ ﴾ بَلْ نَحُنُ مَحُرُومُونَ ﴾ وَعَدَواْ عَلَى حَرْدٍ قَدِرِينَ ﴿ فَلَمَّا رَأَوْهَا قَالُواْ إِنَّا لَضَالُونَ ﴾ بَلْ نَحُنُ مَحُرُومُونَ ﴾ وَعَد تم الله لنا إنجازًا ذا منفعة عامة قد تم الله الله والتلذّذ بحيازة النعم، البخل والتعلق والاستئثار بالأموال والتلذّذ بحيازة النعم، لدرجة التخطيط لحرمان الآخرين منها. فصاحب الجنة رجل يؤدي حق الله تعالى منها، فلما مات صارت إلى ولده، فمنعوا الناس خيرها وبخلوا بحق الله فيها، فأهلكها الله من حيث لم يمكنهم دفع ما حل بحالاً). وقد أظهر الله لنا في هذا العرض التمثيلي إعاقة إنجاز ذي منفعة عامة بعدم أظهر الله لنا في هذا العرض التمثيلي إعاقة إنجاز ذي منفعة عامة والشهوات. إنفاذه بعائق البخل والأثرة للمنفعة الفردية محبة للمال والشهوات.

<sup>(</sup>۱) انظر: «الجامع لأحكام القرآن»، للقرطبي، (۱۸/ ۲۳۹). «فتح القدير»، للشوكاني، (٥/ ٢٣٩). «التحرير والتنوير»، لابن عاشور، (۲۹/ ۸۰).

فصاحب المنفعة الفردية يستأثر بالمال ويحتجزه وتشح به نفسه فلا تستجيب لإنفاقه كما أمر الله، لأنه يرى نفسه المستحق لكل خير ويرى أن غيره غير مستحق لهذا الخير، لذلك كان البخل داءً مدمرًا لصاحبه. علاج القرآن للبخل كمعوق للإنجاز:

<sup>(</sup>۱) انظر: «التحرير والتنوير»، لابن عاشور، (۱۰/ ۱۷۷).

<sup>(</sup>۲) انظر: «جامع البيان عن تأويل آي القرآن»، للطبري، (۱۱/ ۲۲٥). «الجامع لأحكام القرآن»، للقرطبي، (۸/ ۱۲۳).

<sup>(</sup>٣) «البخلاء»، للجاحظ، (٢١٢).

<sup>(</sup>٤) «روح المعاني»، للألوسي، (٨/ ١٧١).

قوله: ﴿وَأُحْضِرَتِ ٱلْأَنفُسُ ٱلشُّحَّ ﴿ السّاء: ١٢٨]. وقد قال تعالى: ﴿وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ وَلَو كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ وَلَو كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُحَ نَفْسِهِ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ وَلَو كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُحَ نَفْسِهِ الشّع، اللَّفْفُلِحُونَ ﴾ المشر: ١٩]، فأخبر في سورة النساء أن الأنفس أحضرت الشح، ثم أخبر أن من يوق شح نفسه أي: ومن يمنع ويدفع البخل عن نفسه ﴿ وَلَا أَوْلُولُ مِن هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ يعني: الناجين؛ فدل بَعذا كله أنه بالرياضة والعادة وكن التحول إلى حالة السخاء والجود بعد ما كان شحيحًا قتورًا بخيلًا (١١).

وأبرز علاج للبخل في القرآن: العلاج العملي بمجاهدة النفس للإنفاق وأبرز علاج للبخل في القرآن: العلاج العنفاق يوجب زوال حب الجمع والبذل في وجوهه الصحيحة، فإن ذلك الإنفاق يوجب زوال حب الجمع والمنع عن القلب (٢٠). قال تعالى: ﴿وَأَنفِقُواْ خَيْرًا لِاَّنفُسِكُمُ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ وَ فَأُوْلَتهِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴿ وَالْنفاقِ التعليم والمنافِق المنفق أنسلان المنفق أنسلان المنفق أنسلان فهو أعظم علاج للبخل، قال تعالى: ﴿لَن تَنفِقُواْ مِمَّا تُغِبُّونَ وَمَا تُنفِقُواْ مِن شَيْءٍ فَإِنَّ ٱللَّهَ بِهِ عَلِيمُ ﴿ اللهِ عَلَى اللهِ مَع البحل.

<sup>(</sup>۱) انظر: «تأويلات أهل السنة»، للماتريدي، (۷/ ٣٤٥). «بحر العلوم»، للسمرقندي، (۳/ ٣٤٥). «الحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز»، لابن عطية، (٥/ ٣٦٨).

<sup>(</sup>٢) انظر: «مفاتيح الغيب أو التفسير الكبير»، للرازي، (٩/ ٤٤٨).

<sup>(</sup>٣) انظر: «تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان»، للسعدي، (١٣٨).

وأخيرًا فإن من هدي النبي على الاستعادة بالله من كل ما يعوق المرء عن الإنجاز فما خلق الإنسان إلا لينجز ما أمره الله به، فقال على: «اللهم إني أعوذ بك من الهم والحزن، والعجز والكسل، والبخل والجبن، وضلع الدَّيْن، وغلبة الرجال»(١).

(١)سبق تخريجه.

معوقات الإنجاز (العجز والكسل والجبن والبخل) في ضوء القرآن- دراسة موضوعية

### الخاتمة

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على المبعوث رحمة للعالمين سيدنا محمد عليه . وفي نماية البحث خلصت إلى هذه النتائج:

- معوقات الإنجاز هي العقبات والصعوبات التي تصرف أو تحبس المرء عن الوفاء بالأمر وقضائه بالتمام من غير بطء. والعجز عن الإنجاز يكون بعدم القدرة على الوفاء به لخلل في البدن أو العقل، أو لتَثَاقُل المرء مع القدرة، أو لخوف مما لا ينبغي أن يخاف منه، أو لبخل بكلّ ما ينتفع به.
- العجز المعذور يكون في العلل التي تمنع صاحبه من الإنجاز بحسب تأثيرها فيه.
- النفاق سبب رئيس من أسباب معوقات الإنجاز (الكسل- البخل) والجبن باعث له.
- من معوقات الإنجاز بغض تحمل مشاق النظر والاستدلال، واتباع الإنسان غيره فيما يقول أو يفعل، من غير نظر و تأمل في الدليل.
- ضرورة الاستعانة بالكفاءات المتميزة، والجديرة بالثقة في حال العجز لتحقيق الإنجاز المرغوب، مع التكليف بما يستطاع مراعاة لقدرات العامل واستعداداته.
- نقض الإنجاز أو إفساده بقطعه، أو الإتيان بمبطل من مبطلاته بعد إحكامه سفه وجهل واختلال عقل ظاهر. فالسفه والجهل مانع حقيقي من الإنجاز، لاعتقادهما وفعلهما للشيء بخلاف ما هو عليه.

- أهمية اغتنام الفرص حال المقدرة على الإنجاز، فما كان متاحًا بالأمس قد لا يكون متاحًا اليوم.
- استحالة الإنجاز استحالة أبدية عند تحديد هدف ليس واقعيًّا، يفوق مستوى قدرة المرء وموارده المتاحة.
- ضرورة التوافق بين الإنجاز والدافع له، فلا يمكن أن ينجز أمر بلا دافع حقيقي مراد. وبه لا يحصل الإنجاز كاملا لوجود الملهيات والمشتتات التي تضعف الإرادة وتفتر العزيمة أو التسويف الذي يدفع المرء إلى الإحباط والوقوف.
- لم تكن لتُكلل جهود المنجزين بالنجاح لولا الصبر والإصرار على المضي، والتحفيز المستمر من خلال استحضار المواقف الناجحة عند ظهور المعوقات في مختلف مراحل الإنجاز.
- علاج الصفات الأربع في اثنين: إرادة ورياضة، فإرادة يؤخذ الأمر فيها بقوة وعزم ورغبة صادقة، ورياضة يدرب المرء فيها نفسه إما لترك ما يريد التخلص منه وإما لعمل ما يريد إنجازه.

التوصيات: أوصي الباحثين بالدراسة الموضوعية للعنوان التالي: (الدافعية للإنجاز في ضوء القرآن الكريم).

## المراجع

- الأساس في التفسير، حوّى، سعيد، دار السلام، القاهرة، ط: السادسة،
   ١٤٢٤ هـ.
- الآداب، البيهقي، أحمد بن الحسين، اعتنى به وعلق عليه السعيد المندوه،
   مؤسسة الكتب الثقافية، بيروت، ط: الأولى، ١٤٠٨ هـ ١٩٨٨ م.
- ٣ البحر المحيط في التفسير، ابن حيان، محمد بن يوسف، تحقيق صدفي محمد، دار الفكر، بيروت، ١٤٢٠هـ.
- ٤ البخلاء، الجاحظ، عمرو بن بحر، دار ومكتبة الهلال، بيروت، ط: الثانية، ١٤١٩ هـ.
- البدر التمام شرح بلوغ المرام، المغربي، الحسين اللاعيّ، تحقيق على الزبن،
   دار هجر، ط: الأولى.
- التَّحبير لإيضاح مَعَاني التَّيسير، الصنعاني، محمد بن إسماعيل، تحقيق محمد
   حلاق، مكتبة الرشد، الرياض، ط: الأولى، ١٤٣٣ هـ ٢٠١٢ م.
- ٧ التحرير والتنوير «تحرير المعنى السديد وتنوير العقل الجديد من تفسير الكتاب المجيد»، ابن عاشور، محمد الطاهر، الدار التونسية للنشر، تونس، ١٩٨٤ هـ.
- ٨ التربية الإبداعية في منظور التربية الإسلامية، الحازمي، خالد بن حامد،
   الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة، ط: العدد ١١٦، السنة ٣٤،
   ٢٠٠٢هـ- ٢٠٠٢م.
- ٩ التسهيل لعلوم التنزيل، ابن جزي، أبو القاسم محمد بن أحمد، تحقيق د.

- عبدالله الخالدي، شركة دار الأرقم بن أبي الأرقم، بيروت، ط: الأولى، ١٤١٦ هـ.
- ١٠ التعريفات الفقهية، البركتي، محمد عميم، دار الكتب العلمية، ط: الأولى،
   ٢٠٠٣هـ ٢٠٠٣م
- ۱۱ التفسير البسيط، النيسابوري، أبو الحسن علي بن أحمد، تحقيق (١٥) رسالة دكتوراة بجامعة الإمام محمد بن سعود، ثم قامت لجنة علمية من الجامعة بسبكه وتنسيقه، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، ط: الأولى، ١٤٣٠هـ.
- ۱۲ التفسير القرآن للقرآن، الخطيب، عبدالكريم يونس، دار الفكر العربي، القاهرة.
- ۱۳ التفسير الوسيط، الزحيلي، وهبة بن مصطفى، دار الفكر، دمشق، ط: الأولى، ۱٤۲۲ هـ.
- ١٤ التفسير الوسيط للقرآن الكريم، مجموعة من العلماء بإشراف مجمع البحوث الإسلامية بالأزهر، الهيئة العامة لشئون المطابع الأميرية، ط:
   الأولى، (١٣٩٣ هـ ١٣٩٣م) (١٤١٤ هـ ١٩٩٣م).
- ١٥ التفسير الوسيط للقرآن الكريم، طنطاوي، محمد سيد، دار نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة، ط: الأولى.
- ١٦ التنمية نظريًا وتطبيقيًا، لحسين علية حسن، دار القلم للنشر والتوزيع، الكويت، ١٩٨٥.
- ١٧ التنوير شرح الجامع الصغير، الصنعاني، محمد بن إسماعيل، تحقيق د. محمد

- إسحاق، مكتبة دار السلام، الرياض، ط: الأولى، ١٤٣ هـ ٢٠١١ م.
- ۱۸ التوقیف علی مهمات التعاریف، المناوي، عبدالرؤوف بن تاج الدین، عالم الکتب، القاهرة، ط: الأولى، ۱۶۱۰هـ-۱۹۹۰م.
- ۱۹ الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله على وسننه وأيامه، البخاري، محمد بن إسماعيل، تحقيق محمد زهير الناصر، دار طوق النجاة، ط: الأولى، ١٤٢٢هـ.
- ٢ الجامع لأحكام القرآن، القرطبي، أبو عبدالله محمد بن أحمد، تحقيق أحمد البردوني وإبراهيم أطفيش، دار الكتب المصرية، القاهرة، ط: الثانية، ١٩٦٤هـ ١٩٦٤م.
- ۲۱ الجواهر الحسان في تفسير القرآن، الثعالبي، عبدالرحمن بن محمد، تحقيق محمد معوض و عادل عبدالموجود، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط: الأولى، ۱٤۱۸ هـ.
- ٢٢ الداء والدواء، ابن قيم الجوزية، محمد بن أبي بكر، تحقيق محمد الإصلاحي، دار عالم الفوائد، مكة المكرمة، ط: الأولى، ١٤٢٩ هـ.
- ٢٣ الدر المصون في علوم الكتاب المكنون، السمين الحلبي، أحمد بن يوسف، تحقيق د. أحمد الخراط، دار القلم، دمشق.
- ٢٤ الدر النقي في شرح ألفاظ الخرقي، ابن المبرد، يوسف بن حسن، تحقيق رضوان بن غربية، دار المجتمع للنشر والتوزيع، جدة، ط: الأولى، ١٤١١ هـ ١٩٩١ م.

- ٢٥ الزاهر في معاني كلمات الناس، الأنباري، محمد بن القاسم، تحقيق د.
   حاتم الضامن، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط: الأولى، ١٤١٢ هـ.
- ٢٦ السراج المنير في الإعانة على معرفة بعض معاني كلام ربنا الحكيم الخبير، الشربيني، محمد بن أحمد، مطبعة بولاق (الأميرية)، القاهرة، ١٢٨٥ هـ.
- ۲۷ الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، الفارابي، إسماعيل بن حماد، تحقيق أحمد عطار، دار العلم للملايين، بيروت، ط: الرابعة ١٤٠٧ هـ ١٩٨٧ م.
- ۲۸ الغريبين في القرآن والحديث، الهروي، أحمد بن محمد، تحقيق: أحمد المزيدي، مكتبة نزار مصطفى الباز، السعودية، ط: الأولى، ١٤١٩ هـ المزيدي، م.
- ٢٩ الفصل في الملل والأهواء والنحل، ابن حزم، على بن أحمد، مكتبة الخانجي، القاهرة.
- ٣ الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل، (مع الكتاب حاشية (الانتصاف فيما تضمنه الكشاف) لابن المنير الإسكندري (ت ٦٨٣)، وتخريج أحاديث الكشاف للإمام الزيلعي)، الزمخشري، محمود بن عمرو، دار الكتاب العربي، بيروت، ط: الثالثة ١٤٠٧ ه.
- ۱۳۱ الكشف والبيان عن تفسير القرآن، الثعلبي، أحمد بن إبراهيم، اشراف: د. صلاح باعثمان، د. حسن الغزالي، أ.د. زيد مهارش، أ. د. أمين باشه، دار التفسير، جدة، ط: الأولى، ٢٣٦ هـ ٢٠١٥م.
- ٣٢ الكليات معجم في المصطلحات والفروق اللغوية، أبو البقاء، أيوب بن

- موسى، تحقيق عدنان درويش ومحمد المصري، مؤسسة الرسالة، بيروت.
- ٣٣ الكواكب الدراري في شرح صحيح البخاري، الكرماني، محمد بن يوسف، دار إحياء التراث العربي، بيروت، طبعة أولى: ١٣٥٦ه ١٩٣٧م، طبعة ثانية: ١٤٠١هـ ١٩٨١م.
- ٣٤ اللباب في علوم الكتاب، النعماني، عمر بن علي، تحقيق عادل عبد الموجود و علي معوض، دار الكتب العلمية، بيروت، ط: الأولى، ١٤١٩ هـ ١٩٩٨م.
- ٣٥ المجموع المغيث في غريبي القرآن والحديث، المديني، محمد بن عمر، تحقيق عبد الكريم العزباوي، جامعة أم القرى، مكة المكرمة، دار المدين للطباعة والنشر والتوزيع، جدة، ط: الأولى.
- ٣٦ المحكم والمحيط الأعظم، ابن سيده، علي بن إسماعيل، تحقيق عبد الحميد هنداوي، دار الكتب العلمية، بيروت، ط: الأولى، ١٤٢١ هـ ٢٠٠٠ م.
- ٣٧ المحيط في اللغة، الصاحب بن العباد، إسماعيل الطالقاني، تحقيق محمد ياسين، عالم الكتب، بيروت، ط: الأولى، ١٤١٤ه، ١٩٩٤م.
- ٣٨ المسند الصحيح المختصر بنقل العدل عن العدل إلى رسول الله على النيسابوري، مسلم بن الحجاج، تحقيق: محمد عبد الباقي، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- ٣٩ المصباح المنير في غريب الشرح الكبير، الفيومي، أحمد بن محمد، المكتبة العلمية، بيروت.

- ٤ المعجم الاشتقاقي المؤصل لألفاظ القرآن الكريم (مؤصَّل ببيان العلاقات بين ألفاظ القرآن الكريم بأصواتها وبين معانيها)، د. محمد جبل، مكتبة الآداب، القاهرة، ط: الأولى، ٢٠١٠ م.
- 1 ٤ المغرب في ترتيب المعرب، المِطَرِّزِيّ، ناصر بن عبد السيد، دار الكتاب العربي.
- ٤٢ المفردات في غريب القرآن، الراغب الأصفهان، الحسين بن محمد، تحقيق:
   صفوان الداودي، دار القلم، الدار الشامية، دمشق-بيروت، ط: الأولى
   ١٤١٢ هـ.
- ٤٣ المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج، النووي، يحيى بن شرف، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط: الثانية.
- ٤٤ النبوات، ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم، تحقيق عبد العزيز الطويان،
   أضواء السلف، الرياض، ط: الأولى، ٤٢٠٠هـ ٢٠٠٠م.
- ٥٤ النَّظْمُ المِسْتَعْذَبُ فِي تَفْسِيرِ غريبِ أَلْفَاظِ المَهَذّبِ، ابن بطال، محمد بن أحمد، تحقيق د. مصطفى عبدالحفيظ، المكتبة التجارية، مكة المكرمة، 19۸۸ و 19۹۱ م.
- 53 النهاية في غريب الحديث والأثر، ابن الأثير، المبارك بن محمد، تحقيق طاهر الزاوى ومحمود الطناحي، المكتبة العلمية، بيروت، ١٣٩٩هـ ١٩٧٩م.
- ٤٧ الوسيط في تفسير القرآن المجيد، الواحدي، علي بن أحمد، تحقيق عادل عبد الموجود وعلى معوض و د. أحمد صيرة و د. أحمد الجمل و د. عبد

- الرحمن عويس، دار الكتب العلمية، بيروت، ط: الأولى، ١٤١٥ هـ ١٩٩٥ م.
- ٤٨ إحياء علوم الدين، الغزالي، أبو حامد محمد بن محمد، دار المعرفة، بيروت.
- 93 إعلام الموقعين عن رب العالمين، ابن قيم الجوزية، محمد بن أبي بكر، تحقيق: محمد عبد السلام إبراهيم، دار الكتب العلمية، ييروت، ط: الأولى، ١٤١١هـ ١٩٩١م.
- ٥ إغاثة اللهفان من مصايد الشيطان، ابن قيم الجوزية، محمد بن أبي بكر،
   تحقيق: محمد الفقى، مكتبة المعارف، الرياض.
- ١٥ أحكام القرآن، ابن العربي، محمد بن عبد الله، راجع أصوله وخرج أحاديثه وعلَّق عليه: محمد عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، ط: الثالثة، ٤٢٤ ١
   هـ ٢٠٠٣ م.
- ۲ أحكام القرآن، الجصاص، أحمد بن علي، تحقيق: عبد السلام شاهين، دار الكتب العلمية، بيروت، ط: الأولى، ١٤١٥هـ-١٩٩٤م.
- ٥٣ أنوار التنزيل وأسرار التأويل، البيضاوي، عبد الله بن عمر، تحقيق: محمد المرعشلي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط: الأولى، ١٤١٨ هـ.
- ٤٥ بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز، الفيروزآبادي، محمد بن يعقوب، تحقيق محمد النجار، لجنة إحياء التراث الإسلامي، القاهرة، ١٣٩٣ هـ و١٤١٦ هـ و١٤١٦ هـ
- ٥٥ تاج العروس من جواهر القاموس، الزَّبيدي، محمد بن محمد، تحقيق

- مجموعة من المحققين، الناشر: دار الهداية.
- ٥٦ تحفة الأبرار شرح مصابيح السنة، البيضاوي، عبد الله بن عمر، تحقيق لجنة مختصة بإشراف نور الدين طالب، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، الكويت، ١٤٣٣ هـ ٢٠١٢م.
- ٥٧ تحفة الذاكرين بعدة الحصن الحصين من كلام سيد المرسلين، الشوكاني، محمد بن على، دار القلم، بيروت، ط: الأولى.
- ٥٨ المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ابن عطية، عبد الحق بن غالب، تحقيق عبد السلام عبد الشافي، دار الكتب العلمية، بيروت، ط: الأولى ١٤٢٢ هـ.
- 90 بحر العلوم، السمرقندي، نصر بن محمد بن أحمد، دار الكتب العلمية، تحقيق علي معوض، عادل أحمد، زكريا النوني، بيروت، لبنان،١٤١٣هـ عدم. ١٤١٣م.
- ٦ تفسير القرآن (اختصار لتفسير الماوردي)، سلطان العلماء، عبد العزيز بن عبد السلام، تحقيق د. عبد الله الوهبي، دار ابن حزم، بيروت، ط: الأولى، ١٤١٦هـ ١٩٩٦م.
- 71 تفسير المنار، علي رضا، محمد رشيد، الهيئة المصرية العامة للكتاب، 1990 م.
- 77 تفسير القرآن العزيز، ابن أبي زَمَنِين، محمد بن عبد الله، تحقيق: حسين بن عكاشة ومحمد الكنز، الفاروق الحديثة، القاهرة، ط: الأولى، ٣٢٤ هـ ٢٠٠٢م.

- ٦٣ تفسير القرآن العظيم، ابن كثير، إسماعيل بن عمر، تحقيق سامي سلامة، دار طيبة للنشر والتوزيع، ط: الثانية، ٢٠٠٠هـ ١٩٩٩ م.
- 3 7 تفسير القرآن الكريم، ابن قيم الجوزية، محمد بن أبي بكر، تحقيق: مكتب الدراسات والبحوث العربية والإسلامية، دار ومكتبة الهلال، بيروت، ط: الأولى، ١٤١٠ ه.
- ٦٥ تفسير القرآن، السمعاني، منصور بن محمد، تحقيق ياسر بن إبراهيم وغنيم
   بن عباس، دار الوطن، الرياض، ط: الأولى، ١٤١٨هـ ١٩٩٧م.
- 77 تأويلات أهل السنة، الماتريدي، محمد بن محمد، تحقيق د. مجدي باسلوم، دار الكتب العلمية، بيروت، ط: الأولى، ١٤٢٦ هـ ٢٠٠٥ م.
- ٦٧ تفسير المراغي، المراغي، أحمد بن مصطفى، شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده، مصر، ط: الأولى، ١٣٦٥ هـ ١٩٤٦ م.
- ٦٨ مدارك التنزيل وحقائق التأويل، النسفي، أبو البركات عبد الله بن أحمد،
   حققه يوسف بديوي، دار الكلم الطيب، بيروت، ط: الأولى، ١٤١٩ هـ
   ١٩٩٨ م.
- 79 إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم، أبو السعود العمادي، محمد بن محمد، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- ٧٠ تقويم الأدلة في أصول الفقه، الدّبوسيّ، عبد الله بن عمر، تحقيق خليل الميس، دار الكتب العلمية، ط: الأولى، ١٤٢١هـ ٢٠٠١م.
- ٧١ تهذيب الأخلاق وتطهير الأعراق، مسكويه، أحمد بن محمد، تحقيق ابن الخطيب، مكتبة الثقافة الدينية، ط: الأولى.

- ٧٢ تهذيب اللغة، الهروي، محمد بن أحمد، تحقيق محمد مرعب، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط: الأولى، ٢٠٠١م
- ٧٣ تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، السعدي، عبد الرحمن بن ناصر، تحقيق عبد الرحمن اللويحق، مؤسسة الرسالة، ط: الأولى، ٢٠٠٠هـ ٢٠٠٠ م.
- ٧٤ جامع البيان عن تأويل آي القرآن، الطبري، محمد بن جرير، توزيع: دار التربية والتراث، مكة المكرمة.
- ٥٧ جمهرة اللغة، الأزدي، محمد بن دريد، تحقيق: رمزي بعلبكي، دار العلم للملايين، بيروت، ط: الأولى، ١٩٨٧م.
- ٧٦ دليل الفالحين لطرق رياض الصالحين، البكري، محمد الصديقي، اعتنى كا: خليل شيحا، دار المعرفة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، ط: الرابعة، ١٤٢٥ هـ ٢٠٠٤ م.
- ٧٧ روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، الألوسي، محمود بن عبد الله، تحقيق علي عطية، دار الكتب العلمية، بيروت، ط: الأولى، ١٤١٥ هـ.
- ٧٨ زاد المعاد في هدي خير العباد، ابن قيم الجوزية، محمد بن أبي بكر، مؤسسة الرسالة، بيروت مكتبة المنار الإسلامية، الكويت، ط: السابعة والعشرون، ١٤١٥هـ ١٩٩٤م.
- ٧٩ شرح مشكل الآثار، الطحاوي، أحمد بن محمد، تحقيق شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة، ط: الأولى، ١٤١٥ هـ ١٤٩٤ م.

- ٨٠ شعب الإيمان، البيهقي، أحمد بن الحسين، تحقيق د. عبد العلي حامد، أشرف على تحقيقه مختار الندوي، مكتبة الرشد للنشر والتوزيع، الرياض بالتعاون مع الدار السلفية ببومباي بالهند، ط: الأولى، ١٤٢٣ هـ ٢٠٠٣ م.
- ۱۸ شمس العلوم ودواء كلام العرب من الكلوم، الحميري، نشوان بن سعيد، تحقيق: د حسين العمري مطهر الإرياني د يوسف عبد الله، دار الفكر المعاصر، بيروت ودار الفكر، دمشق، ط: الأولى، ١٤٢٠ هـ الفكر المعاصر، بيروت ودار الفكر، دمشق، ط: الأولى، ١٤٢٠ هـ الفكر المعاصر، بيروت ودار الفكر، دمشق، ط: الأولى، ١٤٢٠ هـ -
- ٨٢ طريق الهجرتين وباب السعادتين، ابن قيم الجوزية، محمد بن أبي بكر، دار السلفية، القاهرة، ط: الثانية، ١٣٩٤هـ.
- ٨٣علو الهمة، المقدم، محمد بن أحمد، دار القمة دار الإيمان، مصر، ٢٠٠٤ م.
- ٤ ٨ غرائب القرآن ورغائب الفرقان، النيسابوري، الحسن القمي، تحقيق زكريا عميرات، دار الكتب العلميه، بيروت، ط: الأولى، ١٤١٦ هـ.
- ٥ / غريب الحديث، ابن قتيبة، عبد الله الدينوري، تحقيق د. عبد الله الجبوري، مطبعة العانى، بغداد، ط: الأولى، ١٣٩٧هـ.
- ٨٦ فتح الباري شرح صحيح البخاري، العسقلاني، أحمد بن علي، رقم كتبه وأبوابه وأحاديثه: محمد عبد الباقي، قام بإخراجه وصححه: محب الدين الخطيب، عليه تعليقات: عبد العزيز بن باز، دار المعرفة، بيروت، ١٣٧٩

- ۸۷ فتح القدير، الشوكاني، محمد بن علي، دار ابن كثير، دار الكلم الطيب، دمشق، بيروت، ط: الأولى، ١٤١٤ هـ.
- ٨٨ فيض القدير شرح الجامع الصغير، المناوي، عبد الرؤوف بن تاج العارفين، المكتبة التجارية الكبرى، مصر، ط: الأولى.
- ۸۹ كتاب التعريفات، الجرجاني، علي بن محمد، تحقيق جماعة من العلماء، دار الكتب العلمية بيروت، ط: الأولى، ١٤٠٣هـ -١٩٨٣م.
- 9 كتاب العين، الفراهيدي، الخليل بن أحمد، تحقيق د مهدي المخزومي، د إبراهيم السامرائي، دار ومكتبة الهلال.
- ٩١ لباب التأويل في معاني التنزيل، الخازن، علاء الدين علي بن محمد، تصحيح: محمد علي شاهين، دار الكتب العلمية، بيروت، ط: الأولى، ٥٤١٥ هـ.
- ٩٢ لسان العرب، ابن منظور، محمد بن مكرم، الحواشي: لليازجي وجماعة من اللغويين، دار صادر، بيروت، ط: الثالثة، ١٤١٤ هـ.
- ٩٣ مجمل اللغة، الرازي، أحمد بن فارس، تحقيق زهير سلطان، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط الثانية، ١٤٠٦ هـ ١٩٨٦ م.
- 9 9 مجموع الفتاوى، ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم، تحقيق عبد الرحمن بن قاسم، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، المدينة النبوية، 1817هـ 1990م.
- ٥ ٩ محاسن التأويل، القاسمي، محمد جمال الدين الحلاق، تحقيق: محمد عيون السود، دار الكتب العلميه، بيروت، ط: الأولى، ١٤١٨ هـ.

- 97 مختار الصحاح، الرازي، محمد بن أبي بكر، تحقيق يوسف الشيخ، المكتبة العصرية الدار النموذجية، بيروت صيدا، ط: الخامسة، ١٤٢٠هـ العصرية ١٤٢٠م.
- ٩٧ مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين، ابن قيم الجوزية، عمد بن أبي بكر، تحقيق محمد البغدادي، دار الكتاب العربي، بيروت، ط: الثالثة، ١٤١٦ هـ ١٩٩٦م.
- ۹۸ مسند الإمام أحمد بن حنبل، ابن حنبل، أحمد، تحقيق شعيب الأرنؤوط عادل مرشد، وآخرون، مؤسسة الرسالة، ط: الأولى، ١٤٢١ هـ ٢٠٠١ م.
- 99 معالم التنزيل في تفسير القرآن، البغوي، الحسين بن مسعود، تحقيق محمد النمر عثمان ضميرية سليمان الحرش، دار طيبة للنشر والتوزيع، ط: الرابعة، ١٤١٧ هـ ١٩٩٧ م.
- ۱۰۰ معاني القرآن وإعرابه، الزجاج، إبراهيم بن السري، تحقيق عبد الجليل عبده شلبي، عالم الكتب، بيروت، ط: الأولى، ١٤٠٨ هـ ١٩٨٨ م.
- ۱۰۱ معجم اللغة العربية المعاصرة، د. عبد الحميد، أحمد مختار، بمساعدة فريق عمل، عالم الكتب، ط: الأولى، ١٤٢٩ هـ ٢٠٠٨ م.
- ۱۰۲ معجم مقاییس اللغة، الرازي، أحمد بن فارس، تحقیق عبد السلام هارون، دار الفکر، ۱۳۹۹هـ ۱۹۷۹م.
- ۱۰۳ مفاتيح الغيب = التفسير الكبير، الرازي، أبو عبد الله محمد بن عمر، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط: الثالثة، ١٤٢٠ هـ.

- ١٠٤ مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والإرادة، ابن قيم الجوزية، محمد بن أبي بكر، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ١٠٥ نظم الدرر في تناسب الآيات والسور، البقاعي، إبراهيم بن عمر، دار الكتاب الإسلامي، القاهرة.

#### **Bibliography**

- Al-Asās fī al-Tafsīr, Ḥawwā, Saʿīd, Dār al-Salām, Cairo, 6th edition, 1424 AH.
- Al-Ādāb, al-Bayhaqī, Aḥmad bin al-Ḥusayn, edited and annotated by al-Saʿīd al-Mandūh, Muʾassasat al-Kutub al-Thaqāfiyya, Beirut, 1st edition, 1408 AH 1988 AD.
- Al-Baḥr al-Muḥīṭ fī al-Tafsīr, Ibn Ḥayyān, Muḥammad bin Yūsuf, edited by Ṣidfī Muḥammad, Dār al-Fikr, Beirut, 1420 AH.
- Al-Bukhalā', al-Jāḥiz, 'Amr bin Baḥr, Dār wa-Maktabat al-Hilāl, Beirut, 2nd edition, 1419 AH.
- Al-Badr al-Tamām Sharḥ Bulūgh al-Marām, al-Maghribī, al-Ḥusayn al-Lāʿī, edited by ʿAlī al-Zibn, Dār Hajar, 1st edition.
- Al-Taḥbīr li-Īḍāḥ Maʿānī al-Taysīr, al-Ṣanʿānī, Muḥammad bin Ismāʿīl, edited by Muḥammad Ḥallāq, Maktabat al-Rushd, Riyadh, 1st edition, 1433 AH 2012 AD.
- Al-Taḥrīr wa-l-Tanwīr, "Taḥrīr al-Maʿnā al-Sadīd wa-Tanwīr al-ʿAql al-Jadīd min Tafsīr al-Kitāb al-Majīd," Ibn ʿĀshūr, Muḥammad al-Ṭāhir, Al-Dār al-Tūnisiyya lil-Nashr, Tunisia, 1984 AD.
- Al-Tarbiyya al-Ibdā iyya fī Manzūr al-Tarbiyya al-Islāmiyya, al-Ḥāzmī, Khālid bin Hāmid, Al-Jāmi a al-Islāmiyya bi-l-Madīna al-Munawwara, edition no. 116, year 34, 1422 AH 2002 AD.
- Al-Tashīl li-'Ulūm al-Tanzīl, Ibn Juzayy, Abū al-Qāsim Muḥammad bin Aḥmad, edited by Dr. 'Abd Allāh al-Khālidī, Sharikat Dār al-Arqam bin Abī al-Arqam, Beirut, 1st edition, 1416 AH.
- Al-Taʿrīfāt al-Fiqhiyya, al-Baraktī, Muḥammad ʿAmīm, Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya, 1st edition, 1424 AH 2003 AD.
- Al-Tafsīr al-Basīt, al-Naysābūrī, Abū al-Ḥasan ʿAlī bin Aḥmad, edited by (15) PhD dissertations at Imam Muhammad bin Saud University, later organized and coordinated by a scientific committee at the university, Imam Muhammad bin Saud Islamic University, 1st edition, 1430 AH.
- Al-Tafsīr al-Qur'ān li-l-Qur'ān, al-Khaṭīb, 'Abd al-Karīm Yūnus, Dār al-Fikr al-'Arabī, Cairo.
- Al-Tafsīr al-Wasīt, al-Zuḥaylī, Wahba bin Muṣṭafā, Dār al-Fikr, Damascus, 1st edition, 1422 AH.
- Al-Tafsīr al-Wasīt li-l-Qur'ān al-Karīm, a group of scholars under the supervision of Majmaʿ al-Buḥūth al-Islāmiyya at al-Azhar, Al-Hayʾ a al-ʿĀmma li-Shuʾūn al-Maṭābiʿ al-Amīriyya, 1st edition, (1393 AH 1973 AD) (1414 AH 1993 AD).

- Al-Tafsīr al-Wasīṭ li-l-Qurʾān al-Karīm, Ṭanṭāwī, Muḥammad Sayyid, Dār Nahḍat Miṣr lil-Ṭibāʿa wa-l-Nashr wa-l-Tawzīʿ, Cairo, 1st edition.
- Al-Tanmiyya Nazariyyan wa-Taṭbīqiyan, by Ḥusayn ʿAliyya Ḥasan, Dār al-Qalam lil-Nashr wa-l-Tawzīʿ, Kuwait, 1985.
- Al-Tanwīr Sharḥ al-Jāmiʿ al-Ṣaghīr, al-Ṣanʿānī, Muḥammad bin Ismāʿīl, edited by Dr. Muḥammad Isḥāq, Maktabat Dār al-Salām, Riyadh, 1st edition, 143 AH 2011 AD.
- Al-Tawqīf 'alā Muhimmāt al-Ta'ārīf, al-Manāwī, 'Abd al-Ra'ūf bin Tāj al-Dīn, 'Ālam al-Kutub, Cairo, 1st edition, 1410 AH 1990 AD.
- Al-Jāmiʿ al-Musnad al-Ṣaḥīḥ al-Mukhtaṣar min Umūr Rasūl Allāh swa-Sunanih wa-Ayyāmih, al-Bukhārī, Muḥammad bin Ismāʿīl, edited by Muḥammad Zuhayr al-Nāṣir, Dār Ṭawq al-Najāh, 1st edition, 1422 AH.
- Al-Jāmiʿ li-Aḥkām al-Qurʾān, al-Qurṭubī, Abū ʿAbd Allāh Muḥammad bin Aḥmad, edited by Aḥmad al-Bardūnī and Ibrāhīm Aṭfaysh, Dār al-Kutub al-Miṣriyya, Cairo, 2nd edition, 1384 AH 1964 AD.
- Al-Jawāhir al-Ḥisān fī Tafsīr al-Qurʾān, al-Thaʿālabī, ʿAbd al-Raḥmān bin Muḥammad, edited by Muḥammad Maʿūḍ and ʿĀdil ʿAbd al-Mawjūd, Dār Iḥyāʾ al-Turāth al-ʿArabī, Beirut, 1st edition, 1418 AH.
- Al-Dā' wa-l-Dawā', Ibn Qayyim al-Jawziyya, Muḥammad bin Abī Bakr, taḥqīq: Muḥammad al-Iṣlāḥī, Dār ʿĀlam al-Fawā'id, Makka al-Mukarrama, 1st edition, 1429 AH.
- Al-Durr al-Maṣūn fī 'Ulūm al-Kitāb al-Maknūn, al-Samīn al-Ḥalabī, Aḥmad bin Yūsuf, taḥqīq: Dr. Aḥmad al-Kharrāt, Dār al-Qalam, Damascus.
- Al-Durr al-Naqī fī Sharḥ Alfāz al-Khiraqī, Ibn al-Mubarrad, Yūsuf bin Ḥasan, taḥqīq: Riḍwān bin Gharbiyya, Dār al-Mujtamaʻ lil-Nashr wa-l-Tawzīʻ, Jeddah, 1st edition, 1411 AH 1991 AD.
- Al-Zāhir fī Maʿānī Kalimāt al-Nās, al-Anbārī, Muḥammad bin al-Qāsim, taḥqīq: Dr. Ḥātim al-Dāmin, Muʾassasat al-Risāla, Beirut, 1st edition, 1412 AH.
- Al-Sirāj al-Munīr fī al-I'āna 'alā Ma'rifat Ba'ḍ Ma'ānī Kalām Rabbinā al-Ḥakīm al-Khabīr, al-Sharbīnī, Muḥammad bin Aḥmad, Maṭba'at Būlāq (al-Amīriyya), Cairo, 1285 AH.
- Al-Ṣiḥāḥ Tāj al-Lugha wa-Ṣiḥāḥ al-ʿArabiyya, al-Fārābī, Ismāʿīl bin Ḥammād, taḥqīq: Aḥmad ʿAṭṭār, Dār al-ʿIlm li-l-Malāyīn, Beirut, 4th edition, 1407 AH 1987 AD.
- Al-Gharībayn fī al-Qurʾān wa-l-Ḥadīth, al-Harawī, Aḥmad bin Muḥammad, taḥqīq: Aḥmad al-Mazīdī, Maktabat Nizār Muṣṭafā al-Bāz, Saudi Arabia, 1st edition, 1419 AH 1999 AD.

- Al-Faṣl fī al-Milal wa-l-Ahwā' wa-l-Niḥal, Ibn Ḥazm, 'Alī bin Aḥmad, Maktabat al-Khānijī, Cairo.
- Al-Kashshāf 'an Ḥaqā'iq Ghawāmiḍ al-Tanzīl, (with Ḥāshiyat al-Intiṣāf fīmā Taḍammanah al-Kashshāf by Ibn al-Munīr al-Iskandarī (d. 683 AH), and Takhrīj Aḥādīth al-Kashshāf by al-Imām al-Zayla'ī), al-Zamakhsharī, Maḥmūd bin 'Umar, Dār al-Kitāb al-'Arabī, Beirut, 3rd edition, 1407 AH.
- Al-Kashf wa-l-Bayān 'an Tafsīr al-Qur'ān, al-Tha'labī, Aḥmad bin Ibrāhīm, supervised by Dr. Ṣalāḥ Bā'uthmān, Dr. Ḥasan al-Ghazālī, Prof. Dr. Zayd Mahrash, Prof. Dr. Amīn Bāshah, Dār al-Tafsīr, Jeddah, 1st edition, 1436 AH 2015 AD.
- Al-Kulliyāt: Muʿjam fī al-Muṣṭalaḥāt wa-l-Furūq al-Lughawiyya, Abū al-Baqāʾ, Ayyūb bin Mūsā, taḥqīq: ʿAdnān Darwīsh and Muḥammad al-Misrī, Muʾassasat al-Risāla, Beirut.
- Al-Kawākib al-Darārī fī Sharḥ Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, al-Kirmānī, Muḥammad bin Yūsuf, Dār Iḥyā' al-Turāth al-'Arabī, Beirut, 1st edition: 1356 AH 1937 AD, 2nd edition: 1401 AH 1981 AD.
- Al-Lubāb fī 'Ulūm al-Kitāb, al-Na'mānī, 'Umar bin 'Alī, taḥqīq: 'Ādil 'Abd al-Mawjūd and 'Alī Mu'aḍḍ, Dār al-Kutub al-'Ilmiyya, Beirut, 1st edition, 1419 AH 1998 AD.
- Al-Majmūʿ al-Mughīth fī Gharībī al-Qurʾān wa-l-Ḥadīth, al-Madīnī, Muḥammad bin ʿUmar, taḥqīq: ʿAbd al-Karīm al-ʿAzbāwī, Umm al-Qurā University, Makka al-Mukarrama, Dār al-Madanī lil-Ṭibāʿa wa-l-Nashr wa-l-Tawzīʿ, Jeddah, 1st edition.
- Al-Muḥkam wa-l-Muḥīṭ al-Aʿzam, Ibn Sīdah, ʿAlī bin Ismāʿīl, taḥqīq: ʿAbd al-Ḥamīd Hindāwī, Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya, Beirut, 1st edition, 1421 AH 2000 AD.
- Al-Muḥīṭ fī al-Lugha, al-Ṣāḥib bin ʿAbbād, Ismāʿīl al-Ṭālaqānī, taḥqīq: Muḥammad Yāsīn, ʿĀlam al-Kutub, Beirut, 1st edition, 1414 AH 1994 AD.
- Al-Musnad al-Ṣaḥīḥ al-Mukhtaṣar bi-Naql al-ʿAdl ʿan al-ʿAdl ilā Rasūl Allāh ﷺ, al-Naysābūrī, Muslim bin al-Ḥajjāj, taḥqīq: Muḥammad ʿAbd al-Bāqī, Dār Iḥyāʾ al-Turāth al-ʿArabī, Beirut.
- Al-Miṣbāḥ al-Munīr fī Gharīb al-Sharḥ al-Kabīr, al-Fayūmī, Aḥmad bin Muḥammad, al-Maktaba al-ʿIlmiyya, Beirut.
- Al-Mu'jam al-Ishtiqāqī al-Mu'aṣṣal li-Alfāz al-Qur'ān al-Karīm (rooted with an explanation of the relations between the words of the Qur'ān in their sounds and meanings), Dr. Muḥammad Jabal, Maktabat al-Ādāb, Cairo, 1st edition, 2010 AD.
- Al-Maghrib fī Tartīb al-Mu'rib, al-Muṭarrizī, Nāṣir bin 'Abd al-Sayyid, Dār al-Kitāb al-'Arabī.

- Al-Mufradāt fī Gharīb al-Qur'ān, al-Rāghib al-Aṣfahānī, al-Ḥusayn bin Muḥammad, taḥqīq: Ṣafwān al-Dāwūdī, Dār al-Qalam, al-Dār al-Shāmiyya, Damascus-Beirut, 1st edition, 1412 AH.
- Al-Minhāj Sharḥ Ṣaḥīḥ Muslim bin al-Ḥajjāj, al-Nawawī, Yaḥyā bin Sharaf, Dār Ihyā al-Turāth al-ʿArabī, Beirut, 2nd edition.
- Al-Nubuwwāt, Ibn Taymiyyah, Aḥmad bin ʿAbd al-Ḥalīm, taḥqīq ʿAbd al-ʿAzīz al-Ṭuwayyān, Aḍwāʾ al-Salaf, Riyadh, 1st edition, 1420 AH 2000 AD.
- Al-Nazm al-Musta dhab fī Tafsīr Gharīb Alfāz al-Muhadhdhab, Ibn Baṭṭāl, Muḥammad bin Aḥmad, taḥqīq Dr. Muṣṭafā 'Abd al-Ḥafīz, al-Maktaba al-Tijārīya, Makka al-Mukarrama, 1988 and 1991.
- Al-Nihāya fī Gharīb al-Ḥadīth wa-l-Athar, Ibn al-Athīr, al-Mubārak bin Muḥammad, taḥqīq Ṭāhir al-Zāwī and Maḥmūd al-Ṭanāḥī, al-Maktaba al-ʿIlmiyya, Beirut, 1399 AH 1979 AD.
- Al-Wasīṭ fī Tafsīr al-Qurʾān al-Majīd, al-Wāḥidī, ʿAlī bin Aḥmad, taḥqīq ʿĀdil ʿAbd al-Mawjūd, ʿAlī Muʿawwaḍ, Dr. Aḥmad Ṣīra, Dr. Aḥmad al-Jammāl, Dr. ʿAbd al-Raḥmān ʿAways, Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya, Beirut, 1st edition, 1415 AH 1994 AD.
- Iḥyāʾ ʿUlūm al-Dīn, al-Ghazālī, Abū Ḥāmid Muḥammad bin Muḥammad, Dār al-Maʿrifa, Beirut.
- I'lām al-Muwaqqi'īn 'an Rabb al-'Ālamīn, Ibn Qayyim al-Jawziyya, Muḥammad bin Abī Bakr, taḥqīq: Muḥammad 'Abd al-Salām Ibrāhīm, Dār al-Kutub al-'Ilmiyya, Beirut, 1st edition, 1411 AH 1991 AD.
- Ighāthat al-Lahfān min Maṣāʾid al-Shayṭān, Ibn Qayyim al-Jawziyya, Muḥammad bin Abī Bakr, taḥqīq: Muḥammad al-Faqī, Maktabat al-Maʿārif, Riyadh.
- Aḥkām al-Qur'ān, Ibn al-'Arabī, Muḥammad bin 'Abd Allāh, reviewed, hadīth references, and commentary by Muḥammad 'Aṭā, Dār al-Kutub al-'Ilmiyya, Beirut, 3rd edition, 1424 AH 2003 AD.
- Aḥkām al-Qur'ān, al-Jaṣṣāṣ, Aḥmad bin 'Alī, taḥqīq: 'Abd al-Salām Shāhīn, Dār al-Kutub al-'Ilmiyya, Beirut, 1st edition, 1415 AH 1994 AD.
- Anwār al-Tanzīl wa-Asrār al-Ta'wīl, al-Bayḍāwī, 'Abd Allāh bin 'Umar, taḥqīq: Muḥammad al-Mur'ashlī, Dār Iḥyā' al-Turāth al-'Arabī, Beirut, 1st edition, 1418 AH.
- Baṣā'ir Dhawī al-Tamyīz fī Laṭā'if al-Kitāb al-ʿAzīz, al-Fīrūzābādī, Muḥammad bin Yaʿqūb, taḥqīq: Muḥammad al-Najjār, Lajnat Iḥyā' al-Turāth al-Islāmī, Cairo, 1393 AH, 1412 AH, and 1416 AH.
- Tāj al-ʿArūs min Jawāhir al-Qāmūs, al-Zabīdī, Muḥammad bin Muḥammad, edited by a group of editors, publisher: Dār al-Hidāya.

- Taḥfat al-Abrār Sharḥ Maṣābīḥ al-Sunna, al-Bayḍāwī, ʿAbd Allāh bin ʿUmar, taḥqīq by a committee under the supervision of Nūr al-Dīn Ṭālib, Ministry of Awqāf and Islamic Affairs, Kuwait, 1433 AH 2012 AD.
- Taḥfat al-Dhākirīn bi-ʿUdda al-Ḥiṣn al-Ḥaṣīn min Kalām Sayyid al-Mursalīn, al-Shawkānī, Muḥammad bin ʿAlī, Dār al-Qalam, Beirut, 1st edition.
- Al-Muḥarrar al-Wajīz fī Tafsīr al-Kitāb al-ʿAzīz, Ibn ʿAṭiyya, ʿAbd al-Ḥaqq bin Ghālib, taḥqīq: ʿAbd al-Salām ʿAbd al-Shāfī, Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya, Beirut, 1st edition, 1422 AH.
- Baḥr al-ʿUlūm, al-Samarqandī, Naṣr bin Muḥammad bin Aḥmad, Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya, taḥqīq: ʿAlī Muʿawwaḍ, ʿĀdil Aḥmad, Zakarīyā al-Nūnī, Beirut, Lebanon, 1413 AH 1993 AD.
- Tafsīr al-Qur'ān (summary of Tafsīr al-Māwardī), Sulṭān al-'Ulamā', 'Abd al-'Azīz bin 'Abd al-Salām, taḥqīq: Dr. 'Abd Allāh al-Wahbī, Dār Ibn Hazm, Beirut, 1st edition, 1416 AH 1996 AD.
- Tafsīr al-Manār, 'Alī Riḍā, Muḥammad Rashīd, al-Hay'a al-Miṣriyya al-'Āmma lil-Kitāb, 1990 AD.
- Tafsīr al-Qur'ān al-'Azīz, Ibn Abī Zamanīn, Muḥammad bin 'Abd Allāh, taḥqīq: Ḥusayn bin 'Akkāsha, Muḥammad al-Kinz, al-Fārūq al-Ḥadītha, Cairo, 1st edition, 1423 AH 2002 AD.
- Tafsīr al-Qur'ān al-'Azīm, Ibn Kathīr, Ismā'īl bin 'Umar, taḥqīq: Sāmī Salāma, Dār Ṭība lil-Nashr wa-l-Tawzī', 2nd edition, 1420 AH 1999 AD.
- Tafsīr al-Qur'ān al-Karīm, Ibn Qayyim al-Jawziyya, Muḥammad bin Abī Bakr, taḥqīq: Maktab al-Dirāsāt wa-l-Buḥūth al-'Arabiyya wa-l-Islāmiyya, Dār wa-Maktabat al-Hilāl, Beirut, 1st edition, 1410 AH.
- Tafsīr al-Qur'ān, al-Sam'ānī, Manṣūr bin Muḥammad, taḥqīq: Yāsir bin Ibrāhīm and Ghunaym bin 'Abbās, Dār al-Waṭan, Riyadh, 1st edition, 1418 AH 1997 AD.
- Ta'wīlāt Ahl al-Sunna, al-Māturīdī, Muḥammad bin Muḥammad, taḥqīq: Dr. Majdī Baslūm, Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya, Beirut, 1st edition, 1426 AH 2005 AD.
- Tafsīr al-Marāghī, al-Marāghī, Aḥmad bin Muṣṭafā, Sharikat Maktabat wa-Maṭbaʿat Muṣṭafā al-Bābī al-Ḥalabī wa-Awlāduhu, Miṣr, 1st edition, 1365 AH 1946 AD.
- Madārik al-Tanzīl wa-Ḥaqā'iq al-Ta'wīl, al-Nasafī, Abū al-Barakāt 'Abd Allāh bin Aḥmad, taḥqīq Yūsuf Badiwī, Dār al-Kalim al-Ṭayyib, Beirut, 1st edition, 1419 AH 1998 AD.

- Irshād al-ʿAql al-Salīm ilā Mazāyā al-Kitāb al-Karīm, Abū al-Suʿūd al-ʿImādī, Muḥammad bin Muḥammad, Dār Iḥyāʾ al-Turāth al-ʿArabī, Beirut.
- Taqwīm al-Adilla fī Uṣūl al-Fiqh, al-Dabusī, ʿAbd Allāh bin ʿUmar, taḥqīq Khalīl al-Mays, Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya, 1st edition, 1421 AH 2001 AD.
- Tahdhīb al-Akhlāq wa-Taṭhīr al-Aʿrāq, Miskawayh, Aḥmad bin Muḥammad, taḥqīq Ibn al-Khaṭīb, Maktabat al-Thaqāfa al-Dīniyya, 1st edition.
- Tahdhīb al-Lugha, al-Harawī, Muḥammad bin Aḥmad, taḥqīq Muḥammad Murʿab, Dār Iḥyāʾ al-Turāth al-ʿArabī, Beirut, 1st edition, 2001 AD.
- Taysīr al-Karīm al-Raḥmān fī Tafsīr Kalām al-Mannān, al-Saʿdī, ʿAbd al-Raḥmān bin Nāṣir, taḥqīq ʿAbd al-Raḥmān al-Luwayḥiq, Muʾassasat al-Risāla, 1st edition, 1420 AH 2000 AD.
- Jāmiʿ al-Bayān ʿan Taʾwīl Āy al-Qurʾān, al-Ṭabarī, Muḥammad bin Jarīr, distributed by: Dār al-Tarbiyya wa-l-Turāth, Makka al-Mukarrama.
- Jamhara al-Lugha, al-Azdī, Muḥammad bin Durayd, taḥqīq Ramzī Baʿlbakī, Dār al-ʿIlm lil-Malāyīn, Beirut, 1st edition, 1987 AD.
- Dalīl al-Fāliḥīn li-Ṭuruq Riyāḍ al-Ṣāliḥīn, al-Bakrī, Muḥammad al-Ṣiddīqī, edited by Khalīl Shīḥā, Dār al-Maʿrifa lil-Ṭibāʿa wa-l-Nashr wa-l-Tawzīʿ, Beirut, 4th edition, 1425 AH 2004 AD.
- Rūḥ al-Maʿānī fī Tafsīr al-Qurʾān al-ʿAzīm wa-l-Sabʿ al-Mathānī, al-Ālūsī, Maḥmūd bin ʿAbd Allāh, taḥqīq ʿAlī ʿAṭiyya, Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya, Beirut, 1st edition, 1415 AH.
- Zād al-Maʿād fī Hady Khayr al-ʿIbād, Ibn Qayyim al-Jawziyya, Muḥammad bin Abī Bakr, Muʾassasat al-Risāla, Beirut Maktabat al-Manār al-Islāmiyya, Kuwait, 27th edition, 1415 AH 1994 AD.
- Sharḥ Mushkil al-Āthār, al-Ṭaḥāwī, Aḥmad bin Muḥammad, taḥqīq Shuʿayb al-Arnāʾūṭ, Muʾassasat al-Risāla, 1st edition, 1415 AH 1494 AD.
- Shuʻab al-Īmān, al-Bayhaqī, Aḥmad bin al-Ḥusayn, taḥqīq Dr. ʿAbd al-ʿAlī Ḥāmid, supervised by Mukhtār al-Nadwī, Maktabat al-Rushd li-l-Nashr wa-l-Tawzīʻ, Riyadh in cooperation with al-Dār al-Salafiyya in Bombay, India, 1st edition, 1423 AH 2003 AD.
- Shams al-'Ulūm wa-Dawā' Kalām al-'Arab min al-Kulūm, al-Ḥimyarī, Nashwān bin Sa'īd, taḥqīq Dr. Ḥusayn al-'Amrī Muṭṭhir al-Iryānī Dr. Yūsuf 'Abd Allāh, Dār al-Fikr al-Mu'āṣir, Beirut and Dār al-Fikr, Damascus, 1st edition, 1420 AH 1999 AD.
- Tarīq al-Hijratayn wa-Bāb al-Saʿādatayn, Ibn Qayyim al-Jawziyya, Muḥammad bin Abī Bakr, Dār al-Salafiyya, Cairo, 2nd edition, 1394 AH.

- 'Ulū al-Himma, al-Muqaddam, Muḥammad bin Aḥmad, Dār al-Qimma Dār al-Īmān, Egypt, 2004 AD.
- Gharā'ib al-Qur'ān wa-Raghā'ib al-Furqān, al-Naysābūrī, al-Ḥasan al-Qummī, taḥqīq Zakariyyā 'Umayrāt, Dār al-Kutub al-'Ilmiyya, Beirut, 1st edition, 1416 AH.
- Gharīb al-Ḥadīth, Ibn Qutayba, 'Abd Allāh al-Dīnawarī, taḥqīq Dr. 'Abd Allāh al-Jubūrī, Matba'at al-'Ānī, Baghdad, 1st edition, 1397 AH.
- Fath al-Bārī Sharh Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, al-ʿAsqalānī, Aḥmad bin ʿAlī, numbered by Muḥammad ʿAbd al-Bāqī, edited and verified by Muḥibb al-Dīn al-Khaṭīb, annotated by ʿAbd al-ʿAzīz bin Bāz, Dār al-Maʿrifa, Beirut, 1379 AH.
- Fath al-Qadīr, al-Shawkānī, Muḥammad bin 'Alī, Dār Ibn Kathīr, Dār al-Kalim al-Tayyib, Damascus, Beirut, 1st edition, 1414 AH.
- Fayd al-Qadīr Sharḥ al-Jāmiʿ al-Ṣaghīr, al-Manāwī, ʿAbd al-Raʾūf bin Tāj al-ʿĀrifīn, al-Maktaba al-Tijārīya al-Kubrā, Egypt, 1st edition.
- Kitāb al-Taʿrīfāt, al-Jurjānī, ʿAlī bin Muḥammad, taḥqīq Jamāʿa min al-ʿUlamāʾ, Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya, Beirut, 1st edition, 1403 AH 1983 AD.
- Kitāb al-ʿAyn, al-Farāhīdī, al-Khalīl bin Aḥmad, taḥqīq Dr. Mahdī al-Makhzūmī, Dr. Ibrāhīm al-Sāmirāʾī, Dār wa-Maktaba al-Hilāl.
- Lubāb al-Ta'wīl fī Ma'ānī al-Tanzīl, al-Khāzin, 'Alā' al-Dīn 'Alī bin Muḥammad, taṣḥīḥ: Muḥammad 'Alī Shāhīn, Dār al-Kutub al-'Ilmiyya, Beirut, 1st edition, 1415 AH.
- Lisān al-ʿArab, Ibn Manzūr, Muḥammad bin Mukarram, al-Ḥawāshī by al-Yāzijī and a group of linguists, Dār Ṣādir, Beirut, 3rd edition, 1414 AH.
- Mujmal al-Lugha, al-Rāzī, Aḥmad bin Fāris, taḥqīq Zuhayr Sulṭān, Muʾassasat al-Risāla, Beirut, 2nd edition, 1406 AH 1986 AD.
- Majmūʻ al-Fatāwā, Ibn Taymiyya, Aḥmad bin ʿAbd al-Ḥalīm, taḥqīq ʿAbd al-Raḥmān bin Qāsim, Majmaʿ al-Malik Fahd li-Ṭibāʿat al-Muṣḥaf al-Sharīf, al-Madīna al-Munawwara, 1416 AH 1995 AD.
- Maḥāsin al-Ta'wīl, al-Qāsimī, Muḥammad Jamāl al-Dīn al-Ḥallāq, taḥqīq: Muḥammad 'Uyūn al-Sūd, Dār al-Kutub al-'Ilmiyya, Beirut, 1st edition, 1418 AH.
- Mukhtār al-Ṣiḥāḥ, al-Rāzī, Muḥammad bin Abī Bakr, taḥqīq Yūsuf al-Shaykh, al-Maktaba al-ʿAṣriyya al-Dār al-Namūdhajiyya, Beirut Ṣaydā, 5th edition, 1420 AH 1999 AD.
- Madārij al-Sālikīn bayna Manāzil Iyyāka Naʿbudu wa-Iyyāka Nastaʿīn, Ibn Qayyim al-Jawziyya, Muḥammad bin Abī Bakr, taḥqīq Muḥammad al-Baghdādī, Dār al-Kitāb al-ʿArabī, Beirut, 3rd edition, 1416 AH 1996 AD.

- Musnad al-Imām Aḥmad bin Ḥanbal, Ibn Ḥanbal, Aḥmad, taḥqīq Shuʻayb al-Arnāʾūṭ ʿĀdil Murshid, et al., Muʾassasat al-Risāla, 1st edition, 1421 AH 2001 AD.
- Maʿālim al-Tanzīl fī Tafsīr al-Qurʾān, al-Baghawī, al-Ḥusayn bin Masʿūd, taḥqīq Muḥammad al-Nimr ʿUthmān Dumayriya Sulaymān al-Ḥirsh, Dār Ṭība lil-Nashr wa-al-Tawzīʿ, 4th edition, 1417 AH 1997 AD
- Maʿānī al-Qurʾān wa-Iʿrābuh, al-Zajjāj, Ibrāhīm bin al-Sarī, taḥqīq ʿAbd al-Jalīl ʿAbduh Shalbī, ʿĀlam al-Kutub, Beirut, 1st edition, 1408 AH 1988 AD.
- Muʻjam al-Lugha al-ʻArabiyya al-Muʻāṣira, Dr. Aḥmad Mukhtār ʻAbd al-Ḥamīd, with the assistance of a team, ʻĀlam al-Kutub, 1st edition, 1429 AH 2008 AD.
- Mu'jam Maqāyīs al-Lugha, al-Rāzī, Aḥmad bin Fāris, taḥqīq 'Abd al-Salām Hārūn, Dār al-Fikr, 1399 AH 1979 AD.
- Mafātīḥ al-Ghayb = al-Tafsīr al-Kabīr, al-Rāzī, Abū 'Abd Allāh Muḥammad bin 'Umar, Dār Iḥyā' al-Turāth al-'Arabī, Beirut, 3rd edition, 1420 AH.
- Miftāḥ Dār al-Saʿāda wa-Manshūr Wilāyat al-ʿIlm wa-al-Irāda, Ibn Qayyim al-Jawziyya, Muḥammad bin Abī Bakr, Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya, Beirut.
- Nazm al-Durar fī Tanāsub al-Āyāt wa-al-Suwar, al-Biqā'ī, Ibrāhīm bin 'Umar, Dār al-Kitāb al-Islāmī, Cairo.

Chief Administrator **H.E. Prof. Ahmed Ibn Salem AL-Ameri**President of the University

Deputy Chief Administrator **Prof. Abdullah Ibn Abdulaziz Al-Tamim**Vice Rector for Graduate Studies and Scientific Research

Editor in Chief **Prof. ALLOHAIDAN MOHAMMED ABDULLAH S**The Higher Judicial Institute - Department of Comparative Jurisprudence

Managing editor **Dr. Raid Hussain Ibrahim al-subait**Fundamentals of Jurisprudence department- college of shari'ah.

Editorial board members

#### **Editor -in- Chief**

- Prof. ASMA ABDULAZIZ ALDAWOOD
  Higher Institute for Dawah and Ihitisab- Dawah department
- Prof. Abdullah Mohammad Alomrani
  Majmaah University Fundamentals of Jurisprudence
- Prof. Ali Abdulaziz Almatrodi
  Fundamentals of Jurisprudence department- College of Shari'ah
- Prof. Gassem Musaed Alfaleh
  The higher judicial Institute department of shari'ah policy.
- Prof. Mohammed nasir yahia jaddoh
  Jazan university department of Quran and its sciences
- Prof. Mustafa Mohamad El said Abo Omara
  Al-Azhar university department of Hadith and its sciences.
- **Dr. Mouhamad Ahmad LÔ**African college of Islamic studies department of Islamic studies.
- **Dr. ESMAEL MOHAMMAD HASAN BARISHI**University of Jordan- Fundamentals of Jurisprudence department.
- **Dr. HOSAM MOHAMMED ALRUTHAYA**Deanship of Scientific Research

#### **Publishing criteria**

The Journal of Imam Mohammad Ibn Saud Islamic university for (shari'ah studies) is a peer reviewed journal, published by the Deanship of scientific research in the campus that publishes scientific research according to the following regulations:

#### I. Acceptance criteria:

- 1. Originality, Innovation, Academic rigor, research methodology, logical orientation, and safety from deviant attitudes and ideas.
- 2. Complying to the established research approaches, tools and methodologies in the respective discipline.
- 3. Documentation, and language accuracy.
- 4. Previously published submissions are not allowed, and must not be extracted from a paper, a thesis/ dissertation, or a book by the author or anyone else.
- 5. The average score of the arbitration should not be less than 80%, and the score of each arbitrator should not be less than 75%.
- 6. The observations received from the arbitrators should be amended within no more than 20 days.
- 7. The submission must be in the field of the journal.

#### **II. Submission Guidelines:**

- 1. The researcher submits a request to publish his research.
- 2. The author should confirm that he owns the intellectual property of the work entirely, and he won't publish the work before a written agreement from the editorial board, or five years after its publication.
- 3. submission must not exceed (50) pages (A4).
- 4. submissions are typed in Traditional Arabic, in 17- font size for the main text, and 13- font size for notes, with single line spacing.
- 5. The researcher should submit an electronic copy, with two abstract in Arabic and English that does not exceed 200 words including: research title, author's name, university, college, and scientific department.

#### III. Documentation:

- 1. Footnotes should be placed on the footer area of each page separately .
- 2. Quranic verses must be written in the (Ottoman drawing) from the program of king Fahad complex for the printing the Holy Quran.
- 3. Sources and references must be attached at the end in Arabic, and a copy of them in Latin letters (Romanization).
- 4. Samples of the verified manuscript are inserted in their proper area .
- 5. Pictures and graphs that are related to the research and included in it should clear and understandable.
- **IV.** Foreign names of authors are transliterated in Arabic alphabet followed by the Latin characters between brackets mentioning full names for the first time the name is cited in the paper.
- **V.** Submitted articles for publication in the journal are refereed by two reviewers, at least .
- **VI.** published research expresses the opinion of the researcher, and does not necessarily express the opinion of the journal.

#### Address of the journal:

www. imamu.edu.sa E.mail: islamiciournal@imamu.edu.sa

Tel: 0112582051

Journals platform: Imamjournals.org