

# مجلة العلوم الشرعية

مجلة علمية فصلية محكمة

العدد الرابع والسبعون محرم ١٤٤٦ه

الجزء الأول







المشرف العام الأستاذ الدكتور/أحمد بن سالم العامري معالى رئيس الجامعة

نائب المشرف العام الأستاذ الدكتور/عبدالله بن عبدالعزيز التميم وكيل الجامعة للدراسات العليا والبحث العلمي

رئيس التحرير الأستاذ الدكتور/ محمد بن عبدالله بن صالح اللحيدان الأستاذ في قسم الفقه المقارن – المعهد العالي للقضاء

مدير التحرير الدكتور/رائد بن حسين بن إبراهيم آل سبيت الأستاذ المشارك في قسم أصول الفقه – كلية الشريعة

#### أعضاء هيئة التحرير

- أ. د. أسماء بنت عبد العزيز الداود الأستاذة في الدعوة المعهد العالي للدعوة والاحتساب
  - أ.د. عبد الله بن محمد العمر اني الأستاذ في الفقه كلية الشريعة
  - أ. د. علي بن عبد العزيز المطرودي
     الأستاذ في أصول الفقه كلية الشريعة
- أ. د. قاسم بن مساعد بن قاسم الفالح الأستاذ في السياسة الشرعية المعهد العالي للقضاء
- أ. د. محمد بن ناصريحي جَدُه
   الأستاذ في القرآن وعلومه كلية الشريعة والقانون جامعة جازان
  - أ. د. مصطفى محمد السيد أبو عمارة
     الأستاذ في الحديث وعلومه كلية أصول الدين جامعة الأزهر
- أ.د. محمد أحمد لوح
   الأستاذ في قسم الدراسات الإسلامية − الكلية الإفريقية للدراسات الإسلامية
   السنغال
  - د. إسماعيل محمد حسن بريشي الأستاذ في الفقه وأصوله الجامعة الأردنية
    - د. حسام بن محمد الرثيع أمين تحرير مجلة العلوم الشرعية

#### قواعد النشر

مجلة جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية (العلوم الشرعية) دورية علمية محكمة، تصدر عن عمادة البحث العلمي بالجامعة، وتُعنى بنشر البحوث العلمية وفق الضوابط الآتية:

#### أولاً: يشترط في البحث ليقبل للنشر في المجلة:

- أن يتسم بالأصالة والابتكار، والجدة العلمية، والمنهجية، والسلامة من الاتجاهات
   والأفكار المنحرفة.
  - أن يلتزم بالمناهج والأدوات والوسائل العلمية المعتبرة في مجاله.
    - ٣- أن يتسم بالسلامة اللغوية، ودقة التوثيق والتخريج.
- أن لا يكون قد سَبَقَ نشـرُه، وأن لا يكون مسـتلاً من بحـث أو رسـالة أو كتـاب، سـواء كان ذلك
   للباحث نفسه، أو لغيره.
  - $^{o}$  أن لا يقل متوسط درجة تحكيمه عن  $^{o}$  وأن لا تقل درجة المحكم الواحد عن  $^{o}$  .
    - ٦- أن يتم تعديل الملحوظات الواردة من المحكمين في مدة لا تتجاوز (٢٠) يوماً.
      - ٧- أن يكون في تخصص المجلة.

#### ثانياً: يشترط عند تقديم البحث:

- ١- أن يقدم الباحث طلباً بنشر بحثه.
- أن يقدم الباحث إقراراً يتضمن امتلاكه لحقوق الملكية الفكرية للبحث كاملاً، والتزامه
   بعدم نشر البحث إلا بعد موافقة خطية من هيئة التحرير، أو مضي خمس سنوات على
   نشره.
  - "" ألا تزيد صفحات البحث عن (٥٠) صفحة مقاس (A4).

- ٤- أن يكون بنط المتن (١٧) Traditional Arabic، والهوامش بنط (١٣) وأن يكون تباعد المسافات بين الأسطر (مفرد).
- ٥- يقدم الباحث نسخة إلكترونية، مع ملخصين باللغتين العربية والإنجليزية، لا تزيد كلماته عن مائتي كلمة، على أن يتضمن: عنوان البحث، واسم الباحث، والجامعة، والكلية، والقسم العلمي.

#### ثالثاً: التوثيق:

- ١- توضع هوامش كل صفحة أسفلها على حدة.
- ٢- تكتب الآيات القرآنية بالرسم العثماني من برنامج مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف.
- ٣- يُلحَـق بـآخر البحـث فهـرس المصـادر والمراجع باللغـة العربيـة، ونسـخة منهـا بـالأحرف اللاتينيـة
   (الرّؤمنة).
  - ٤- توضع نماذج من صور المخطوط المحقق في مكانها المناسب.
  - ٥- ترفق جميع الصور والرسومات المتعلقة بالبحث، على أن تكون واضحة جلية .

ر ابعاً : عند ورود الأعلام الأجنبية في متن البحث أو الدراسة فإنها تكتب بحروف عربية وتوضع بين

قوسين بحروف لاتينية، مع الاكتفاء بذكر الاسم كاملاً عند وروده لأول مرة.

خامساً: تُحكُّم البحوث المقدمة للنشر في المجلة من قبل اثنين من المحكمين على الأقل.

سادساً: البحوث المنشورة تعبر عن رأى الباحث، ولا تعبر بالضرورة عن رأى المجلة.

عنوان المجلة:

#### www.imamu.edu.sa

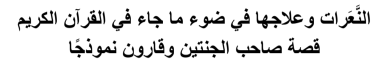
E.mail: islamicjournal@imamu.edu.sa

هاتف: ۲۰۸۲۰۰۱.

منصة المحلات imamjournals.org

# المحتويات

| ١٣          | النَّعَرات وعلاجها في ضوء ما جاء في القرآن الكريم قصة صاحب الجنتين وقارون نموذجًا د. عمر بن محمد بن عبد الله المديفر |
|-------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|             |                                                                                                                      |
| 09          | الأحاديث الواردة في تحديد مواضع الحجامة، دراسة حديثية د. عوض إبراهيم منصور بابكر                                     |
|             | الدلالات العقدية المستفادة من أسلوب النفي الوارد في قصص إبراهيم في                                                   |
|             | العدد و العقالية المستفادة من السوب اللغي الوارد في طفيض إبراهيم في                                                  |
| 100         | القرآن الكريم —جمعًا ودراسة—                                                                                         |
|             | د. ليلي بنت ناوي العنزي                                                                                              |
|             | حكم استخدام الرحم الصناعي بديلاً عن الرحم الطبيعي في الفقه                                                           |
| 771         | الإسلامي                                                                                                             |
|             | •                                                                                                                    |
|             | د. حمزة عبد الكريم حماد                                                                                              |
| <b>۲</b> ۹۷ | الآثار الفكرية للكوارث الكونية في الغرب ونقدها -زلزال لشبونة                                                         |
|             |                                                                                                                      |
|             | ٥٥٧١م نموذجا-                                                                                                        |
|             | د. صلاح بن عبد الله العيبان                                                                                          |
|             |                                                                                                                      |



د. عمر بن محمد بن عبد الله المديفر قسم الدراسات القرآنية -كلية الآداب والعلوم الإنسانية جامعة طيبة



# النُّعَرات وعلاجها في ضوء ما جاء في القرآن الكريم قصة صاحب الجنتين وقارون نموذجًا

د. عمر بن محمد بن عبد الله المديفر

قسم الدراسات القرآنية -كلية الأداب والعلوم الإنسانية جامعة طيبة

تاریخ قبول البحث: ۲۷/ ۷/ ۱٤٤٥ ه

تاريخ تقديم البحث: ٢٩/ ٥/ ١٤٤٥هـ

#### ملخص الدراسة:

يتحدث هذا البحث عن النعرات وماهيتها، ويَعْرِض لذكر نماذج من النعرات الواردة في القرآن الكريم، وكيف عالجها القرآن، مع بيان جملة من مسببات هذه النعرة.

ويهدف هذا البحث إلى الوقوف على علاج النعرات، مسترشدًا بما جاء في القرآن الكريم، وقد اعتمدت فيه على المنهج الوصفى.

تألف هذا البحث من مقدمة ومبحثين وخاتمة.

جاءت أبرز نتائجه وتوصياته على النحو التالى:

- ١. المعنى الجامع للنَّعرة هو: كل أمر يُهَمُّ به؛ نتج عن الجهل، وصاحَبَه نظرةٌ وعلوٌّ في النفس.
- تنوعت أسباب النعرة: فمنها: وفرة المال وظن الاستغناء، ومنها كثرة الجماعة والولد
   والناصر، ومنها طغيان العلم.
  - ٣. نعرة صاحب الجنتين كانت بسبب وفرة المال وعِز الأتباع.
  - ٤. نعرة قارون كانت بسبب ظنه أن كل ما فيه من خير فهو من مكتسبات علمه.
    - ٥. المبادرة في حل المشكلة من أنجع علاجات النعرة.

وجاءت التوصية بإجراء بحث مفصل وموسع عن النعرات وعلاجها في ضوء ما جاء في القرآن الكريم.

الكلمات المفتاحية: النعرات - طغيان العلم - الاعتداد بالمال - الاعتداد بالقوة.

Hubris and Their Remedies in Light of What is Mentioned in the Quran The Story of the Man with Two Gardens and Qarun as an Example.

#### Dr. Omar Mohammad Al-Modaifer

Department Qur'anic Studies -Faculty Arts and Humanities Taibah University

#### Abstract:

This research discusses the concept of hubris and its nature. It presents examples of hubris mentioned in the Quran and how the Quran addresses them, along with an explanation of the causes of this hubris.

This research aims to explore the remedies of hubris, guided by the teachings of the Quran, and it adopts a descriptive approach.

This research consisted of an introduction, tow sections, and a conclusion. The key findings and recommendations are as follows:

- 2-The causes of hubris varied, including factors such as wealth abundance leading to a sense of self-sufficiency, the presence of a large group of supporters, children, or allies, and the arrogance that may result from excessive knowledge.
- 3-The hubris of the owner of the two gardens was due to the abundance of wealth and the pride of his followers.
- 4-The hubris of Qarun was due to his belief that all the goodness in his possession was solely acquired by his knowledge.

The recommendation is to conduct a detailed and comprehensive research on hubris and their remedies in light of what is mentioned in the Quran.

**key words:** Hubris -Excessive knowledge -Arrogance in Wealth - Arrogance on Power.

#### المقدمة:

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله صلى الله عليه وعلى آله وصحبه وسلم تسليمًا كثيرًا. وبعد:

فإن للنعرات أثرًا كبيرًا على الإنسان؛ فيجلب صاحب النعرة الضرر الجسيم على الفرد ومجتمعه إذا لم يتداركوه بالعلاج، وهذه المشكلة ذات إفرازات خبيثة مؤذية؛ مبدؤها الغرور الذي يسيطر على جوانب النفس والعقل بسبب ظنه الخاطئ الصادر عن الاستغناء، والله سبحانه يقول: ﴿كَلَّا إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَيَطْغَى ۚ نَ الْأَمْرُ بِالإِنسَانُ فيجلب أَن رَيَّاهُ اللّهُ والعلو والطغيان والكبر وهلم جرًا.

وقد تناول القرآن الكريم جملة من هذه النعرات واصفًا الداء والدواء، فعرض المشكلة في صورتها المؤدية للضرر، ذاكرًا أسبابها ومسبباتها، وصولًا للحل الشامل الأمثل بذكر العلاج الناجع لمثل هذه الأمور التي تعصف بالمجتمعات وأهلها وتجلب عليهم الويلات.

وفي هذا البحث حديث عن صورة وأنموذج من هذه النعرات، مع استرشاد التقويم السليم لمثل هذه الهفوات.

وقد اشتمل هذا البحث على مقدمة ومبحثين وخاتمة جاءت فيها أبرز النتائج والتوصيات المتعلقة بهذا البحث.

#### أهمية البحث:

تأتي أهمية هذا البحث من خلال عرضٍ لمجموعة من الصفات الواردة في القرآن الكريم التي تسبب النعرة؛ ومن ثم إظهار كيفية علاج القرآن الكريم لها، وذلك من خلال ذكر أسبابها ومسبباتها، يلي ذلك بيان الآلية الصحيحة لعلاج هذه المشكلة.

#### مشكلة البحث:

- ١. ما معنى النعرة؟
- ٢. ما النعرات الواردة في القرآن الكريم؟
- ٣. ما هي نعرة صاحب الجنتين على صاحبه؟ وما أسبابها، ومسبباتها،
   وعلاجها؟
  - ٤. ما هي نعرة قارون على قومه؟ وما أسبابها، ومسبباتها، وعلاجها؟
     أهداف البحث:
    - ١. معرفة المراد بالنعرات.
    - ٢. الوقوف على جملة من النعرات الواردة في القرآن الكريم.
      - ٣. بيان أسباب ومسببات هذه النعرات.
        - ٤. ذكر العلاج القرآبي لهذه النعرات.

#### حدود البحث:

يتركز هذا البحث حول الحديث عن النعرات وعلاجها في ضوء القرآن الكريم، وذلك من خلال ذكر نموذجين فقط، نعرة صاحب الجنتين على صاحبه، ونعرة قارون على قومه، وهما يمثلان نعرة صاحب مع صاحبه، ونعرة شخص مع قومه.

#### الدراسات السابقة:

لم أقف على بحث -فيما اطلعت عليه-يتحدث عن هذا الموضوع بمفهومه الشامل؛ الذي يتحدث عن مجموعة صفات ذميمة تتركز في هذا البحث حول النعرات، ومن ثم معالجتها في ضوء ما جاء في القرآن الكريم.

#### خطة البحث:

المبحث الأول: النعرات في اللغة والقرآن.

المطلب الأول: تعريف النعرات لغة.

المطلب الثانى: النعرات الواردة في القرآن.

المبحث الثاني: نماذج للنعرات في القرآن الكريم.

المطلب الأول: نعرة صاحب الجنتين على صاحبه.

المطلب الثانى: نعرة قارون على قومه.

الخاتمة وفيها أبرز النتائج والتوصيات في هذا البحث.

#### منهج الباحث:

١. الاعتماد على المنهج الوصفي.

٢. كتابة الآيات بالرسم العثماني.

- ٣. تخريج الأحاديث من مصادرها، مع ذكر بعض أقوال علماء الحديث عليها؛ ما لم تكن في الصحيحين أو أحدهما.
  - ٤. عزو الأقوال والنصوص إلى قائليها.
  - ٥. الاعتماد في سرد القصص على ما جاء في تفسير الطبري.
- ٦. سرد البحث؛ بذكر الحدث، ثم بيان النعرة، مع ذكر أسبابها، ثم بيان علاجها من القرآن الكريم.

# المبحث الأول: النعرات في اللغة والقرآن المطلب الأول: تعريف النعرات لغة

النعرات جمع نعرة، والنُّعرة بضم النون: الكِبر، وبفتحها: أي أمر يُهم به. قال ابن منظور (١): "وقولهم: إن في رأسه نُعرة أي: كبرًا، وقال الأموي: إن في رأسه نعرة، بالفتح، أي: أمرًا يُهَم به، ويقال: لأُطيرن نُعرتك أي: كبرك وجهلك من رأسك".

والنَّعَرة، بالتحريك: ذباب كبير أزرق، له إبرة يلسع بها، ويتولع بالبعير، ويدخل في أنفه فيركب رأسه، قال تميم بن مقبل العجلاني:

تَرَى النُّعَراتِ الْخُضْرَ حَوْلَ لَبَانِهِ أُحادَ ومَثْنَى أَصْعَقَتْها صَواهِلُه (٢)

وسُميت بذلك لنعيرها وهو صوتها، ثم استعيرت للنخوة والأنفة والكبر، قال عمر شيء: «لَا أُقْلِعُ عَنْهُ حَتَّى أَطَيِّر نُعَرَتَهُ» أي: حتى أزيل نخوته، وأخرج جهله من رأسه(٣).

وقال الجوهري(٤): "وقد نَعَرَ الرجل يَنْعَرُ نعيرًا.

يقال: ماكانت فتنة إلا نعر فيها فلان، أي: نهض فيها، وإن فلانًا لنعار في الفتن، إذا كان سعاء فيها".

<sup>(</sup>١) لسان العرب (٢١١/٥).

<sup>(</sup>٢) "اللَّبانُ" الصدر من ذي الحافر خاصة، و"أَصْعَقَتْها صَواهِلُه": أي: قَتلهَا صهيله. ينظر: تهذيب اللغة للأزهري (٢٠٦/٢)؛ ولسان العرب لابن منظور (٣٧٦/١٣).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تمذيب اللغة للأزهري (٢٠٦/٢) ؛ والنهاية في غريب الحديث والأثر لابن الأثير (٨٠/٥)

<sup>(</sup>٤) الصحاح (۲/۲۳۸).

وقال ابن فارس<sup>(۱)</sup>: "وإن في رأسه نعرة، أي نخوة وتكبرًا، وركوب رأس، يمضي به على جهله".

وعلى هذا فالمعنى الجامع للنَّعرة هو: كل أمر يُهَمُّ به؛ نتج عن الجهل، وصاحَبَه نظرةٌ وعلوٌ في النفس.

وهذه النعرات تورث الكبر والخيلاء والعصبيات القومية الجاهلية، وقد أثيرت في زمن النبي مثل هذه النعرات بين المهاجرين والأنصار فبادر النبي إلى علاجها حتى لا تستفحش فتستحكم، يقول جابر على: غزونا مع رسول الله في وقد ثاب معه ناس من المهاجرين حتى كثروا، وكان من المهاجرين رجل لعاب، فَكَسَعَ(٢) أنصاريًا، فغضب الأنصاري غضبًا شديدًا حتى تداعوا، وقال الأنصاري: يا للأنصار، وقال المهاجري: يا للمهاجرين، فخرج النبي فقال: «مَا بَالُ دَعْوَى أَهْلِ الجُاهِلِيَّةِ؟ ثُمُّ قَالَ: مَا شَأْهُمُ مُه، فأخبر بِكَسْعَة المهاجري الأنصاري، قال: فقال النبي في «دَعُوهَا فَإِنَّمَا حَبِيثَةٌ». وقال عبد الله بن أبي ابن سلول: أقد تداعوا علينا، لئن رجعنا إلى المدينة ليخرجن الأعز منها الأذل (٣).

<sup>(</sup>١) معجم مقاييس اللغة (٥/٥).

<sup>(</sup>٢) "بمعنى: ضرب دبره بيده أو برجله". كشف المشكل من حديث الصحيحين لابن الجوزي (٣٣/٣).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه. رواه البخاري واللفظ له (١٢٩٦/٣) حديث رقم: (٣٣٣٠)، كتاب المناقب، باب: ما ينهى من دعوى الجاهلية؛ ومسلم (١٩٩٨/٤)، حديث رقم (٢٥٨٤)، كتاب البر والصلة والآداب، باب نصر الأخ ظالما أو مظلوما.

فإذا ما نظر العبد إلى نفسه بعين العز والاستعظام، ونظر إلى غيره بعين الذل والاحتقار، فنتيجته على اللسان أن يقول: أنا وأنا، كما قال إبليس اللعين(۱)، ولذا قال ابن القيم(۱): "وليحذر كل الحذر من طغيان "أنا" و "لي" و "عندي"، فإن هذه الألفاظ الثلاثة ابتلي بها إبليس وفرعون وقارون، ف وأنا خَيَرُهِ مِن مُلكُ مِصَرَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا العبد المذنب، الخطاء، المستغفر، المعترف ونحوه".

<sup>(</sup>١) ينظر: فيض القدير شرح الجامع الصغير للمناوي (٣٠٧/٣).

<sup>(</sup>٢) زاد المعاد في هدي خير العباد (٢/٥٥٠).

### المطلب الثاني: النعرات الواردة في القرآن

تعددت الأسباب والمسببات التي تُنتج النعرة في الجملة، وقد ذكر الله على كل شيء في كتابه مجموعة من النعرات التي تأخذ بصاحبها حتى يتعالى على كل شيء فيطغى على أهله وعشيرته وقومه، وذكر سبحانه في ثنايا الحديث عن النعرة مجموعة من الأسباب والمسببات المفضية إلى هذه النعرة، وفيما يلي نستعرض نماذج لأبرز النعرات التي ورد ذكرها في القرآن الكريم:

وقال سبحانه: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَآمِ كَ اللَّهِ السَّجُدُواْ لِأَدَمَ فَسَجَدُواْ إِلَّآ إِبْلِيسَ قَالَ ءَأَسَجُدُ لِمَنْ خَلَقْتَ طِينَا ۞ قَالَ أَرَءَيْتَكَ هَاذَا ٱلَّذِى كَرَّمْتَ عَكَى لَبِنَ أَخَرْتَنِ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيكَمَةِ لَأَخْتَنِكَ نَرِيَّتَهُ وَإِلَّا قَلِيلًا ﴿ وَالإِسْرَاء: ١١-١١].

 وقال سبحانه: ﴿ وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَنَأَيُّهُا ٱلْمَلَأُ مُاعَلِمْتُ لَكُمْ مِنْ اللَّهِ عَيْرِي فَأُوقِدُ لِي يَهَمَنُ عَلَى ٱلطِّينِ فَأَجْعَل لِي صَرْحًا لَّعَلِيّ أَطّلِعُ إِلَى اللَّهِ عَيْرِي فَأُوقِدُ لِي يَهَمَنُ عَلَى ٱلطِّينِ فَأَجْعَل لِي صَرْحًا لَّعَلِيّ أَظّلِعُ إِلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّ

وقال سبحانه: ﴿ قَالَ إِنَّمَا أُوتِيتُهُ وَعَلَىٰ عِلْمِ عِندِئَ أُولَوْ يَعْلَمُ أَنَّ ٱللَّهَ قَدَ أَهُ لَكَ مِن قَبَالِهِ عِندِئَ أُولَوْ يَعْلَمُ أَنَّ ٱللَّهَ قَدَ أَهُ لَكَ مِن قَبَالِهِ عِمرَ الْقُرُونِ مَنْ هُوَ أَشَدُّ مِنْهُ قُوَّةً وَأَكَ ثَرُجَمْ عَأُولَا يُسْكُلُ عَن ذُنُوبِهِ مُ ٱلْمُجَرِمُونَ ﴿ ﴾ القَصَص: ٧١].

وقال سبحانه: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةِ مِّن نَّذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتَرَفُّوهَا إِنَّا فِي مَا نَخِنُ المَّوَالَا وَأَوْلَدًا وَمَا نَحْنُ الْمُوالَا وَأَوْلَدًا وَمَا نَحْنُ الْمُوالَا وَأَوْلَدًا وَمَا نَحْنُ الْمُعَذَّرِينَ ﴿ مُعَذَّرِينَ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ

وقال سبحانه: ﴿ فَأَمَّا عَادُ فَأَسْتَكُمْ رُواْ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَقَالُواْ مَنَ أَشَدُّ مِنَا قُوَّةً أَوَلَمْ يَكُواْ أَنَّ ٱللَّهَ ٱلَّذِي خَلَقَهُمْ هُوَ أَشَدُّ مِنْهُمْ فُوَّةً وَكَانُواْ عِلَا يَجْ حَدُونَ ﴾ وَفُصِلَت : ١٥٠.

وقال سبحانه: ﴿ وَنَادَىٰ فِرْعَوْنُ فِى قَوْمِهِ عَالَ يَنَقَوْمِ أَلَيْسَ لِى مُلْكُ مِصْرَ وَهَاذِهِ ٱلْأَنْهَارُ تَجْرِي مِن تَحْتِيَّ أَفَلَا تُبْصِرُونَ ۞ أَمْ أَنَا خَيْرٌ مِنْ هَاذَا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَالِمُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى الل

المبحث الثاني: نماذج للنعرات في القرآن الكريم المطلب الأول: نعرة صاحب الجنتين على صاحبه الحدث:

قصة صاحب الجنتين هو مثل ضربه الله وَ الْهُ وَالْهُدَفُ الأسمى منه العبرة وأخذ العظة، فذكر سبحانه قصة الرجلين فقال: ﴿ وَالْضَرِبُ لَهُ مِ مَّاكُلا رَّجُلِيْنِ مَن جَعَلْنَا لِأَحَدِهِمَا جَنَّيْنِ ﴾ [الكَهْف: ١٣٦]، أي: جعل الله لأحدهما بستانين من الأعناب وأحاط الجنتين بالنخيل وجعل في وسط البستانين أنواعًا من الزروع التي ينتفع بها، ثم أكد سبحانه على جمال هذين البستانين وما فيهما مما يفتح النفس، وأن ما غرس فيهما وزرع قد أثمر وأينع في كلا البستانين من الزروع والأعناب والنخيل، فلم يحل بالثمار أي شيء من الآفات والشرور، بل آتت كل ذلك تامًا على أحسن وجه من غير نقص.

ثم زاد الله سبحانه في وصف جمال هاذين البستانين فقال: ﴿ وَفَجَرَنَا خِلَاكُهُ مَا نَهَرًا ﴾ [الكَهْف: ١٣٣]، أي: أسال الله ﴿ عَلَى في هذين البستانين نهرًا، وهذا النهر يسيل بين زروع هاذين البستانين وبين أشجارهما ليجتمع فيهما كل ما يطيب للنفس، ومع هذا كله رزقه الله ﴿ الكثير من الذهب والفضة وصنوف الأموال.

ثم دخل العجب والاغترار بهذا الذي جعل الله له الجنتين فقال لصاحبه الذي لا مال له وليس عنده نحو الذي عنده وهو يخاطبه: ﴿ أَنَا أَكُ تَرُمِنكَ

مَالَا وَأَعَزُّنَفَرًا ﴾ [الكَهْف: ٣٤]، أي: أعطيت مع هذه الأموال والزروع والجنان عشيرة أعزّ منك ورهطًا أكثر منك، يقول في هذا قتادة (١٠): "وتلك والله أمنية الفاجر: كثرة المال، وعزّة النفر".

ثم صور الله عَلَى تأكيد هذا العجب بالفعل عند ما دخل صاحب الجنتين جنته وبستانه وهو في لحظة زهو وظلم لنفسه بكفره بربه، شاكًا في قيام الساعة، متناسيًا المعاد إلى الله تعالى ويقول: ﴿ مَا أَظُنُّ أَن تَبِيدَ هَاذِهِ مِ النَّهُ الكَهٰ الكهال بصورته العجيبة -الأشجار والثمار والأنحار الأنحار في معاده إلى الله بأن تبيد هذه الجنة أبدًا، فلا تفنى هي ولا يخرب ما فيها، فلا ساعة ولا بعث ولا حشر سيحدث، بل تمادى في ظنه وغيه -على فرض صحة هذا البعث وما فيه - لئن رددت من هذه الدنيا فإن لي عند ربي خيرًا من هذه الجنة العظيمة، وما أعطاني هذه الجنة في الدنيا إلا تأكيدًا لمكانتي عنده، وما سيكون لي عنده لا شك أنه أفضل من هذه الجنة، ممتن على ربه في ذلك وهذا لقلة عقله، وضعف اليقين عنده؛ بسبب عجبه في هذه الحياة الدنيا وزينتها.

وقد أشعر هذا الغرور والعجب والطغيان الرجل الآخر -الذي هو أقل منه في المال والولد-فحرك في نفسه الخوف على صاحبه ودفعه النصح والإرشاد إلى محاورته وتذكيره بموقفه، فقال لصاحبه: ﴿أَكَفَرْتَ بِٱلَّذِي خَلَقَكَ مِن

<sup>(</sup>١) جامع البيان للطبري (١٥/٢٦٢).

تُرَابِ ﴿ الكَهْف: ٣٧]، يعني: نسيت أو تناسيت أن الله خلق أباك آدم من تراب، ثم جاء نسلك من نطفة إذا تمنى، ثم عدل خلقك وصوَّرك بشرًا سويًا في الخلق؛ فصرت بذلك رجلًا، أيستحق من أنشأك هذه النشأة أن تكفر به، وأن تنكر وتستبعد أن يعيدك مرة أخرى بعد ما صارت عظامك بالية.

لكن الأمر عندي عكس ما هو عندك من التصور والجحود والكفر، فأنا أعترف وأقر بأن الله هو ربي ولا أشرك بربي أحدًا سبحانه.

ثم يواصل حواره لصاحبه ويذكره بالأولى به؛ فيقول: كان الواجب عليك حين دخول الجنة أن تقول: ما شاء الله لا قوة إلا بالله، فتنسب الفضل لله على فتشكره ولا تكفره، فكل ما فيها من نعيم وخير إنما هو بحول الله وقوته وهو الذي تفضل به عليك، إلا أن إعجابك بنفسك وبقوتك ومالك ورهطك جعلك تنظر إلي نظرة الدون، فما أنا بالنسبة إليك وفي نظرك إلا أقل منك مالًا وولدًا.

فإذا لم ينفعك هذا النصح والإرشاد فإني أدعو الله أن يؤتين خيرًا مما أعطاك من هذا النعيم، وأن يرسل على جنتك بسبب كفرك عذابًا من السماء، وقضاء منه يقضيه عليك؛ فتصبح هذه الجنة أرضًا ملساء قد ذهب كل ما فيها من الزروع والخير، فعادت خرابًا زلقًا لا يثبت فيها شيءٌ وليس فيها نباتٌ، وأن يصبح النهر الذي كان يجري فيها بعيدًا عنها لا تستطيع أن تدركه فتطلبه ولا يمكن جلبه أبدًا.

ثم أخبر الله عَلَى أن الهلاك والخراب قد أحاط بثمره ففسد جَنْيُه وهلك زرعه وفنيت أمواله، فأصبح كفره وبالًا عليه، وأخذ يقلب كفيه أسفًا وحسرة

على هلاك جنتيه وما أنفق فيهما، وهي خاوية على عروشها لا دار فيها ولا نبات، وهو يقول: ﴿ يَكَلِيَّتَنِي لَمُ أُشُرِكُ بِرَبِي آَحَدًا ﴾ [الكَهْف: ١٤١]، فيتمنى أنه لم يكن أشرك بربه ولم ينكر معاده وبعثه بعد ما هلك ماله وزال عنه نعيمه وجاء لقاء ربه، ولم يكن له ناصر من جماعته وعشيرته وجنده ينصرونه من عقاب الله وعذابه، ولم يكن هو كذلك ممتنعًا من عذاب الله(۱).

#### النعرة هنا:

قول صاحب الجنتين: ﴿ أَنَا أَكُ تَرُمِنكَ مَا لَا وَأَعَنَّ نَفَرًا ﴾ [الكَهْف: ٣٤]. أسباب هذه النعرة:

ارتكزت هذه النعرة التي أدت لتطاول صاحب الجنتين وعجبه وغروره على أمرين اثنين هما:

- ١. المال.
- ٢. الأتباع.

والمال لا شك أنه هو أساس هذا العجب، وإنما سمي المال مالًا؛ لأنه يميل بأهله(٢).

فهو من أهم زينة الحياة الدنيا ومفاخرها وفتنتها، قال سبحانه: ﴿ ٱلْمَالُ الْمَالُ حُبًّا وَالْبَنُونَ زِينَةُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا ﴾ [الكهف: ١٦]، وقال: ﴿ وَتَحُبُّونَ ٱلْمَالَ حُبًّا

<sup>(</sup>۱) ينظر: جامع البيان للطبري (۱ / ۲۰۷۱ – ۲۷۱).

<sup>(</sup>٢) ينظر: ذم الدنيا لابن أبي الدنيا (ص٣٧).

ولا يزال الإنسان في سعي شديد، وهمه في هذه الدنيا -إلا من رحم الله جمع هذا المال وتعداده والمفاخرة به، قال سبحانه: ﴿ أَلْمَكُو ٱلتَّكَاثُو ﴾ [التَّكَاثُو: ﴿ لَوْ عِمالُ وقال عطاء: سمعت ابن عباس على يقول: سمعت النبي على يقول: ﴿ لَوْ كَانَ لِابْنِ آدَمَ وَادِيَانِ مِنْ مَالٍ لَابْتَعَى ثَالِقًا، وَلَا يَمُلاُ جُوْفَ ابْنِ آدَمَ إِلَّا التُّرابُ، وَكَانَ لِابْنِ آدَمَ وَادِيَانِ مِنْ مَالٍ لَابْتَعَى ثَالِقًا، وَلَا يَمُلاُ جُوْفَ ابْنِ آدَمَ إِلَّا التُّرابُ، وَيَتُوبُ اللّهُ عَلَى مَنْ تَابَ ﴾ (١)، وعن أنس على قال: قال رسول الله على «يَهْرَمُ ابْنُ آدَمَ وَتَشِبُ مِنْهُ اثْنَتَانِ: الحُرْصُ عَلَى الْمَالِ، وَالحُرْصُ عَلَى العمر » (١)، وعن ابن كعب بن مالك الأنصاري، عن أبيه قال: قال رسول الله على: «مَا ذِئْبَانِ جَرْصِ المَرْءِ عَلَى المَالِ وَالشَّرَفِ كِيهِ إِنْ أَرْسِلَا فِي غَنَمٍ بِأَفْسَدَ لَمَا مِنْ حِرْصِ المَرْءِ عَلَى المَالِ وَالشَّرَفِ لِدِينِهِ » (١).

<sup>(</sup>۱) متفق عليه. رواه البخاري (۲۳٦٤/٥) حديث رقم: (۲۰۷۲)، كتاب الرقاق، باب ما يتقى من فتنة المال. ؛ وأخرجه مسلم عن أنس ﷺ (۲۲٥/۲) حديث رقم: (۱۰٤۸)، كتاب الزكاة، باب لو أن لابن آدم واديين لابتغى ثَالِقًا.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، رواه البخاري (٢٣٦٠/٥) حديث رقم: (٢٠٥٨)، كتاب الرقاق، باب من بلغ ستين سنة، فقد أعذر الله إليه في العمر. ؛ ومسلم واللفظ له، (٢٢٤/٢) حديث رقم: (٧٤٤/١)، كتاب الزكاة، باب كراهة الحرص على الدنيا.

<sup>(</sup>٣) مسند الإمام أحمد (٨٥/٢٥) حديث رقم: (١٥٧٩٤) ؛ وسنن الترمذي (٥٨٨/٤) حديث رقم: (٢٣٧٦)، أبواب الزهد عن رسول الله هذا، وقال الترمذي: "حديث حسن صحيح".

وبسط الرزق على الناس ذو حدين، قال سبحانه: ﴿ وَلَوْ بَسَطَ اللَّهُ الرِّزْقَ لِعَبَادِهِ عَلَى اللّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى

وهو المدخل الرئيس للشيطان دائمًا لكل من أنعم عليه الله به ﴿ الشَّيَطَانُ يَعِدُكُمُ اللَّهُ مِهِ اللَّهُ مِنْ أَنْ مَنْ أَمُرُكُم بِالْفَحْشَاءِ وَاللَّهُ يَعِدُكُمُ مَّغَفِرَةً مِّنْ لُهُ وَيَأْمُرُكُم بِالْفَحْشَاءِ وَاللَّهُ يَعِدُكُمُ مَّغَفِرَةً مِّنْ لُهُ وَالبَّقَرَةِ : ٢٦٨].

وقد حذر الله عَلَى من هيمنة المال على الإنسان، وأن المال سبب في هلاك الكثير من الناس فقال سبحانه: ﴿ كَلَّا إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَيَطْعَيْ ۚ أَن رَّءَاهُ الكثير من الناس فقال سبحانه: ﴿ كَلّا إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَيَطْعَيْ ۚ أَن رَّءَاهُ السَّتَغَنَى ﴿ وَتَأْكُلُونَ ٱلتّراتَ أَكَلًا السَّتَغَنَى ﴿ وَتَأْكُلُونَ ٱلتّراتَ أَكَلًا اللّهِ وَقَالَ: في سياق الذم: ﴿ وَتَأْكُلُونَ ٱلتّراتَ أَكَلًا اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الل

وهو ابتلاء وامتحان، فمنهم كافر ومنهم مؤمن كما حصل مع صاحب الجنتين، وقال تعالى: ﴿ وَأَعْلَمُواْ أَنَّمَا آَمُولُكُمْ وَأَوْلَدُكُمْ فِتَنَةٌ ﴾ [الأنفال الجنتين، وقال: ﴿ وَنَجَلُوكُمْ بِٱلشَّرِ وَٱلْخَيْرِ فِتَنَةً فَوَالَيْنَا تُرْجَعُونَ ﴾ [الأنبياء: ٣٥]،

<sup>(</sup>۱) . متفق عليه. رواه البخاري واللفظ له (۱٤٧٣/٤) حديث رقم (٣٧٩١) ؛ ومسلم (٢٢٧٣/٤) حديث رقم: (٢٩٦١).

وقال: ﴿ فَأَمَّا ٱلْإِنسَانُ إِذَا مَا ٱبْتَكَنهُ رَبُّهُ وَفَأَكَرَمَهُ وَنَعَمَهُ وَنَعَمَهُ وَفَقُولُ رَبِّ أَكْرَمَنِ ۞ وَأَمَّا إِذَا مَا ٱبْتَكَنهُ فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِزْقَهُ وَفَي قُولُ رَبِّىۤ أَهَنَنِ ۞ [الفَجْر: ١٥-١٦].

ولذا أخبر سبحانه بأن الأموال لا قيمة لها إلا مع الإيمان فقال: ﴿ وَمَا أَمُوالُكُمْ وَلَا أَوْلَادُكُمْ بِٱلَّتِي تُقَرِّبُكُمْ عِندَنَا زُلِفَى إِلَّا مَنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا فَأُوْلَيْكَ لَهُمْ جَزَاءُ ٱلضِّعْفِ بِمَاعَمِلُواْ وَهُمْ فِي ٱلْفُرُفَاتِ ءَامِنُونَ ﴾ [سَبَا: ٢٧] (١).

والأتباع. هم العشيرة والرهط، قال عيينة والأقرع لرسول الله على: "نحن سادات العرب، وأرباب الأموال، فنحّ عنا سلمان وخبابًا وصهيبًا، احتقارًا لهم، وتكبرًا عليهم"(٢).

والاعتداد بالكثرة أمر فطري ودافع معنوي فهو مصدر من مصادر الإعجاب بالنفس المؤدي إلى الغرور، فإذا سيطر هذا الغرور على الإنسان دفعه ذلك إلى التقليل من الآخرين والاستهانة بهم واحتقارهم والتكبر عليهم، وقد جاء ذلك كله بمنظور غير سوي وباعتقاد ليس بصحيح، وهذا ما ظنه صاحب الجنتين فبدا منه الكبر والزهو والاغترار.

<sup>(</sup>١) ينظر: عدة الصابرين وذخيرة الشاكرين لابن القيم (ص٥٠).

<sup>(</sup>٢) ينظر: جامع البيان للطبري (٢٦٢/١٥) ؛ ومعاني القرآن وإعرابه للزجاج (٢٨٥/٣).

وهذا كله مخالف لمقاصد الشريعة الإسلامية، فالقياس بالكثرة والاعتداد بها وحدها دون النظر إلى الجانب القلبي وما فيه من إيمان ويقين قد يكون هو مصدر الضعف وسببًا من أسباب الخذلان.

وقد خيب الله ظن المسلمين وأراهم حقيقة الأمر عندما أعجبتهم كثرقم فظنوا أن النصر بالقوة والكثرة فرتبوا النصر على العتاد والعدة، قال سبحانه: فظنوا أن النصر بالقوة والكثرة فرتبوا النصر على العتاد والعدة، قال سبحانه: فَلَمَّ نَصَرُكُمُ اللّهُ فِي مَوَاطِنَ كَثِيرَةِ وَيَوَمَ حُنَيْنِ إِذَ أَعْجَبَتْكُمْ وَكَثَرَ ثُكُمُ فَكَمَ تُغْنِ عَنكُمْ شَيْعًا وَضَاقَتُ عَلَيْكُمُ الْأَرْضُ بِمَا رَحُبتَ ثُمَّ وَلَيْتُمُ مُّلِّهِ بِينَ النَّوْبَة : ه،]، فلما ضاقت عليهم الأرض بما رحبت وفروا، ثم سمعوا نداء نبيهم في الما لهم تقصيرهم في الجانب القلبي، وخروا، ثم سمعوا نداء نبيهم في الما يرجعوا إلى ربم ويتعلقوا به أولًا، ثم فذكرهم إيمانهم ويقينهم بربمم، فجاءهم النصر بعد ذلك، يقول يتقدموا متسلحين بإيمانهم ويقينهم بربمم، فجاءهم النصر بعد ذلك، يقول سبحانه: ﴿ ثُمَّ أَنْ زَلَ اللّهُ سَكِينَتُهُو عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ سبحانه: ﴿ ثُمَّ أَنْ زَلَ اللّهُ سَكِينَتُهُو عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ وأَنْ زَلَ جُنُودًا لَرَّ تَرَوِّهَا وَعَذَبَ الَّذِينَ كَنَرُواْ وَذَالِكَ جَزَاءُ الْكَيْوِينَ ﴾ وأَنْ زَلَ جُنُودًا لَرَّ تَرَوِّها وَعَذَبَ الَّذِينَ كَنَرُواْ وَذَالِكَ جَزَاءُ الْكَيْوِينَ ﴾ والتَّوْمِة وَعَذَبَ الَّذِينَ كَنَرُواْ وَذَالِكَ جَزَاءُ الْكَيْوِينَ اللَّهُ اللَّهُ مَا وَعَذَبَ الَّذِينَ كَنَادُواْ وَذَالِكَ جَزَاءُ الْكَيْوِينَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُولِهِ وَعَلَى اللَّهُ الْمُعْمَ وَلَا اللَّهُ الْمَالَ عَلَى اللّهُ الْمَالِي جَزَاءُ الْكَيْوِينَ الْمَالِي اللّهُ الْمَالِهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

وبعكسه ما حصل يوم بدر مع قلتهم وضعفهم، إلا أن يقينهم وإيمانهم بالله كان في أوج قوته، فجاء معه النصر، قال سبحانه: ﴿إِذْ يُرِيكُهُمُ وَ اللّهُ فِي مَنَامِكَ قَلِيلًا وَلَوْ أَرَىٰكُهُمْ صَالِيمُ لِلْفَشِلْتُمْ وَلَتَنَزَعْتُمْ فِي اللّهُ مِن وَلَكِنَ اللّهَ سَلّمَ إِنّهُ و عَلِيمُ بِذَاتِ الصَّدُودِ ﴿ وَلَا مَالِهُ وَإِذْ يُرِيكُمُوهُمْ إِذِ ٱلْتَقَيَّتُمْ فِيَ أَعَيُنِكُمْ قَلِيلًا وَيُقَلِّلُكُمْ فِي أَعَيُنِهِمْ لِيكُورِيكُمُوهُمْ إِذِ ٱلْتَقَيَّتُمْ فِي أَعَيُنِكُمْ قَلِيلًا وَيُقَلِّلُكُمُ وَلَا أَعُيُنِهِمْ لِيقَضِى ٱللَّهُ أَمُورُ اللَّائِمَانَ مَفْعُولًا وَإِلَى ٱللَّهِ تُرْجَعُ ٱلْأَمُورُ اللَّائِمَانَ مَفْعُولًا وَإِلَى ٱللَّهِ تُرْجَعُ ٱلْأَمُورُ اللَّائِمَانَ ١٠٠٠ - المَانَفَانَ ١٠٠٠ - المَانَفَانَ ١٠٠٠ - اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللْلِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللللِّهُ اللللِهُ اللَّهُ اللَّ

### علاج القرآن لهذه النعرة:

عرض القرآن الكريم هذه النعرة من خلال الحيثيات التي جعلت صاحب الجنة ينحو هذا النحو ويتلبس بهذا الأمر الذي نتج عنه العجب والغرور والاعتداد بالنفس والمال ﴿ أَنَا أَكَ تَرُمِنكَ مَالًا وَأَعَزُ نَفَرًا ﴾ [الكنف: ٢٠]، والاعتداد بالنفس والمال ﴿ أَنَا أَكَ بَرُمِنكَ مَالًا وَأَعَزُ نَفَرًا ﴾ [الكنف: ٢٠]، حين سلك فيها منهج وعادة المكذبين لرسلهم، قال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا فِي وَيَا الله عَلَى الله وَ مَا أَرُسِلْتُم بِهِ عَلَيْوُونَ ﴿ وَمَا أَوْلَا الله وَ الله والله و

# ١. التحذير من الكفر.

لا شك أن الكفر هو أساس كل شر وسبب كل ضلال وبلاء، وعلى رأس ذلك الكفر بالله والإشراك به وتكذيب موعوده، وهو السبيل إلى الخلود في النار وعدم دخول الجنة، قال سبحانه: ﴿ وَمَن يَكُ فُرُ بِٱللَّهِ وَمَلَآبِكُتِهِ عَلَا النار وعدم دخول الجنة، قال سبحانه: ﴿ وَمَن يَكُ فُرُ بِٱللَّهِ وَمَلَآبِكُتِهِ عَلَا اللهِ النِسَاء : ١٣٦]، وقال: وَكُنْبُهِ عِورُ سُلِهِ عَوَالُهُ وَالْمَا فَعَدَ ضَلَّ ضَلَا لَا بَعِيدًا ﴾ [النِسَاء : ١٣٦]، وقال:

لذا نجد أن صاحبه أول ما بدأ في بيان هذا الأمر أن ذكره بعدم الشرك بالله والكفر به فقال: ﴿ قَالَ لَهُ وَصَاحِبُهُ وَهُ وَهُ وَيُحَاوِرُهُ وَ أَكَفَرَتَ بِٱللَّهِ وَالْكَفر به فقال: ﴿ قَالَ لَهُ وَصَاحِبُهُ وَهُ وَهُ وَيُحَاوِرُهُ وَ أَكَوْرَكِ بَاللَّهُ وَلِي لَا لَكُو مِن تُرَابِ ثُرُ مِن نُطُفَةٍ ثُمّ سَوّباك رَجُلًا ﴿ اللَّهُ مِن اللَّهِ الذي باستقامته يدخل وَلا أُشْرِكُ بِرِين أَحَدًا ﴾ [الكفف: ٣٧ - ٢٨]، فبدأ بالمهم الذي باستقامته يدخل الإنسان في دائرة الإسلام، وبانحلاله يخرج منه، وهو عماد هذا الأمر؛ فإن هو آمن وعمل صاحبًا سلم ونجا، وإن هو كفر فقد عرَّض نفسه لويلات الكفر، فحصل له الطرد والإبعاد عن رحمة الله، قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَعَنَ ٱلْكَوْرِينَ وَأَعَدَّلَهُمْ سَعِيرًا ﴾ [الأخرَاب: ١٠٤]، وبذلك يحل عليه فساد دنياه بخسارة ما كان يعتد به من المال والعزة بالأنصار، وفسدت عليه آخرته فحل به المقت وعُذب بالنار وحُلد فيها عياذًا بالله.

## ٢. التذكير بالأصل.

التذكير بأصل الشيء سبب لإعمال الذهن والفكر، فإذا عرف الإنسان أصل تكوينه ومراحل خلقه وأطوار نشأته، وربط ذلك كله بموجد هذه الأشياء ومنشئها، وما هو الغرض من هذا الأمر، وإلى أين مآله، ساقه هذا الأمر إلى

التذكر في الانسياق وراء رغباته من عدمه، وجعل الميزان في ذلك والضابط في عرض ما يريد؛ هو سلامة هذا الأمر بالنسبة للمنشئ، فإن تعارض هذا الأمر مع الأصل دفع الفعل، وإن استقام معه أتم الأمر.

وهذا ما فعله الصاحب الناصح مع صاحب الجنتين، فذكَّره بأن الذي خلقك هو الله الذي كفرت به وأعرضت عنه، فهو من أنشأك من العدم فخلق أباك من تراب، ثم جعل تناسلك من الزوجين الذكر والأنثى من نطفة إذا تمني، ثم بعد ذلك تدرجت في الحياة من الطفولة إلى الشباب حتى أصبحت رجلًا في خِلقة سوية لا يقدر على ذلك كله إلا الله الخالق عَظِل، فقال له: ﴿ أَكَفَرْتَ بِٱلَّذِي خَلَقَكَ مِن تُرَابِ ثُمَّ مِن نُطْفَةِ ثُمَّ سَوَّىٰكَ رَجُلًا ﴾ [الكهف: ٢٧]، وهذا دافع قوي في صد هذه النعرة بقياس أصل الأمر؛ ليتبين له أنهم في الخلق سواء فلا تفاضل بينهم في أصل هذا الأمر، قال سبحانه: ﴿ يَمَّأُنُّهُا ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقُنَّكُمُ مِّن ذَكَرِ وَأَنْتَى وَجَعَلْنَكُمْ شُعُوبًا وَقَبَآبِلَ لِتَعَارَفُواْ إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ ٱللَّهِ أَتَقَدُمْ ﴿ [الخُبُرَات: ١٦]، بل وحتى التدرج في الخلق من الصغر إلى الكبر ومن الجهل إلى العلم ومن الضعف إلى القوة كل ذلك يدل على أصل الشيء ونشأته وعجزه وضعفه، قال سبحانه: ﴿ وَٱللَّهُ أَخْرَجَكُم مِّنْ بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ لَا تَعْلَمُونَ شَيْعًا وَجَعَلَ لَكُمُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَرَ وَٱلْأَفَادَةَ لَعَلَّكُمْ تَشَكُّرُونَ ﴾ [النَّخل: ٧٨]، ولله الحكمة البالغة فهو المتفضل بالعطاء المصرف للقضاء يخلق ما يشاء ويختار.

# ٣. الإرشاد إلى الشكر وإسناد الحول والقوة إلى الله.

من أوجب الأمور المانحة للنعمة والجالبة للسعادة شكر ما أنعم الله به على العبد، وبالشكر تدوم النعم وتزيد العطايا وتحصل البركة، وكل هذه النعمة لا تحصل للعبد إلا بحول الله وقوته وإعانته.

لذا نجد أن الصاحب هنا وجّه صاحب الجنتين إلى دفع هذه النعرة بشكر نعم الله عليه، وإسناد هذا الفضل والإنعام لله، وأنَّ حاصل ذلك كله لا يتم إلا بحول الله وقوته، فهو المانح وهو المانع، ولو لا فضل الله ورحمته ما حصل له هذا العطاء، وحذره كذلك من كفر النعمة وعدم شكرها، فقال: ﴿ وَلُولًا إِذْ وَكُلُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ ال

وكفر النعمة سبب رئيس لزوال نعم الله على الإنسان، قال تعالى: ﴿ وَضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَ لَا قَرْيَةً كَانَتْ ءَامِنَةً مُّطْمَبِنَّةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِّن كُلِّ مَكَانِ فَكَفَرَتْ بِأَنْهُمِ ٱللَّهِ فَأَذَاقَهَا ٱللَّهُ لِبَاسَ ٱلْجُوعِ وَٱلْخَوْفِ بِمَاكَانُواْ يَصِّبَعُونَ ﴾ [النَّخل: ١١٢]، وقد جمع صاحب الجنتين بين المحظورين؛ الكفر بالله والكفر بنعمته عليه؛ لذا حاق به سوء المنقلب فأحيط بما أُنعم عليه به وجعل جنته خاوية على عروشها، وبطل ماكان يعتد به من النُّصار ولم يكن منتصرًا لنفسه في شيء، قال سبحانه: ﴿وَأَحِيطَ بِثَمَرِهِ عَلَى مَا أَنفَقَ فِيهَا وَهِيَ خَاوِيَةٌ عَلَى مَا أَنفَقَ فِيهَا وَهِي خَاوِيَةٌ عَلَى عُرُوشِهَا وَيَقُولُ يَكَيَّتَنِي لَمُ أُشِّرِكَ بِرَبِّيٓ أَحَدًا ١٠ وَلَمْ تَكُن لَّهُ وفِئَةٌ يُنصُرُونَهُ و مِن دُونِ ٱللَّهِ وَمَا كَانَ مُنتَصِمًا ۞ هُنَالِكَ ٱلْوَلَيَةُ لِلَّهِ ٱلْحَقَّ هُوَخَيْرٌ ثَوَابًا وَخَيْرٌ عُقَيًا ﴿ [الكَهْف: ١٢ -١٤].

# المطلب الثاني: نعرة قارون على قومه

## الحدث:

قارون من قوم موسى التَكْيُّلُا وعشيرته، وهو ابن عمه لأبيه وأمه، فقارون هو: قارون بن يصهر بن قاهث، وموسى التَكَيُّلاً: هو موسى بن عمران بن قاهث.

وقد أمد الله قارون بالنعم تلو النعم فلم يشكر، قال قتادة: "وكان يسمى المنوّر من حُسن صوته بالتوراة، ولكن عدوّ الله نافق، كما نافق السامري، فأهلكه البغى"(۱).

ولقد بغى قارون على قومه فتجاوز الحد في الكبر والتجبر عليهم في ملبسه وكثرة ماله، وقد أعطاه الله من كنوز الأموال حتى وصل الأمر بأن تُحمل المفاتيح التي يفتح بها الأبواب والخزائن على ستين بغلًا أغرًا محجَّلًا، وذلك لكبر هذه المفاتيح وعظمها وثقلها وإنها لتنوء بالجماعة الكثيرة من ذلك.

<sup>(</sup>۱) جامع البيان للطبري (۲۱/۱۸).

ثم تابعوا هذا النصح والإرشاد مرة أخرى وقالوا له: لا تبغ على قومك بكثرة المال الذي وهبه لك ربك، واجعل هذا المال في طاعته، والتمس به وجه الله و التوسعة على الناس والمحتاج لها في الدنيا رجاء ثواب الله في الآخرة. وهم يقولون ذلك نبهوه على أن مرادهم ليس صده عن التمتع بما أنعم الله عليه في الدنيا، فَدَعَوه إلى أن يأخذ منها حظه ونصيبه فيما أحل الله له ففيه الغنية والكفاية، وليكن عملك فيها بما ينجيك من عقاب الله، فيكون العمل في دنياك لآخرتك؛ ولن تجد فيها إلا ما قدمت لها مما رزقك الله فيها.

وما زال القوم يتابعون له النصح تلو النصح فيوجهونه بالإحسان في إنفاق هذه النعم التي حباه الله بها في الدنيا؛ ليكون الإنفاق في وجوهه وسبله، فيحسن في ذلك كما أحسن الله عليه بالبسط والتوسعة عليه في ذلك، وينهونه عن ضده من فساد وتلمس ما حرّم الله عليه من البغي على قومه والطغيان عليهم؛ لأن الله لا يحب المفسدين أهل البغى والمعاصى.

ولقد جاءهم الجواب من قارون بعد هذا النصح والتوجيه بغير ما يأملون منه في صورة تنبئ عن الغرور والتكبر قائلًا لهم: إنما أوتيت هذه الكنوز والأموال والخيرات على فضل علم عندي قد علمه الله مني، فرضي بذلك عني وزادين من النعيم، بل وفضلني بمذا المال عليكم؛ لعلمه بفضلي ومكانتي منكم، وما هي إلا فتنة كما أخبر الله على بذلك فقال: ﴿ فَإِذَا مَسَ ٱلِّإِنْسَانَ ضُرَّدُ كَانَا تُمَّ

إِذَا خَوَّلْنَهُ نِعْمَةً مِّنَّا قَالَ إِنَّمَا أُوتِيتُهُ عَلَى عِلْمٍ بَلْ هِيَ فِتْنَةٌ وَلَاكِنَّ أَوْتِيتُهُ وَعَلَى عِلْمٍ بَلْ هِيَ فِتْنَةٌ وَلَاكِنَّ أَوْتِيتُهُ وَعَلَى عِلْمٍ بَلْ هِيَ فِتْنَةٌ وَلَاكِنَ أَوْتِيتُهُ وَعَلَى عِلْمٍ بَلْ هِي فِتْنَةٌ وَلَاكِنَ أَوْتِيتُهُ وَلَاكِنَ أَوْتِيتُهُ وَاللَّهُ وَلَاكُونَ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ اللَّالِمُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّالِمُ اللَّالِمُ اللَّالِمُ اللَّالِمُ اللَّالِمُ اللِلللَّةُ اللَّلِمُ اللَّالِمُ اللَّالِمُ اللِمُولَّ لَلْمُولِلَّا لَا

ثم إن قارون خرج على قومه في صورة يملؤها غرور النفس والعجب والكبر، وهو في كامل زينته من مركب وملبس وحشد وموكب، وقد ذُكر أنهم خرجوا على أربعة آلاف دابة، فقال الذين يريدون زينة الحياة الدنيا حينئذ: يا ليتنا أعطينا من النعم مثل ما أعطى قارون فإنه لذو حظ ونصيب بالغ من الدنيا.

في حين كان رد الفريق المؤمن وهم الذين أوتوا العلم بالله، حين رأوا قارون في كامل زينته خارجًا عليهم، فقالوا للذين قالوا: يا ليت لنا مثل ما أوتي قارون: ويلكم! ألا تتقون الله، فإن ثواب الله وجزاءه إنما هو لمن آمن وعمل الأعمال الصالحة، وقدم في حياته لما بعد مماته، فإن ذلك والله خير مما أوتي قارون من

<sup>(</sup>١) ينظر: جامع البيان للطبري (٢٢١/٢٠).

زينته، بل خير من الدنيا كلها، ولا يوفق لهذه الأعمال إلا من صابر وصبر وآثر ما عند الله من جزيل الثواب.

ثم جاءت النتيجة الحتمية لهذا الفعل فخسف الله بقارون وبداره وما فيها ومن فيها من الأهل والجلساء الذين كانوا على شاكلته، ولم ينفعه حشده ولا جنده، ولم يكن له فئة ينصرونه مما نزل به من السخط، ولا كان هو ممن ينتصر لنفسه فيدفع ما أحل الله به من نقم.

وأصبح الذين تمنّوا مكانه بالأمس قبل أن ينزل به العذاب والخسف يقولون: ألم تر أن الله يبسط الرزق ويوسّعه على من يشاء من خلقه، ويضيق على من يشاء من خلقه ويقتر عليه، ولولا تفضل الله علينا وصرفه عنا ما كنا نتمناه بالأمس لخسف بنا مع من خسف بمم؛ فإنه لا يفلح الكافرون ولا تنجح طلباتهم(۱).

## النعرة هنا:

قول قارون: ﴿ إِنَّمَآ أُورِيتُهُ وعَلَى عِلْمٍ عِندِيٓ ﴾ [القَصَص: ٧٨].

# أسباب هذه النعرة:

ارتكزت هذه النعرة على أمر واحد: وهو أن سبب هذه النعم والخيرات هو علمه بطريقة الحصول عليها فقط؛ غافلًا عن توفيق الله وفضله، وقد دفعه ظنه لذلك من خلال الغرور والاعتداد بالنفس في نسبة هذا الفضل إلى معرفته وقدرته وعلمه، ناسيًا ومتناسيًا فضل الله عليه.

<sup>(</sup>١) ينظر: جامع البيان للطبري (١٨/ ٣٠٢ – ٣٤٢).

والعلم من أقوى الأسلحة التي تنفع الناس، بل والعليم من أسماء الله وقد وسع علمه كل شيء، والعلم هو ما يورِّثه الأنبياء لا المال، وبه تحيا القلوب وتنار الدروب ويحصل به المقصود، وفضل العلم والعالم والمتعلم بين وظاهر، ولذا حصت الخشية بالعالم لميزة علمه وفهمه عن غيره، فقال سبحانه: ﴿ وَمِنَ النّاسِ وَالدّوَاتِ وَالْأَنْعَلَمِ مُخْتَلِفٌ أَلُوانُهُ وكَذَالِكُ إِنَّمَا يَخَشَى اللّهَ مِنْ عَبَادِهِ الْعُلَمَ مُؤُ إِنَّ اللّهَ عَزِيزُعَفُورٌ ﴾ وفاهر، والتاليق الله على الله على الله على الله على الله على الله عنه الذين اختصهم الله عنه ولا وشرًا وما الله عنه الذين العلم من الأعمال المستمر أثرها بعد الممات يقُولُونَ عَامَنَ ابِهِ الله عنه عنه إلا من صَدَقَةٍ جَارِيَةٍ. أَوْ عِلْمٍ يُنْتَقَعُ الْإِنْسَانُ انْقَطَعَ عَنْهُ عَمَلُهُ إِلّا مِنْ ثَلَاثَةٍ: إِلّا مِنْ صَدَقَةٍ جَارِيَةٍ. أَوْ عِلْمٍ يُنْتَقَعُ بِهِ. أو ولد صالح يدعو له»(۱).

وبه أيضًا يحصل الاغترار والكبر والحسد كما حصل مع قارون، "قال يوسف بن الحسين: في الدنيا طغيانان: طغيان العلم، وطغيان المال، والذي ينجيك من طغيان المال الزهد فيه". (٢)

ونقيض العلم الجهل وهو من أدق الأمور التي يحصل بها الضرر على الناس، ولو كان ادعاء قارون صحيحًا لأفاده علمه، بل هو الجهل حقيقة، والله يقول:

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۱۲۵۰/۳) حديث رقم (۱۶۳۱)، كتاب الوصية، باب ما يلحق الإنسان من الثواب بعد وفاته.

<sup>(</sup>٢) حلية الأولياء وطبقات الأصفياء لأبي نعيم الأصبهاني (١٠/ ٢٣٩).

﴿ وَالتَّقُواْ ٱللَّهَ وَيُعَلِّمُ كُمُ ٱللَّهُ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَحْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [البَقرَة : ١٨٨]، ولقد حذر الله وَ الله وَ الله عَمَا الله عَمَا الأشياء من خلال العلم بها فقال سبحانه: ﴿ حَتَى إِذَا أَخَذَتِ ٱلْأَرْضُ زُخُرُفَهَا وَٱزَّيَّنَتُ وَظَنَّ أَهُلُهَا أَنْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ ال

وهذا يثبت أن طغيان العلم يجلب على الإنسان الكبر والعجب والاغترار، فإذا صادف هوى غشى القلب وغطاه، فلم يزده علمه إلا خسارًا، قال سبحانه: ﴿ أَفَرَءَيْتَ مَنِ ٱتَّخَذَ إِلَهَهُ وهُولُهُ وَأَضَلَّهُ ٱللَّهُ عَلَى عِلْمِ وَخَتَرَ عَلَى سَمْعِهِ عِلَى سَمْعِهِ وَقَلْمِهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ عِضَوَةً فَمَن يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ ٱللَّهِ أَفَلَا تَذَكَّرُ وَنَ ﴾ [الجائية: وقَلْمِهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ عِضَوَةً فَمَن يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ ٱللّهِ أَفَلَا تَذَكَّرُ وَنَ ﴾ [الجائية: ١٦].

# علاج القرآن لهذه النعرة:

جاء العلاج القرآني لهذه النعرة في ثنايا قصة قارون ومحاورة أهل الإيمان له، وقد تركز علاج هذه المشكلة في النقاط التالية:

# 1. التحذير من الفرح.

ويقصد بالفرح هنا ما ذكره المفسرون(١)، وهو الأشر والمرح والتبطر والمنطر والمرح المفسود، ولذا والتفاخر، فالفرح المقصود به هنا الفرح المذموم وهو خلاف الفرح المحمود، ولذا قال سبحانه: ﴿ قُلُ بِفَضَهِ لِ ٱللَّهِ وَبِرَحْمَتِهِ عَ فَبِذَا لِكَ فَلْيَفْ رَحُواً هُوَ حَيْرٌ مِّمَا اللهِ عَلَيْ اللَّهِ وَبِرَحْمَتِهِ عَلَيْ اللَّهِ فَإِلَاكَ فَلْيَفْ رَحُواً هُوَ حَيْرٌ مِّمَا اللهِ عَلَيْ اللَّهِ وَبِرَحْمَتِهِ عَلَيْ اللَّهِ وَبِرَحْمَتِهِ عَلَيْ اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَةُ وَلَا اللّهُ فَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَّهُ وَلَّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلَّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُلّالِي وَاللّهُ وَلَّا لَاللّهُ وَلَّا اللّهُ وَلّهُ وَلَّاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّ

<sup>(</sup>١) ينظر: التفسير البسيط للواحدي (١٧/٥٥٤).

يَجْمَعُونَ ﴾ آيُونُس: ٥٨]، وروى أبو هريرة هي قال: قال رسول الله هي: «للهُ أَشَدُ فَرَحًا بِتَوْبَةِ أَحَدِكُمْ مِنْ أَحَدِكُمْ بِضَالَّتِهِ إِذَا وَجَدَهَا»(١).

فالفرح المذموم هو النتيجة الطبيعية للأشر والبطر والجمع والتباهي ونحوها، وقد ذم الله هذا النوع من الفرح في كتابه فقال سبحانه: ﴿ وَالْكُمْ بِمَا كُنْتُمْ وَقَلْ اللّهِ هذا النوع من الفرح في كتابه فقال سبحانه: ﴿ وَقَالَ: ﴿ وَقَالَ: ﴿ وَقَالَ بَعْنَ رَا لَحْقِ وَبِمَا كُنْتُمْ تَمْرَحُونَ ﴾ [عَافِر: ١٧٥]، وقال: ﴿ وَلَيِنْ أَذَقُن لُهُ نَعْمَا هَ بَعْدَ حَسَرًا عَمَسَتُهُ لَيَ قُولَنَ ذَهَبَ السّيّعَاتُ عَنِي وَلَيْنَ أَذَقُن لُهُ نَعْمَا عَبَعْ حَسَرَا عَلَى قارون أن يفرح إِنَّهُ وَلَفَ رَحُ فَخُورٌ ﴾ [هود: ١٠]، وهذا ما خافه المؤمنون على قارون أن يفرح بكثرة المال فلا ينسب الفضل لله ولا يشكره عليه، فمن كان فرحه بالمال في بكثرة المال فلا ينسب الفضل لله ولا يشكره عليه، فمن كان فرحه بالمال في غير محله، وساقه إلى بغض ربه ونفي عنه محبته ﴿ إِنَّ اللّهَ لَا يُحْتَ اللّهَ لَا يُحْتَ اللّهَ وَلا يَعْضَ ربه ونفي عنه محبته ﴿ إِنَّ اللّهَ لَا يُحْتَ اللّهَ وَلا يَعْضَ ربه ونفي عنه محبته ﴿ إِنَّ اللّهَ لَا يُحْتَ اللّهُ لَا يُحْتَ اللّهُ وَلا يَعْضَ ربه ونفي عنه محبته ﴿ إِنَّ اللّهَ لَا يُحْتَ اللّهُ لَيْ عَلَى اللّهُ وَلا يَعْضَ ربه ونفي عنه محبته ﴿ إِنَّ اللّهُ لَا يُحْتَ اللّهُ وَلا يَعْضَ ربه ونفي عنه محبته ﴿ إِنَّ اللّهُ لَا يُحْتَ اللّهُ وَلا يَعْضَ ربه ونفي عنه محبته ﴿ إِنَّ اللّهُ وَلا يَتُونُ اللّهُ وَلا يَعْضُ ربه ونفي عنه عبته ﴿ إِنَّ اللّهُ وَلا يَنْ اللّهُ وَلا يَعْضَ ربه ونفي عنه عبته ﴿ إِنَّ اللّهُ عَنْ يَعْمُ اللّهُ وَلَا اللّهُ لَا يُعْتَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

# ٢. أن يكون العمل وفق طاعة الله مبتغيًا بذلك الدار الآخرة.

هذا هو التوجيه الثاني لقارون ﴿ وَٱبْتَغِ فِي مَا عَالَكُ ٱللَّهُ ٱلدَّارَ ٱلْآخِرَةَ ﴾ [القَصَص: ٧٧]، وهو أن يجعل كل أعماله خالصة لله وفق طاعته راجيًا بذلك رحمة ربه مبتغيًا به الدار الآخرة، شاكرًا غير كافر، فكل عمل لا يقصد به أولًا وجه الله وَ الله وَ الله وَ وَ ل عمل لا يتم وفق طاعته ومنهج رسوله لا فائدة منه

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۲۱۰۲/۶) حديث رقم (۲٦٧٥)، كتاب التوبة، باب في الحض على التوبة والفرح كا.

<sup>(</sup>٢) ينظر: موسوعة نضرة النعيم في مكارم أخلاق الرسول الكريم ﷺ (٣٠٩٣/٧).

قال سبحانه: ﴿ وَأَطِيعُواْ ٱللّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ فَإِن تَوَلَّيْ تُمْ فَإِن تَوَلَّيْ تُمْ فَإِن تَعَالَى رَسُولِنَا ٱلْبَلَاعُ ٱلْمُبِينُ ﴾ اللّهَ وأطيعُواْ الرّسُولَ فَإِن تَوَلّ بالمؤمن أن تكون حياته وسكناته كلها وفق طاعة الله، والله يقول: ﴿ ثُمَّ أَوْرَثَنَا ٱلْكِتَبَ ٱلّذِينَ الصّطَفَيْ عَامِنَ عِبَادِنًا فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُم مُّ قُتَصِدٌ وَمِنْهُم مَّ اللهُ مَن عِبَادِنًا فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُم مُّ اللّهُ وَمِنْهُم مَن عَبَادِنًا فَمِنْهُمْ فَوَ الْفَضْلُ ٱلْكَيْبِيرُ ﴾ ومناه من الله في الله ف

وهذه الطاعة المبتغى بما رحمة الله والجنة؛ هي السبيل القويم لسلوك منهج الحق، والله وَعَلَّ يقول: ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللهِ وَمَن يُطِع اللهَ وَرَسُولَهُ وَ يُدَخِلُهُ جَنَّاتِ تَجْرِي مِن تَحْتِهَ الْلاَّنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا يُدُخِلُهُ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَ الْلاَّنْهَارُ خَلِدِينَ فِيها يُدُخِلُهُ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِها الْلاَّنْهَارُ خَلِدِينَ فِيها يُدُخِلُهُ وَمَن يُطِع اللهَ وَذَالِكَ الْمَعْظِيمُ ﴾ [النِسَاء: ١٦]، ويقول سبحانه، ﴿ وَمَن يُطِع اللهَ وَالرَّسُولَ فَأُولَتِ إِلَى مَعَ النَّذِينَ أَنْعَمَ اللهَ عَلَيْهِم مِّنَ النَّبِيتِينَ وَالشَّهَ دَاءً عَلَيْهِم مِّنَ النِّسَاء: ١٦٥]. وألصِّ لِيقِينَ وَالشَّهُ دَاتِهِ وَالصَّلِحِينَ وَحَسُنَ أَوْلَتِ فِي وَالسَّيهَ النِسَاء: ١٦٥].

وهي الصارف العظيم عن مزلق الباطل والخطأ، والله وعلى يقول: ﴿ وَمَن يَعْصِ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدّ حُدُودَهُ وَيُدْخِلُهُ نَارًا خَلِدًا فِيهَا وَلَهُ وَعَذَابُ مُّ هِينُ ﴾ [النِّسَاء: ١١]، ويقول: ﴿ وَمَن يَعْصِ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَ وَلَمُ فَلَهُ وَكَسُولَهُ وَ فَقَدَ خَلَ اللّهَ عَصِ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَ فَقَدَ خَلَ اللّهَ عَلَى اللّهَ وَرَسُولَهُ وَ فَقَدَ خَلَ اللّهَ عَلَى اللّهَ عَرَاب : ٢٦]، وقد عرف المؤمنون حقيقة هذه الطاعة وأثرها ومساقها فأرشدوا قارون إليها.

## ٣. عدم إهمال الحياة الدنيا.

جاء التوجيه الثالث من المؤمنين بقولهم: ﴿ وَلَا تَنسَ نَصِيبَكَ مِنَ المؤمنين بقولهم: ﴿ وَلَا تَنسَ نَصِيبَكَ مِن اللَّهُ أَيّا ﴾ [القَصَص: ٧٧]، يقول الطبري ﴿ اللَّهُ اللَّهُ

وهذا هو المنهج الصحيح وفي هذا يقول النبي الله المع النبي المع اللانصراف عن الدنيا بترك متاعها الذي أحله الله أبي عليهم ذلك، ووجههم إلى الطريق الصحيح، يقول أنس المه إن نفرًا من أصحاب النبي المع سألوا أزواج النبي عن عمله في السر، فقال بعضهم: لا أتزوج النساء، وقال بعضهم: لا آكل اللحم، وقال بعضهم: لا أنام على فراش، فحمد الله، وأثنى عليه، فقال: «مَا بَالُ أَقْوَامٍ قَالُوا كَذَا وَكَذَا، لَكِنِي أُصَلِّي وَأَنَامُ، وَأَصُومُ وَأُفْطِرُ، وَأَتَزَوَّجُ النِسَاء، فَمَنْ رَغِبَ عَنْ سُنَتِي فَلَيْسَ مِنِي» (٣).

(١) جامع البيان (٢/١٨).

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (٢١٠٧/٤) حديث رقم (٢٧٥٠)، كتاب التوبة، باب فضل دوام الذكر والفكر في أمور الآخرة، والمراقبة، وجواز ترك ذلك في بعض الأوقات، والاشتغال بالدنيا.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه، رواه البخاري (٩/٥) حديث رقم (٤٧٧٦) كتاب النكاح، باب الترغيب في النكاح. ؛ ومسلم واللفظ له (١٠٢٠/٢) حديث رقم (٤٠١)، كتاب النكاح، باب استحباب النكاح لمن تاقت نفسه إليه ووجد مؤنه، واشتغال من عجز عن المؤن بالصوم.

وعلى هذا فجوهر هذا الأمر أن يكون فيما يحب الله ويرضاه، فلا يترك الإنسان أن يطلب حظه من الرزق الحلال في صحته وشبابه وغناه ومأكله ومشربه وفي كل ملذات الدنيا من غير إسراف ولا تقتير، وهذا فهم عميق من المؤمنين الناصحين للتوسط في الأمور كلها (۱).

## ٤. الإحسان.

الإحسان باب واسع خصب مجاله، وهو ضد الإساءة، وهو على وجهين: أحدهما: الإنعام على الغير. ومنه: أحسن إلى فلان.

والثاني: الإحسان في الفعل. وذلك إذا علم علمًا حسنًا، أو عمل عملًا حسنًا(٢).

والله وَعَلَىٰ يَجازي على الإحسان إحسانًا، يقول سبحانه: ﴿ هَلَ جَزَاءُ الْإِحْسَانِ إِلَّا ٱلْإِحْسَانُ ﴾ [الرَّعْمَن : ١٦]، ويأمر بذلك، فيقول سبحانه: ﴿ وَأَحْسِنُوا ۚ إِنَّ ٱللّهَ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [البَقَرَةِ : ١٩٥]، ويقول النبي هَذ: «إِنَّ اللهَ كَتَبَ الْإِحْسَانَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ» (٢)، وفي هذا يقول المؤمنون لقارون: ﴿ وَأَحْسِن كُمَّ الْمُحْسَانَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ» (٢)، وفي هذا يقول المؤمنون لقارون: ﴿ وَأَحْسِن كُمَّ الْمُحْسَانَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ » (٢)، وهذا هو جوهر العلاقات وقائد روابط المجتمعات.

<sup>(</sup>١) ينظر: التفسير البسيط للواحدي (١٧/١٧).

<sup>(</sup>٢) ينظر: المفردات في غريب القرآن للراغب الأصفهاني (ص٢٣٦).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (١٥٤٨/٣) حديث رقم (١٩٥٥)، كتاب الصيد والذبائح وما يؤكل من الحيوان، باب الأمر بإحسان الذبح والقتل، وتحديد الشفرة.

في حين أن الإساءة لا تنتج إلا عن جهل وعجز يتبعه قصور، وهنا نجد المؤمنين عرفوا حقيقة الإحسان وعاقبته، فوجهوا قارون لذلك وهم عارفون ثمرته العظمى المتمثلة في المعية والمحبة من الله عجل يقول سبحانه: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ الْغَطْمَى المتمثلة في المعية والمحبة من الله عجل النَّخل: ١٦٨ ويقول: ﴿ وَأَنفِقُواْ فِي النَّعْلَ اللَّهَ يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ ﴾ اللَّذِينَ اللَّهَ وَلَا تُلقُواْ بِأَيْدِيكُمْ إِلَى التَّهُ لُكَةِ وَأَحْسِنُونَ ﴾ [التَّعْلُ اللَّه يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ ﴾ الله عَبْران: ١٩٠١] ويقول: ﴿ وَالضَّرَآءِ وَالضَّرَآءِ وَالضَّرَآءِ وَالْضَرَاءِ وَالْمَافِينَ ﴾ ويقول: ﴿ وَالنَّاسُ وَاللَّهُ يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ ﴾ ويقول: ﴿ وَالنَّاسِ وَاللّهُ يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ ﴾ والنَّون الله عنزان: ١٣١٤.

# ٥. النهي عن الفساد.

الفساد داء عظيم وشر جسيم، يخرج به فاعله عن الاعتدال، ويغير ما كان عليه من الصلاح، سواء في ذلك قليله وكثيره، ويستعمل ذلك في النفس، والبدن، والأشياء الخارجة عن الاستقامة(١)، قال سبحانه: ﴿ وَلَا تُفُسِدُ وَالْفِي اللَّهُ مِن الْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِحَالَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّ وَالَّا لَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالّ

وبادرت الملائكة سؤال ربها عند خلق آدم الطَّيِّ – وهو أعلم بهم – أن يكون من المفسدين في الأرض إشعارًا منهم بخطورة الفساد وسفك الدماء، فقال سبحانه: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَكَيِكَةِ إِنِي جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوٓا

<sup>(</sup>١) ينظر: المفردات في غريب القرآن للراغب الأصفهاني (ص٦٣٦) ؛ ونزهة الأعين النواظر في علم الوجوه والنظائر لابن الجوزي (ص٤٦٩).

أَتَجَعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِّمَآءَ وَنَحَنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُعَنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِّى أَعَلَمُ مَا لَا تَعَلَمُونَ ﴾ البَقَرَةِ: ٢٠].

وعذب الله قوم صالح بسبب فساد ثلة منهم فشمل العذاب الجميع حين لم يُنكر عليهم قومهم ولم يمنعوهم من فعلتهم، فقال سبحانه ﴿وَكَانَ فِي اللَّمَدِينَةِ يَسْعَةُ رَهْطٍ يُفْسِدُونَ فِي اللَّارْضِ وَلَا يُصْلِحُونَ ﴾ النَّمَل : المَدينَةِ يَسْعَةُ رَهْطٍ يُفْسِدُونَ فِي اللَّارْضِ وَلَا يُصْلِحُونَ ﴾ النَّمَل : ١٨٤].

وقد حذر الله ﴿ إِنَّ مَا جَزَآؤُ اللَّهِ عَلَى فاعله فقال سبحانه: ﴿ إِنَّ مَا جَزَآؤُ اللَّهِ عَلَى فَاعِله فقال سبحانه: ﴿ إِنَّ مَا جَزَآؤُ اللَّهِ يَكُونَ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَيَسْعَوْنَ فِي ٱلْأَرْضِ فَسَادًا أَن يُقَتَّلُواْ أَوْ يُصَلَّبُواْ أَوْ تُقَطّعَ أَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُم مِّنْ خِلَفٍ فَسَادًا أَن يُقَتَّلُواْ أَوْ يُصَلّبُواْ أَوْ تُقطّع أَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُم مِّنْ خِلَفٍ فَسَادًا أَن يُقَتّلُواْ أَوْ يُصَلّبُواْ أَوْ تُقطّع أَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُم مِّنْ خِلَفٍ اللّهُ مِن اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ فَي اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

 بِعَايَلِتِنَآ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَلِإِيْهِ عِفَظَامُواْ بِهَا فَأَنظُرْ كَيْفَكَانَ عَلَقِبَةُ الْمُفْسِدِينَ اللَّغَرَاف: ١٠٣.

# ٦. التحذير من عدم محبة الله.

هذه الوسيلة في النصح مرتبطة بما قبلها ومؤكدة لمضمونها، فإن سبيل الفساد ومؤدّاه واحد لا محالة، فمن بغى على الناس وصد عنهم في غرور وكبر أفسد في الأرض، ومن أفسد في الأرض فقد جلب على نفسه عدم محبة الله بسبب بغيه ومعصيته، وهذا يدل على المقت من الله والبغض وسيجازيهم على ذلك ﴿ إِنَّ ٱلدَّهَ لَا يُحِبُّ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ [القَصَص: ٧٧].

#### الخاتمة

الحمد لله على التمام فهو صاحب الفضل والإنعام، له الحمد في الأولى والآخرة وإليه المرجع والمآل.

فهذه أهم النتائج التي توصل إليها الباحث من خلال هذا البحث، يليها توصية حول هذا الموضوع، أسأل الله أن ينفع بها.

## النتائج:

- المعنى الجامع للنَّعرة هو: كل أمر يُهَمُّ به نتج عن الجهل، وصاحَبَه نظرةً وعلوٌ في النفس.
  - ٢. النعرات من أخطر وأشد الآفات التي تفتك بالإنسان ومجتمعه.
- ٣. تنوعت أسباب النعرة: فمنها: وفرة المال وظن الاستغناء، ومنها كثرة الجماعة والولد والناصر، ومنها طغيان العلم.
  - ٤. نعرة صاحب الجنتين كانت بسبب وفرة المال وعز الأتباع.
- ه. نعرة قارون كانت بسبب ظنه أن كل ما فيه من خير هو من مكتسبات علمه.
  - ٦. الفرح منه محمود، ومنه مذموم أهلك الله من أجله قارون ومن شاكله.
- ٧. التوسط في كل شيء مطلب ﴿ وَلَا تَنسَ نَصِيبَكَ مِنَ ٱلدُّنْيَا ﴾ [القَصَص: ٧٠].
  - ٨. المبادرة في حل المشكلة من أنجع علاجات النعرة.
- ٩. تَركز علاج نعرة صاحب الجنتين في التحذير من الكفر، والتذكير بالأصل،
   وإسناد الحول والقوة لله مع الشكر.

10. جاء علاج نعرة قارون في التحذير من الخطأ، والنهي عن الفساد، مع الإحسان والتوسط في الأمور وفق طاعة الله.

## التوصيات:

تناول هذا البحث نماذج من النعرات، ويحتاج موضوع "النعرات وعلاجها في ضوء ما ورد في القرآن الكريم" لبحث مفصل موسع، فالنعرات تُورث أسبابها؛ الغرور والبغي والعجب والكبر وغيرها، وهي أخلاق ذميمة تحتاج إلى جمع وبيان وفق موضوع محدد.

وبعد..

فماكان في هذا البحث من توفيق وصواب فمن الله وحده، وماكان فيه من خطأ أو تقصير فمن نفسي والشيطان، وأستغفر الله منهما وأتوب إليه.

وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين والحمد لله رب العالمين.

## المراجع والمصادر

- الأزهري، محمد بن أحمد. "تهذيب اللغة". (ط۱، بيروت: دار إحياء التراث العربي، ١٠٠١م).
- الأصبهاني أبو نعيم أحمد بن عبد الله. "حلية الأولياء وطبقات الأصفياء". (مصر: مطبعة السعادة، ١٣٩٤هـ).
- الأصفهاني، الحسين بن محمد المعروف بالراغب. "المفردات في غريب القرآن". تحقيق: الداودي، صفوان عدنان. (ط١، دمشق: بيروت: دار القلم، الدار الشامية، ١٤١٢هـ).
- ابن أبي الدنيا، عبد الله بن محمد. "ذم الدنيا". دراسة وتحقيق عطا، محمد عبد القادر. (ط۱، مؤسسة الكتب الثقافية، ٤١٤هـ).
- ابن الأثير، المبارك بن محمد. "النهاية في غريب الحديث والأثر". (بيروت: المكتبة العلمية، ١٣٩٩هـ).
- ابن الجوزي، عبد الرحمن بن علي. "كشف المشكل من حديث الصحيحين". تحقيق علي حسين البواب. (الرياض: دار الوطن).
- ابن الجوزي، عبد الرحمن بن علي. "نزهة الأعين النواظر في علم الوجوه والنظائر". تحقيق الراضي، محمد عبد الكريم. (ط١، بيروت: مؤسسة الرسالة، ١٤٠٤هـ).
- ابن حميد، صالح بن عبد الله. إعداد مجموعة من المختصين بإشراف إمام وخطيب الحرم المكي ابن حميد. "نضرة النعيم في مكارم أخلاق الرسول الكريم الله". (ط٤، جدة: دار الوسيلة للنشر والتوزيع).
- ابن قيم الجوزية، محمد بن أبي بكر. "زاد المعاد في هدي خير العباد". تحقيق عدة علماء، (ط٣، الرياض: دار عطاءات العلم، ١٤٤٠هـ).
- ابن قيم الجوزية، محمد بن أبي بكر. "عدة الصابرين وذخيرة الشاكرين". تحقيق: مرحبا، إسماعيل بن غازي. (ط٤، الرياض: دار عطاءات العلم، ١٤٤٠هـ).
  - ابن منظور، محمد بن مكرم. "لسان العرب". (ط٣، بيروت: دار صادر، ١٤١٤هـ).

- الزجاج، إبراهيم بن السري. "معاني القرآن وإعرابه". تحقيق شلبي، عبد الجليل عبده. (ط١، بيروت: عالم الكتب، ١٤٠٨هـ).
- البخاري، محمد بن إسماعيل. "صحيح البخاري". تحقيق د. البغا، مصطفى ديب. (ط٥، دمشق: دار ابن كثير، دار اليمامة، ٤١٤ه).
- الترمذي، محمد بن عيسى. "سنن الترمذي". تحقيق وتعليق: شاكر، أحمد محمد، وعبد الباقي، محمد فؤاد، وعوض، إبراهيم عطوة. (ط۲، مصر: شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلي، ١٣٩٥هـ).
- الجوهري، إسماعيل بن حماد. "الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية". تحقيق عطار، أحمد عبد الغفور. (ط٤، بيروت: دار العلم للملايين، ٧٠٤ هـ).
- الرازي أحمد بن فارس. "معجم مقاييس اللغة". تحقيق هارون، عبد السلام محمد. (دار الفكر، ١٣٩٩هـ).
- الشيباني، أحمد بن حنبل. "مسند الإمام أحمد بن حنبل". تحقيق: الأرناؤوط، شعيب مرشد، عادل، وآخرون. (ط۱، مؤسسة الرسالة، ١٤٢١هـ).
- الطبري، محمد بن جرير. "جامع البيان عن تأويل آي القرآن". تحقيق د. التركي، عبد الله بن عبد المحسن. (ط١، دار هجر للطباعة والنشر والتوزيع والإعلان، ١٤٢٢هـ).
- المناوي، عبد الرؤوف بن تاج العارفين. "فيض القدير شرح الجامع الصغير". (ط١، مصر: المكتبة التجارية الكبرى، ١٣٥٦هـ).
- النيسابوري، مسلم بن الحجاج. "صحيح مسلم". تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، (القاهرة: مطبعة عيسى البابي الحلبي وشركاه، ١٣٧٤هـ).
- الواحدي، علي بن أحمد. "التفسير البسيط". أصل تحقيقه في (١٥) رسالة دكتوراة بجامعة الإمام محمد بن سعود، ثم قامت لجنة علمية من الجامعة بسبكه وتنسيقه، (ط١، الرياض: عمادة البحث العلمي -جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، ٤٣٠هـ).

#### References and Sources

- al-Azharī, Muḥammad ibn Aḥmad. "Tahdhīb al-lughah". (Ṭ1, Bayrūt : Dār Iḥyā' al-Turāth al-'Arabī, 2001M).
- al-Aṣbahānī Abū Na'īm Aḥmad ibn 'Abd Allāh. "Ḥilyat al-awliyā' wa-ṭabaqāt al-aṣfiyā'". (Miṣr: Maṭba'at al-Sa'ādah, 1394h).
- al-Aṣfahānī, al-Ḥusayn ibn Muḥammad al-maʿrūf bālrāghb. "al-Mufradāt fī Gharīb al-Qurʾān". taḥqīq : al-Dāwūdī, Ṣafwān ʿAdnān. (Ṭ1, Dimashq : Bayrūt : Dār al-Qalam, al-Dār al-Shāmīyah, 1412h).
- Ibn Abī al-Dunyā, 'Abd Allāh ibn Muḥammad. "Dhamm al-Dunyā". dirāsah wa-taḥqīq 'Aṭā, Muḥammad 'Abd al-Qādir. (Ṭ1, Mu'assasat al-Kutub al-Thaqāfīyah, 1414h).
- Ibn al-Athīr, al-Mubārak ibn Muḥammad. "al-nihāyah fī Gharīb al-ḥadīth wa-al-athar". (Bayrūt : al-Maktabah al-'Ilmīyah, 1399h).
- Ibn al-Jawzī, 'Abd al-Raḥmān ibn 'Alī. "Kashf al-mushkil min Ḥadīth al-ṣaḥīḥayn". taḥqīq 'Alī Ḥusayn al-Bawwāb. (al-Riyāḍ: Dār al-waṭan).
- Ibn al-Jawzī, 'Abd al-Raḥmān ibn 'Alī. "Nuzhat al-a'yun al-nawāzir fī 'ilm al-wujūh wa-al-nazā'ir". taḥqīq al-Rāḍī, Muḥammad 'Abd al-Karīm. (Ṭ1, Bayrūt : Mu'assasat al-Risālah, 1404h).
- Ibn Ḥamīd, Ṣāliḥ ibn 'Abd Allāh. i'dād majmū'ah min al-mukhtaṣṣīn bi-ishrāf Imām wa-khaṭīb al-Ḥaram al-Makkī Ibn Ḥamīd. "Naḍrat al-Na'īm fī Makārim Akhlāq al-Rasūl al-Karīm ". (ṭ4, Jiddah : Dār al-wasīlah lil-Nashr wa-al-Tawzī').
- Ibn Qayyim al-Jawzīyah, Muḥammad ibn Abī Bakr. "Zād al-ma'ād fī Hudá Khayr al-'ibād". taḥqīq 'iddat 'ulamā', (ṭ3, al-Riyāḍ: Dār 'aṭā'āt al-'Ilm, 1440h).
- Ibn Qayyim al-Jawzīyah, Muḥammad ibn Abī Bakr. "'iddat alṣābirīn wa-dhakhīrat al-shākirīn". taḥqīq : Marḥabā, Ismā'īl ibn Ghāzī. (ṭ4, al-Riyāḍ : Dār 'aṭā'āt al-'Ilm, 1440h).
- Ibn manzūr, Muḥammad ibn Mukarram. "Lisān al-'Arab". (ṭ3, Bayrūt : Dār Ṣādir, 1414h).
- al-Zajjāj, Ibrāhīm ibn al-sirrī. "ma'ānī al-Qur'ān wa-i'rābuh". taḥqīq Shalabī, 'Abd al-Jalīl 'Abduh. (Ṭ1, Bayrūt : 'Ālam al-Kutub, 1408h).
- al-Bukhārī, Muḥammad ibn Ismā'īl. "Ṣaḥīḥ al-Bukhārī". taḥqīq D. al-Bughā, Muṣṭafá Dīb. (ṭ5, Dimashq : Dār Ibn Kathīr, Dār al-Yamāmah, 1414h).

- al-Tirmidhī, Muḥammad ibn 'Īsá. "Sunan al-Tirmidhī". taḥqīq wata'līq: Shākir, Aḥmad Muḥammad, wa-'Abd al-Bāqī, Muḥammad Fu'ād, w'wḍ, Ibrāhīm 'Aṭwah. (ṭ2, Miṣr : Sharikat Maktabat wa-Maṭba'at Muṣṭafá al-Bābī al-Ḥalabī, 1395h).
- al-Jawharī, Ismā'īl ibn Ḥammād. "al-ṣiḥāḥ Tāj al-lughah wa-ṣiḥāḥ al-'Arabīyah". taḥqīq 'Aṭṭār, Aḥmad 'Abd al-Ghafūr. (ṭ4, Bayrūt : Dār al-'Ilm lil-Malāyīn, 1407h).
- al-Rāzī Aḥmad ibn Fāris. "Mu'jam Maqāyīs al-lughah". taḥqīq Hārūn, 'Abd al-Salām Muhammad. (Dār al-Fikr, 1399h).
- al-Shaybānī, Aḥmad ibn Ḥanbal. "Musnad al-Imām Aḥmad ibn Ḥanbal". taḥqīq : al-Arnā'ūṭ, Shu'ayb Murshid, 'Ādil, waākharūn. (Ṭ1, Mu'assasat al-Risālah, 1421h).
- al-Ṭabarī, Muḥammad ibn Jarīr. "Jāmi' al-Bayān 'an Ta'wīl āy al-Qur'ān". taḥqīq D. al-Turkī, 'Abd Allāh ibn 'Abd al-Muḥsin. (Ṭ1, Dār Hajar lil-Ṭibā'ah wa-al-Nashr wa-al-Tawzī' wa-al-I'lān, 1422H).
- al-Munāwī, 'Abd al-Ra'ūf ibn Tāj al-'ārifīn. "Fayḍ al-qadīr sharḥ al-Jāmi' al-Ṣaghīr". (Ṭ1, Miṣr : al-Maktabah al-Tijārīyah al-Kubrá, 1356h).
- al-Nīsābūrī, Muslim ibn al-Ḥajjāj. "Ṣaḥīḥ Muslim". taḥqīq Muḥammad Fu'ād 'Abd al-Bāqī, (al-Qāhirah : Maṭba'at 'Īsá al-Bābī al-Halabī wa-Shurakāh, 1374h).
- al-Wāḥidī, 'Alī ibn Aḥmad. "al-tafsīr al-basīṭ". aṣl taḥqīqihi fī (15) Risālat duktūrāh bi-Jāmi'at al-Imām Muḥammad ibn Sa'ūd, thumma qāmat Lajnat 'ilmīyah min al-Jāmi'ah bsbkh watansīqihi, (Ṭ1, al-Riyāḍ: 'Imādat al-Baḥth al-'Ilmī-Jāmi'at al-Imām Muḥammad ibn Sa'ūd al-Islāmīyah, 1430h).



د. عوض إبراهيم منصور بابكر قسم الدراسات الإسلامية -كلية التربية جامعة المجمعة



## الأحاديث الواردة في تحديد مواضع الحجامة، دراسة حديثية

د. عوض إبراهيم منصور بابكر
 قسم الدراسات الإسلامية -كلية التربية
 حامعة المحمعة

تاريخ قبول البحث: ٢٢/ ٦/ ١٤٤٥ ه

تاريخ تقديم البحث: ١٣/ ٢/٥٤٥ هـ

## ملخص الدراسة:

الْحَمْدُ لِلَّهِ والصلاة والسلام على خير خلق الله محمد بن عبد الله عِلَيْنَا أما بعد.

فالحجامة من أمثل الأدوية التي يستخدمها الناس اليوم، وكثير من المعالجين ينسبونها للسنة النبوية غير مميزين بين ما صح وما لم يصح في تحديد مواضعها، وقد يقع ضرر على بعض المتعالجين المحبين للعلاج بالسنة بسبب عدم التمييز هذا، فينصرف اللوم إلى السنة النبوية والسنة منه براء؛ لذا جاء هذا البحث في مقدمة وتمهيد وأربعة مباحث وخاتمة؛ ليبين أن الذي صحح عن النبي أنه احتجم في رأسه، ومما لم يصح عنه أنه احتجم في نقرة القفا للصداع وآلام الرأس وسم اليهودية في رأسه، ومما لم يصح عنه والله التمحدوة ولا وركه ولا ظهر قدمه، ولم يصح عنه والميت الشفاء من الجُنُونِ، والنبون، والنبون بالحجامة في موضع ما، وأسميت هذا البحث والمُحاديث الواردة في تحديد مواضع الحجامة في موضع ما، وأسميت هذا البحث بالحجامة أن يقفوا على أحكام الأحاديث الواردة فيه ليفرقوا لمراجعيهم بين ما ثبت بالسنة وما بالحجامة أن يقفوا على أحكام الأحاديث الواردة فيه ليفرقوا لمراجعيهم بين ما ثبت بالسنة وما ثبت بالسنة وما شيء للسنة وهي منه براء، فأسأل بنفع به.

الكلمات المفتاحية: الحجامة، مواضع الحجامة، التداوي بالحجامة.

#### The hadiths contained in specifying the sites for cupping, a hadith study

**Dr. Awed Ibrahim Mansour Babiker**Department Islamic Studies -Faculty Education
Majmaa University

#### Abstract:

All praise is due to Allah, and peace and blessings be upon the best of Allah's creation, Muhammad, the son of Abdullah (peace be upon him).

To proceed, cupping therapy is one of the most effective treatments used by people today. Many practitioners attribute it to the Prophet's Sunnah (traditions of the Prophet), without distinguishing between what is authentic and what is not in determining its specific locations. This lack of differentiation can harm some patients who seek treatment following the Sunnah. Therefore, the blame should not be directed at the Prophetic Sunnah; rather, it is the misinterpretation that is at fault. Hence, this research is divided into an introduction, a preface, four sections, and a conclusion to clarify that it is authentic that the Prophet (peace be upon him) underwent cupping on his head, back, and heels for the relief of headaches, head pains, and the effects of Jewish sorcery on his head. However, it is not authentic that he underwent cupping on the back of his neck, the sides of his neck, his lower back, his hips, or the back of his feet. It is also not authenticated that he recommended cupping as a remedy for insanity, leprosy, vitiligo, drowsiness, dental issues, or memory loss at specific sites. This research is titled: "Hadiths on Determining the Sites of Cupping: A Hadith Study." I hope that those engaged in cupping therapy will refer to the rulings established in the authentic hadiths to differentiate between what is confirmed by the Sunnah and what is confirmed by experience and experimentation. This prevents attributing something to the Sunnah that is not from it. I pray that Allah may make it beneficial.

**key words:** Cupping, Cupping Sites, Cupping Therapy.

#### مقدمة:

إِنَّ الْحَمْدَ لِلَّهِ نَسْتَعِينُهُ وَنَسْتَغْفِرُهُ وَنَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ شُرُورِ أَنْفُسنَا وسيئات أعمالنا، من يهد الله فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يُضْلِلْ فَلَا هَادِيَ لَهُ وَأَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، صلوات الله عليه وعلى آله وصحبه وسلم تسليماً.

أما بعد، فقد وقفت على عدد من الكتب والبحوث التي تتحدث عن الحجامة من الناحية الشرعية، وبعضها يستدل بأحاديث صحيحة وأخرى موضوعة وما بين ذلك، ولما كان الأصل في المقتدي بالسنة أن يعمل بما صح عن النبي فقد آليت على نفسي أن أجمع هذه الأحاديث الواردة في تحديد مواضع معينة في الجسم مما قيل: إن النبي فقد العجم فيها ثم خرجتها من مصادرها وحكمت عليها حسب حالها من حيث القبول والرد، وأسميت هذا البحث: ( الأحاديث الواردة في تحديد مواضع الحجامة دراسة حديثية )، فأسأل الله أن ينفع به، علماً أنه يتكون من مقدمة وأربعة مباحث وخاتمة.

## مشكلة البحث:

كثير من المعالجين بالحجامة ممن ينسبونها إلى السنة، يعتمدون في إثبات مشروعيتها على ما وقفوا عليه في كتب السنة عموماً أو الكتب المؤلفة في الحجامة خصوصاً، ولما كان المعالج والمتعالج يلج في هذا الباب حباً للسنة واطمئناناً لها، من غير معرفة لصحيحها وسقيمها، وجب التفريق بين ما ثبت من هذه الأحاديث وبين ما لم يثبت، حتى ينجو المعالج من نسبة شيء للسنة وهي منه براء، وحتى لا يقع المتعالج ضحية لأحاديث لا علاقة لها بالسنة ويحمل السنة ما نتج من أخطاء واستفحال للداء.

فجاء هذا البحث ليجيب عن الأسئلة الآتية:

١/ هل ثبت في السنة النبوية تحديد مواضع معينة في جسم الإنسان ليحتجم فيها؟

٢/ ما درجة الأحاديث التي وردت في مواضع الحجامة؟

## أهداف البحث:

١/ جمع الأحاديث النبوية الواردة في مواضع الحجامة.

٢/ تمييز الصحيح من هذه الأحاديث ليعمل به، والسقيم ليرد.

# أهمية الموضوع:

تبرز أهمية هذا الموضوع في النقاط التالية:

١/ بيان شمول دعوة النبي على الجميع مناحي الحياة ومنها الاستطباب.

٢/ إثبات أن صحيح النقل لا يخالف صحيح العقل والعلم التجريبي.

٣/ زيادة الإيمان باتباع ما ثبت عن النبي على في الاستطباب بالحجامة.

## أسباب اختيار الموضوع:

1/ كثرة المعالجين بالحجامة ناسبين لها للسنة النبوية دون تمحيص لصحة أو ضعف ما يستدلون به.

٢/ اتباع هدي النبي على في توصيته بالحجامة.

٣/ تبرئة السنة النبوية من نسبة تحديد بعض المواضع زاعمين أن الحجامة فيها من السنة.

## منهج البحث:

جمع الباحث بين المنهجين الاستقرائي والاستنباطي، فخرج روايات أحاديث مواضع الحجامة في السنة النبوية، ثم درس أسانيدها وبيَّن الحكم عليها، ثم محل الشاهد منها وشرح الألفاظ الغريبة فيها.

أما من حيث الحكم على رجال الإسناد فقد اكتفى الباحث بالحكم الإجمالي على الثقات، كأن يقول: "رجاله ثقات"، وما كان دون ذلك فيترجم له، ويبين حاله.

## حدود البحث:

الأحاديث الواردة في السنة النبوية التي تحدد مواضع معينة في جسم الإنسان للحجامة فيها.

# الدراسات السابقة:

1/ الحجامة في السنة النبوية: دراسة موضوعية، رسالة ماجستير، إعداد: آمال محمد حسن المصري، فلسطين، الجامعة الإسلامية(غزة)، كلية أصول الدين، عام ٢٠١٣م.

٢/ إبلاغ الفهامة بفوائد الحجامة، لأبي عبدالباري عبد الحميد بن أحمد العربي الجزائري، مكتبة الفرقان، عجمان، ط١، ٣٢٣ هـ/ ٢٠٠٢م.

٣/ فيما ورد عن شفيع الخلق يوم القيامة أنه احتجم وأمر بالحجامة، لشهاب الدين أحمد بن أبي بكر البوصيري، دار إيلاف، الكويت، ط٢، ١٤١٨هـ/١٩٩٧م.

٤/ الحجامة أحكامها وفوائدها كما جاءت في الأحاديث والآثار الصحيحة، لإبراهيم عبد الله الحازمي، دار الشريف، الرياض، ط١، ١٤١٣هـ/ ١٩٩٢م.

٥/ الحجامة علم وشفاء، للدكتور: ملفي بن حسن الوليدي الشهري، القاهرة، دار المحدثين، ط١، ١٤٢٧ - ٢٠٠٦م

اختلف تناول هؤلاء المؤلفين والباحثين — جزاهم الله خيراً -لأحاديث الحجامة فمنهم المقلُّ ومنهم المكثر، ومنهم مَن اقتصر على الصحيح وأعرض عن الضعيف، ومنهم من توسع في التخريج ومنهم مَن توسط ومنهم من اقتصر اختصر، ومنهم من حكم على الأحاديث بعد إيرادها، ومنهم من اقتصر على التخريج من غير حكم، ولعل هذا البحث يكون مكملاً لجهود من سبق ببيان ما فاقم من أحاديث مواضع الحجامة والحكم على هذه الأحاديث ببيان مقبولها ليعمل به، وبيان مردودها ليجتنب ولا ينسب إلى السنة النبوية.

## خطة البحث:

وقد قسمت البحث إلى مقدمة وتمهيد وأربعة مباحث وخاتمة، وهي كما يأتي: المقدمة:

وقد اشتملت على مشكلة البحث وأهمية الموضوع، وأهدافه، وأسباب اختيار الموضوع، ومنهج البحث، وحدوده، والدراسات السابقة.

المبحث الأول: الحجامة في الرأس، وفيه خمسة مطالب:

المطلب الأول: الحجامة في الراس مطلقاً.

المطلب الثاني: الحجامة في وسط الرأس.

المطلب الثالث: الحجامة فوق الرأس وفي اليافوخ.

المطلب الرابع: الحجامة في مُقدم الرأس.

المطلب الخامس: الحجامة في قَرْن الرأس.

# المبحث الثانى: الحجامة في الرقبة والقفا، وفيه أربعة مطالب:

المطلب الأول: الحجامة في الذُّؤابة.

المطلب الثانى: الحجامة في الْقَمَحْدُوةِ.

المطلب الثالث: الحجامة في نُقْرة القفا.

المطلب الرابع: الحجامة في الأُخدعين.

# المبحث الثالث: الحجامة في الكاهل وتحت الكتفين وبينهما، وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: الحجامة في الكاهل.

المطلب الثانى: الحجامة تحت الكتف.

المطلب الثالث: الحجامة بين الكتفين.

# المبحث الرابع: الحجامة في الورك وظهر القدم، وفيه مطلبان:

المطلب الأول: الحجامة في الورك.

المطلب الثاني: الحجامة في ظهر القدم.

الخاتمة: وفيها أهم النتائج والتوصيات.

## تهيد:

الحجامة، نوع من أنواع الاستشفاء كانت معروفة عند العرب وغيرهم من الأمم، وأصل الحجامة في اللغة هو: الحجم، ومعناه المصر، والحجم، والحجم، الآلَةُ الَّتِي يَجتَمِع فِيهَا دَمُ الحِجَامَة عِند المصر، والمِحْجَم، الْآلَةُ الَّتِي يَجتَمِع فِيهَا دَمُ الحِجَامَة عِند المصر، والمِحْجَم من مِشرَط أو غيره (١)

وهي نوعان: جافة ورطبة، فالجافة ما كانت مصًّا بلا جرح، وإخراج دم، والرطبة عكسها وهي المرادة في هذا البحث<sup>(٢)</sup>.

المبحث الأول: الحجامة في الرأس

المطلب الأول: الحجامة في الرأس مطلقاً، وردت من حديث ابن عباس وابن عمر وأنس وأم سلمة وأبي كَبْشَةَ الْأَثْمَارِيّ - على الله على

الحديث الأول: حديث ابن عباس عباس ود عنه من طريق؛ عكرمة وطاؤس وعطاء

١ طريق مولاه عكرمة: «احْتَجَمَ النَّبِيُّ ﷺ فِي رَأْسِهِ وَهُوَ مُحْرِمٌ، مِنْ وَجَعٍ
 كَانَ بِهِ، بِمَاءٍ يُقَالُ لَهُ خَيُ جَمَل»(٣).

<sup>(</sup>١) انظر: المحكم والمحيط الأعظم لابن سيده (٣/ ٩٥)، النهاية في غريب الحديث والأثر لابن الأثير (١/ ٣٤٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: إبلاغ الفهامة بفوائد الحجامة لعبدالحميد أحمد العربي (ص: ٣٣).

<sup>(</sup>٣) بلَحْي جَمَلٍ: هُوَ بِفَتْحِ اللَّامِ، وَهُوَ مَكَانٌ بَيْنَ مَكَّةَ وَالْمَدِينَةِ، وَهِيَ عَقَبَةُ الجُحْفَةِ عَلَى سَبْعَةِ أَمْيَالٍ مِنَ السُّقْيَا، انظر: لسان العرب لابن منظور (٥/ ٢٤٣)، فتح الباري شرح صحيح البخاري لابن حجر (١/ ١٨٢) (١٨٠ / ١٠٥)، المعالم الأثيرة في السنة و السيرة (ص: ٢٠٣).

أخرجه البخاري في صحيحه، وأبو داود في سننه، وابن أبي شيبة في مصنفه، والإمام أحمد في مسنده، والنسائي في السنن الكبرى، وابن حبان في صحيحه، كلهم من طريق هِشَام بْن حَسَّانَ عَنْ عِكْرِمَةَ، عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ...به، ولفظ أبي داود: " مِنْ داءٍ"، ولفظ ابن أبي شيبة وأحمد وابن حبان: "مِنْ أَذًى"، وفي لفظ آخر للإمام أحمد والنسائي: "مِنْ صُدَاعٍ كَانَ عِهِ"، وزاد أحمد أيضاً: "من صداع كانَ بِهِ، أو شَيْء كَانَ بِهِ").

وأخرجه البخاري أيضاً في الباب السابق نفسه - معلقاً -فقال: " وَقَالَ مُحَمَّد بن سَوَاء أَنا هِشَامٌ عَنْ عِكْرِمَةَ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ الْحَبَّمَ وَهُوَ مُحْرِمٌ فِي رَأْسِهِ مِنْ شَقِيقَةٍ (٢) كَانَتْ بِهِ".

قال ابن حجر (ت: ٨٥٢هـ): " وَهَذَا الْمُعَلَّقِ وَقَدْ وَصَلَهُ الْإِسْمَاعِيلِيُّ قَالَ حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ عبداللهِ الْأَرْدِيُّ حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ عبداللهِ الْأَرْدِيُّ حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ سَوَاءِ...به". (٣)

أقول: رجاله ثقات، إلا محمد بن سواء السدوسي: فصدوق(٤).

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاري، کتاب الطب، بَابُ الحَبْمِ فِي السَّقْرِ وَالإِحْرَامِ (۷/ ۱۲۰)، ۰۷۰، ۰۷۰، ۰۷۰، سنن أبي داود، کتاب المناسك، باب المحرم یحتجم ( $\pi$ / ۲۳۲)، ۲۳۵، مصنف ابن أبي شیبة ( $\pi$ / ۳۹)، ۲۳۰۰، مسند الإمام أحمد ( $\pi$ / ۱۸۰)، ۲۳۰۰، السنن الکبری للنسائي ( $\pi$ / ۳۹)، ۷۰۰۰، صحیح ابن حبان ( $\pi$ / ۲۲۲)، ۳۹۰۰

<sup>(</sup>٢) الشَّقِيقَةُ: نوعٌ مِنْ صُداع يعرِض فِي مُقَدَّم الرَّأس وإِلَى أَحَدِ جَانِيَيُهِ. ابن الأثير، " النهاية في غريب الحديث والأثر لابن الأثير(٢/ ٤٩٢).

<sup>(</sup>٣) فتح الباري لابن حجر (١٠/ ١٥٤)، تغليق التعليق لابن حجر (٥/ ٤٢).

<sup>(</sup>٤) تقريب التهذيب لابن حجر (ص: ٤٨٢)، ترجمة: 5939

إسناده حسن، ويرتقى بما سبقه إلى الصحيح لغيره.

أخرجه الإمام أحمد في مسنده، وابن خزيمة في صحيحه، وأبو عوانة في مستخرجه، والحاكم في مستدركه على الصحيحين، كلهم من طريق رَوْح بْن عُبَادَةَ، ثنا زَكْرِيًّا بْنُ إِسْحَاقَ، ثنا عَمْرُو بْنُ دِينَارٍ، عَنْ طَاوُسٍ قَالَ: قَالَ ابْنُ عَبَّاس...به (۱).

وقال الحاكم عقبه: "هَذَا حَدِيثٌ مُخَرَّجٌ بِإِسْنَادِهِ فِي الصَّحِيحَيْنِ دُونَ ذِكْرِ الرَّأْسِ، وَهُوَ صَحِيحٌ عَلَى شَرْطِهِمَا".

أقول: هو صحيح كما قال، أما قوله: " دُونَ ذِكْرِ الرَّأْسِ"، فليس كما قال، بل ذكرا ذلك كما تقدم في حديث ابن عباس - عن البخاري، وسيأتي عن ابن بحينة - عن الصحيحين، قال ابن حجر: " مُتَّفَقُ عَلَيْهِ مِنْ عَدِيثِ ابْنِ عَبَّاسٍ، وَاسْتَدْرَكَهُ الْحَاكِمُ مِنْ حَدِيثِ ابْنِ عَبَّاسٍ، وَاسْتَدْرَكَهُ الْحَاكِمُ مِنْ حَدِيثِ فَوَهَمَ فِي زَعْمِهِ أَنَّ ذِكْرَ الرَّأْسِ غَيْرُ مُخَرَّج عِنْدَهُمَا" (٢).

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد (٥/ ٢٥٥)، ٣٥٢٤، صحيح ابن خزيمة (٤/ ١٨٧)، ٢٦٥٧، مستخرج أبي عوانة (٢/ ١٨٧)، ٣٦٣٩،

المستدرك على الصحيحين للحاكم (١/ ٦٢٣)، ١٦٦٤

<sup>(</sup>٢) التلخيص الحبير لابن حجر (٢/ ٥١٥).

وقد ورد من طريق طاوس أيضاً بلفظ: " الحِجَامَةُ فِي الرَّأْسِ شِفَاءٌ مِنْ سَبْعِ إِذَا مَا نَوَى صَاحِبُهَا: مِنَ الجُنُونِ، وَالجُّذَامِ، وَالْبَرَصِ، وَالنُّعَاسِ، وَوجعِ الضِّرْسِ، وَالصُّدَاع، وَظُلْمَةٍ يَجِدُهَا فِي عَيْنَيْهِ "(ضعيف جداً).

أخرجه الطبري في تهذيب الآثار مسند ابن عباس، وابن حبان في المجروحين، والطبراني في المعجم الكبير، ومن طريقه أبي نعيم الأصفهاني في الطب النبوي، وابن عدي في الكامل في ضعفاء الرجال، ومن طريقه ابن الجوزي في العلل المتناهية، كلهم من طريق عُمَر بْن رِيَاحٍ، ثنا ابْنُ طَاوُسٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَنَى اللهِ عَنْ اللهِ عَلْ اللهِ عَنْ الل

إسناده ضعيف جدًّا، فيه عُمَرُ بن رِياح -بكسر أوله وتحتانية -العبديُ، البصريُّ، الضرير: متروك، وصفه بذلك النسائي والدارقطني وقال الذهبي: تركوه (٢).

قال الهيثمي (ت: ٨٠٧هـ): " رَوَاهُ الطَّبَرَانِيُّ، وَفِيهِ عُمَرُ بْنُ رِيَاحٍ الْعَبْدِيُّ، وَفِيهِ عُمَرُ بْنُ رِيَاحٍ الْعَبْدِيُّ، وَفِيهِ عُمَرُ بْنُ رِيَاحٍ الْعَبْدِيُّ، وَهُوَ مَتْرُوكُ "(٣).

<sup>(</sup>۱) تعذیب الآثار مسند ابن عباس للطبري (۱/ 0۲۸)، 077، المجروحین لابن حبان (07/ 07)، المعجم الکبیر للطبراني في (01/ 07)، 07، الکامل في ضعفاء الرجال لابن عدي في (07/ 07)، الطب النبوي لأبي نعیم الأصفهاني (01/ 07)، العلل المتناهیة في الأحادیث الواهیة لابن الجوزی (07/ 07)،

<sup>(</sup>٢) الضعفاء والمتروكين للنسائي (ص: ١٩٠)، الضعفاء والمتروكون للدارقطني (ص: ٢٨)، الكاشف للذهبي (٢/ ٦٠)، تقريب التهذيب لابن حجر (ص: ٤١٢)، ترجمة: ٤٨٩٦

<sup>(</sup>٣) مجمع الزوائد ومنبع الفوائد للهيثمي (٥/ ٩٤).

٣/ طريق عطاء: قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ: «الحِجَامَةُ في الرأس تنفع مِنَ الجُنُونِ، وَالْجُنَدَامِ، وَالْبَرَص، وَالْأَضْرَاس، وَالنّعاس» (ضعيف جدًّا).

أخرجه العقيلي في الضعفاء، والطبري في تهذيب الآثار، وأبو نعيم في الطب، كلهم من طريق قُدَامَة بْن مُحَمَّدٍ الْأَشْجَعِيُّ قَالَ: حَدَّثَنَا إِسْمَاعِيلُ بْنُ الطب، كلهم من طريق قُدَامَة بْن مُحَمَّدٍ الْأَشْجَعِيُّ قَالَ: حَدَّثَنَا إِسْمَاعِيلُ بْنُ شَبِيبٍ الطَّائِفِيُّ، عَنِ ابْنِ جُرَيْجٍ، عَنْ عَطَاءٍ، عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ عَنْ عَطاءٍ، عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ عَنْ عَطاءٍ، عَن ابْنِ عَبَّاسٍ قَالَ: جملة ( في الله عنه ولم يذكر الطبري والطبراني: جملة ( في الرأس تنفع)(۱)

### فيه:

1/ إِسْمَاعِيلُ بْنُ شَبِيبٍ، وقيل: إسماعيل بن إبراهيم بن شيبة الطَّائِفِيُّ، قال العقيلي: أَحَادِيثُهُ مَنَاكِيرُ، لَيْسَ مِنْهَا شَيْءٌ مَحْفُوظٌ وذكر منها هذا الحديث، وقال ابن عدي: " لا أعلم له رواية عن غير ابن جُريج، وأحاديثه عن ابن جُريج فيها نظر"، وذكره ابن حبان في الثقات، وقال: " يتقى حَدِيثه من رِوَايَة قدامَة عَنهُ "(٢).

<sup>(</sup>۱) الضعفاء الكبير للعقيلي (۱/ ۸۳)، تحذيب الاثار مسند ابن عباس للطبري (۱/ ٤٨٩)، الطب النبوي لأبي نعيم الأصفهاني (۱/ ۳۸۱).

<sup>(</sup>٢) الضعفاء الكبير للعقيلي (١/ ٨٣) الكامل في ضعفاء الرجال لابن عدي (١/ ٥٠٨) الثقات لابن حبان (٨/ ٩٣).

٢/ عبدالملك بن عبدالعزيز بن جُرَيْج الأموي مولاهم المكي، ثقة فقيه فاضل وكان يدلس<sup>(١)</sup> ويرسل<sup>(٢)</sup>.

إسناده ضعيف جدًّا، لحال إسماعيل مع قدامة وتفرده عن ابن جريج، وكذلك ابن جريج مدلس وقد عنعنه، وعنعنته عن عطاء بن أبي رباح قال هو نفسه عنها:" إذا قلت قال عطاء فأنا سمعته منه وإن لم أقل سمعت"(")، وقال العقيلي بعد أن أورد له هذا الحديث: "كُلُّ هَذِهِ الْأَحَادِيثِ غَيْرُ مَحْفُوظَةٍ مِنْ حَدِيثِ ابْنِ جُرَيْحٍ , وَلا مِنْ حَدِيثِ غَيْرِهِ إِلّا مِنْ حَدِيثَ مَنْ كَانَ مِثْلَهُ فِي الضَّعْفِ , أَوْ نَحْوَهُ فَأَمَّا مِنْ حَدِيثِ ثِقَةٍ فَلا"(٤).

الحديث الثاني: حديث عبدالله بن عمر على قَالَ رَسُولُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَامِ، وَالْبَرَصِ، وَالنُّعَاسِ، وَالخِّذَامِ، وَالْبَرَصِ، وَالنُّعَاسِ، وَالضِّرْسِ» (ضعيف).

<sup>(</sup>۱) جعله ابن حجر من أصحاب الطبقة الثالثة وهم: " من أكثر من التدليس فلم يحتج الائمة من أحاديثهم الا بما صرحوا فيه بالسماع ومنهم من رد حديثهم مطلقا ومنهم من قبلهم كأبي الزبير المكهى ". طبقات المدلسين (ص: ١٤).

<sup>(</sup>٢) تقريب التهذيب لابن حجر (ص: ٣٦٣)، ترجمة: ٤١٩٣

<sup>(</sup>٣) الضعفاء الكبير للعقيلي (١/ ٨٣) الكامل في ضعفاء الرجال لابن عدي (١/ ٥٠٨) الثقات لابن حبان (٨/ ٩٣).

<sup>(</sup>٤) تعذیب التهذیب (٤/ ٤٠٦)

أخرجه الطبراني في معجميه الكبير والأوسط، من طريق عبداللهِ بْن مُحَمَّدٍ الْعُبَادِيّ قَالَ: حَدَّثَنِي عُبَيْدُ اللهِ بْنُ عُمَر، الْعُبَادِيّ قَالَ: خَدَّثَنِي عُبَيْدُ اللهِ بْنُ عُمَر، عَنْ نَافِعٍ، عَنْ سَالِمٍ، عَنِ ابْنِ عُمَرَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَنْ سَالِمٍ، عَنِ ابْنِ عُمَرَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَنْ سَالِمٍ، عَنِ ابْنِ عُمَرَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَنْ سَالِمٍ، عَنِ ابْنِ عُمَرَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَنْ سَالِمٍ، عَنِ ابْنِ عُمَرَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَنْ سَالِمٍ، عَنِ ابْنِ عُمَرَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَنْ سَالِمٍ، عَنْ سَالِمٍ، عَنْ ابْنِ عُمْرَ قَالَ:

1/ عبدالله بن محمد الْعُبَادِيّ –بالضمّ والتخفيف – أورده ابن القيسراني في الأنساب المتفقة، والسمعاني في الأنساب ولم يذكرا فيه جرحاً ولا تعديلاً 1/ مسلم بن سالم الجُهَنيُّ، بصريُّ، كان يكون بمكة: ضعيفُّ، ويقال فيه: مَسْلَمة، بزيادة هاء 1/.

إسناده ضعيف في أقل أحواله لضعف مسلم، وعدم تبين حال العبادي. الحديث الثالث: حديث أنس بن مالك على: ورد عنه من طريقين؛ طريق قتادة، وطريق أبان.

١ طريق قتادة: « أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ احتَجَمَ فِي رأسِهِ، وَقَالَ : إِنَّ أَمثَلَ مَا تَداوَيتُم بِهِ الحِجامَةُ»(حسن).

أورده ابن أبي حاتم في علله، قال: " وَسَأَلتُ أَبِي عَن حَدِيثٍ؛ رَواهُ عبدالوَهّابِ الخَفّافُ، عَن سَعِيدٍ، عَن قَتادَةَ، عَن أَنَسٍ، أَنّ النَّبِيّ عَلَى ...به. قالَ أَبِي: رَواهُ أَبانٌ، عَن قَتادَةَ، أَنّ النَّبِيّ عَلَى ...

<sup>(</sup>١)المعجم الكبير للطبراني (١/ ٢٩١)، ١٣١٥٠، المعجم الأوسط للطبراني (٥/ ١٦)، ٤٥٤٧

<sup>(</sup>٢) الأنساب المتفقة لابن القيسراني (ص: ٢٠٦)، الأنساب للسمعاني (٩/ ١٧٥).

<sup>(</sup>٣) تقريب التهذيب لابن حجر (ص: ٥٢٩)، ترجمة: ٦٦٢٨

قُلتُ لأَبِي: هَذا خَطأُ ؟ قالَ: لأَ، لأَنَّ مَعمَرًا أَيضًا قَد رَواهُ عَن قَتادَةَ، عَن أَنسٍ، عَنِ النَّبِي اللهُ الل

أقول: إسناده حسن، عبد الوهاب بن عطاء الخفاف: صدوق، وقال الإمام أحمد: هو من أعلم الناس بحديث سَعِيد بْن أَبِي عَرُوبَة (٢).

أما متابعة معمر لسعيد بن أبي عروبة التي ذكرها ابن أبي حاتم فلم أقف عليها.

٢/ طريق أبان العبدي: قَالَ رَسُولُ اللّهِ عَلَى الْحِجَامَةُ فِي الرَّأْسِ هِيَ الْمُغِيثَةُ أَمَرَنِي هِمَا جِبْرِيلُ حِينَ أَكَلْتُ طَعَامَ الْيَهُودِيَّةِ" (ضعيف جداً).

أخرجه ابن سعد في الطبقات الكبرى، قال: أَخْبَرَنَا عُمَرُ بْنُ حَفْصٍ، عَنْ أَبْنَ، عَنْ أَنْسِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ... "(٣)

## فيه:

١/ عُمَرُ بْنُ حَفْصٍ أَبو حَفْصٍ الْعَبْدِيَ، قال ابن سعد: وَكَانَ ضَعِيفًا عِنْدَهُمْ
 فِي الْحَدِيثِ، كَتَبُوا عَنْهُ ثُمَّ تَرَكُوهُ (ت ١٩٨هـ)<sup>(٤)</sup>

٢/ أبان بن أبي عَيَّاشِ: فيروز البَصْريُّ، أبو إسماعيل العَبْديُّ: متروكُ (٥)

<sup>(</sup>١) علل الحديث لابن أبي حاتم (٢/ ٢٥٩)، ٢٢٧٣

<sup>(</sup>٢) تحذيب الكمال في أسماء الرجال للمزي (١٨/ ٥١٢)، تقريب التهذيب (ص: ٣٦٨)، ترجمة: ٢٦٢٤

<sup>(</sup>٣) الطبقات الكبرى لابن سعد (١/ ٣٤٥).

<sup>(</sup>٤) الطبقات الكبرى لابن سعد (٧/ ٢٤٧)، الضعفاء والمتروكين للنسائي (ص: ١٨٨)، الضعفاء والمتروكون للدارقطني (ص: ٤١)، لسان الميزان لابن حجر (٦/ ٨٩).

<sup>(</sup>٥) تقريب التهذيب لابن حجر (ص: ٨٧)، ترجمة: ١٤١

إسناده ضعيف جدًّا، عمر وأبان متروكان.

الحديث الرابع: حديث أم سلمة عنه: قالت: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَنَّى: «إِنَّ الْحِجَامَةَ فِي الرَّأْسِ دَوَاءٌ مِنْ دَاءِ الْجُنُونِ وَالْجُنْامِ وَالْعَشَا (١) وَالْبَرَصِ وَالْحَبَامَةَ فِي الرَّأْسِ دَوَاءٌ مِنْ دَاءِ الْجُنُونِ وَالْجُنْامِ وَالْعَشَا (١) وَالْبَرَصِ وَالْحَبُدَاعِ» (ضعيف).

أخرجه الطبراني في معجمه الكبير، من طريق الحُارِث بْن عُبَيْدٍ، عَنِ الْمُغِيرَةِ بْنِ عُبَيْدٍ، عَنِ الْمُغِيرَةِ بْنِ حَبِيبٍ، عَنْ مَوْلًى لِأُمِّ سَلَمَةَ، عَنْ أُمِّ سَلَمَةَ قَالَتْ: قَالَ رَسُولُ اللهِ بْنِ حَبِيبٍ، عَنْ مَوْلًى لِأُمِّ سَلَمَةَ، عَنْ أُمِّ سَلَمَةَ قَالَتْ: قَالَ رَسُولُ اللهِ

وأخرجه الطبري في تهذيب الآثار -مختصرا -من طريق الحارث بن عبيد الأنماري عن أبي المغيرة بن صالح عن مولى لأم سلمة عن أم سلمة عن النبي قال:"الحجامة في الرأس من الصداع والدوار ووجع الضرس"(٣) فهه:

1/ الحُارِثُ بْنُ عُبَيْدٍ الإيادي-بكسر الهمزة بعدها تحتانية-أبو قُدامة البصري، وورد عند الطبري بلفظ: الأنماري فلعله تصحيف، من الإيادي، قال ابن حجر: صدوق يخطئ.

<sup>(</sup>١) العَشَا: مقصورٌ: سوءُ البَصَرِ بالليلِ والنهارِ، وَقِيلَ: لَا يُبْصِرُ باللَّيْلِ ويُبْصِرُ بالنَّهارِ، لسان العرب لابن منظور(١٥/ ٥٦).

<sup>(</sup>٢) المعجم الكبير للطبراني (٢٣/ ٢٩٩)، ٦٦٧

<sup>(</sup>٣) تهذيب الآثار مسند ابن عباس للطبري (١/ ٥٢٩)، ٨٣٨

أقول: بل ضعيف، ضعفه ابن معين وقال الإمام أحمد: مضطرب الحديث، وقال أبو حاتم الرازي: ليس بالقوي، يكتب حديثه، ولا يحتج به (۱). ٢/ الْمُغِيرَةِ بْنِ حَبِيبٍ، أبو صالح: وورد عند الطبري: أبى المغيرة بن صالح. أقول: فلعله تصحيف من المغيرة أبي صالح، قال الأزدي: منكر الحديث، وذكره ابن حبان في الثقات وقال: يغرب (٢)

٣/ مَوْلًى لِأُمِّ سَلَمَةً: لم أقف له على تسمية.

إسناده ضعيف في أقل أحواله؛ لضعف الحارث وشيخه، وعدم تبين اسم مولى أم سلمة - على المعرفة حاله.

الحديث الخامس: حديث أبي كَبْشَةَ الْأَنْمَارِيِّ: أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ كَانَ يَخْتَجِمُ عَلَى هَامَتِهِ<sup>(٣)</sup>، وَبَيْنَ كَتِفَيْهِ وَهُوَ يَقُولُ: «مَنْ أَهْرَاقَ مِنْ هَذِهِ الدِّمَاءِ، فَلَا يَطُرُّهُ أَنْ لَا يَتَدَاوَى بِشَيْءٍ لِشَيْءٍ»(ضعيف)

أخرجه أبو داود وابن ماجه في سننيهما وابن أبي عاصم في الآحاد والمثاني، والطبري في تقذيب الآثار مسند ابن عباس، والطبراني في المعجم الكبير، كلهم من طريق عبدالرَّحْمَن بْنِ ثابت بن تَوْبَانَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَبِي كَبْشَةَ الْأَغْمَارِيّ أَنَّ النَّبِيَ عَنْ أَبِيهِ، الْأَغْمَارِيّ أَنَّ النَّبِيَ عَنْ أَبِيهِ، الْأَغْمَارِيّ أَنَّ النَّبِيَ عَنْ أَبِيهِ، اللهُ الْمُعْمَرِيّ أَنَّ النَّبِيّ

<sup>(</sup>١) تعذيب الكمال في أسماء الرجال للمزي (٥/ ٢٥٨)، تقريب التهذيب لابن حجر (ص: ١٤٧)، تحد حد ١٤٧٠

<sup>(7)</sup> الثقات (7/7) بسان الميزان (7/7) لسان الميزان (7/7)

<sup>(</sup>٣) الْهَامَةُ: الرَّأسُ، النهاية في غريب الحديث والأثر لابن الأثير (٥/ ٢٨٣).

<sup>(</sup>٤) سنن أبي داود، أول كتاب الطب، باب في موضع الحجامة (٦/ ٩)، ٣٨٥٩، سنن ابن ماجه، أبواب الطب، بَابُ مَوْضِع الحِجَامَةِ (٤/ ٥٢٦)، ٣٤٨٤، الآحاد والمثاني لابن أبي عاصم (٦/

وأخرجه ابن سعد في الطبقات الكبرى، والطبراني في مسند الشاميين، كلاهما من طريق عبدالرَّحْمَنِ بْن ثَابِتِ بْنِ ثَوْبَانَ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِي هِزَّانَ عَنْ عبدالرَّحْمَنِ بْن ثَابِتِ بْنِ ثَوْبَانَ عَنْ عَلَى هَامَتِهِ وَبَيْنَ كَتِفَيْهِ. فَقَالُوا: أَيُّهَا بْنِ خَالِدِ بْنِ الْوَلِيدِ أَنَّهُ كَانَ يَحْتَجِمُ عَلَى هَامَتِهِ وَبَيْنَ كَتِفَيْهِ. فَقَالُوا: أَيُّهَا الأَمِيرُ مَا هَذِهِ الْحِجَامَةُ ؟ فَقَالَ: إِنَّ رَسُولَ اللهِ - اللهِ - كَانَ يَحْتَجِمُهَا. وَقَالَ: مَنْ أَهْرَاقَ مِنْهُ هَذِهِ الدِّمَاءَ فَلا يضره ألا يتداوى بشيء لشيء الشيء (۱).

مداره على عبدالرحمن بن ثابت بن ثوبان، العنسي -بالنون -الدمشقي الزاهد، صدوق يخطئ ورمى بالقدر وتغير بأخرة"(٢)

وقد اضطرب فيه فمرة أرسله عن أبيه ومرة أرسله عن عبدالرحمن بن خالد بن الوليد.

وفوق ذلك فإن الحديث ضعيف بطريقيه، فطريق ثابت إسناده منقطع؛ لأن ثابتاً من طبقة أتباع التابعين، كما ترجم له بذلك ابن حبان في الثقات وكذا جعله ابن حجر من أصحاب الطبقة السادسة –وهم من لم يثبت لهم لقاء أحد من الصحابة –(٣).

وطريق عبدالرحمن بن خالد بن الوليد:

فيه:

٤٧٩)، ١٢٨٣، المعجم الكبير للطبراني (٢٢/ ٣٤٣)، ٨٥٨، تحذيب الآثار مسند ابن عباس للطبري (١/ ٥٠٦)، ٨٠٤

<sup>(</sup>١) الطبقات الكبرى لابن سعد (١/ ٣٤٤)، مسند الشاميين للطبراني (١/ ١٣٢)، ٢١١

<sup>(</sup>٢) تقریب التهذیب (ص: ٣٣٧)، ترجمة: ٣٨٢٠

<sup>(</sup>۳) الثقات لابن حبان (٦/ ٣)، تقریب التهذیب لابن حجر (ص: ٧٤)، (ص: ١٣٢)، ترجمة: ٨١١

البو هزان: لم أجد له ترجمة، قال الهيثمي في مجمع الزوائد ومنبع الفوائد: "رَوَاهُ الطَّبَرَانِيُّ، وَعبدالرَّحْمَنِ بْنُ خَالِدٍ لَا أَعْلَمُ لَهُ صُحْبَةً، وَأَبُو هَرَّانَ لَمْ أَعْرِفْهُ،
 وَبَقِيَّةُ رَجَالِهِ ثِقَاتٌ "(١)

٢/ عبدالرحمن بن خالد بن الوليد مختلف في صحبته، قال ابن حجر في الإصابة: "قال ابن منده له رؤية، قال ابن السكن يقال له صحبة، ولم يذكر سماعاً ولا حضوراً، وقال أيضاً: "وذكره ابن سُميع وابن سعد في الطبقة الأولى من تابعي أهل المدينة "، وقال أيضاً: "وذكره أبو الحسن ابن سُميع في الطبقة الأولى من تابعي أهل الشام وقال الحاكم أبو أحمد لا أعلم له رواية "(٢)

المطلب الثاني: الحجامة في وسط الرأس: وردت الحجامة في وسط الرأس من حديث ابن بحينة، وجُبَيْرِ بْنِ نُفَيْرٍ، وأبي سعيد الخدري، وابن عباس، وسَلْمَى مَوْلاةِ النَّبِيَّ عَلَيْ، وبيان ذلك فيما يأتي:

الحديث الأول: حديث عبدالله بن مالك ابن بُحَيْنَة ، قَالَ: «احْتَجَمَ النَّبِيُ اللهِ عَلْمَ اللهُ عَلْمُ النَّبِيُ اللهُ عَلْمُ النَّبِيُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلِمُ عَلَيْهُ عَلَى عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى عَلَاهُ عَلَامُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَى عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَى عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَاهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاه

أخرجه البخاري، ومسلم في صحيحيهما، والنسائي، وابن ماجه في سننيهما، وابن أبي شيبة في مصنفه، والإمام أحمد في مسنده، والطبري في تهذيب الآثار مسند ابن عباس، وابن حبان في صحيحه، كلهم من طريق

<sup>(</sup>١) مجمع الزوائد ومنبع الفوائد للهيثمي (٥/ ٩٤).

<sup>(</sup>٢) الإصابة في تمييز الصحابة لابن حجر(٥/ ٣٣)، القسم الثاني، رقم: ٦٢٢٣

<sup>(</sup>٣) بِلَحْي جَمَل: انظر المبحث الأول، الحديث الأول.

سُلَيْمَانُ بْنُ بِلاَلٍ، عَنْ عَلْقَمَةَ بْنِ أَبِي عَلْقَمَةَ، عَنْ عبدالرَّحْمَنِ الأَعْرَجِ، عَنِ ابْن بُحَيْنَةَ عِنْ اللَّعْرَبِ اللَّعْرَجِ، عَنِ ابْن بُحَيْنَةَ عِنْ اللَّعْرَبِ، قالَ:...به"(١).

الحديث الثاني: حديث جُبَيْرِ بْنِ نُفَيْرٍ: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ احْتَجَمَ وَسَطَ رَأْسِهِ ( ضعيف)

أخرجه ابن سعد في الطبقات الكبرى، قال: أَحْبَرَنَا سَعِيدُ بْنُ مُحُمَّدٍ الثَّقَفِيُّ عَنِ الْأَحْوَصِ بْنِ حَكِيمٍ عَنْ حَالِدِ بْنِ مَعْدَانَ، وَرَاشِدِ بْنِ سَعْدٍ عَنْ جُبَيْرِ بْنِ نَفَيْرٍ...به (٢)

#### فيه:

١/ سعيد بن محمد الوراق الثقفي، أبو الحسن الكوفي، نزيل بغداد:
 ضعيف (٣).

٢/ الأَحْوص بن حَكِيم بن عُمير العَنْسِيُّ، بالنون، أو الهَمْدانيُّ، الحِمْصيُّ: ضعيفُ الحفظ (٤)

<sup>(</sup>٢) الطبقات الكبرى لابن سعد (١/ ٣٤٥).

<sup>(</sup>۳) الطبقات الكبرى لابن سعد(7/7)، تقريب التهذيب لابن حجر (ص:75)، ترجمة: 770

<sup>(</sup>٤) تقريب التهذيب لابن حجر (ص: ٩٦)، ترجمة: ٢٩٠

٣/ جُبير بن نُفير بن مالك الحَضْرَميُّ، الحِمْصيُّ، مُخَضْرَمٌ، مات سنة ثمانين،
 وقيل بعدها (١)

إسناده ضعيف لإرساله، ولضعف الوراق والأحوص.

أخرجه الطبراني في المعجم الأوسط، والحاكم في المستدرك، كلاهما من طريق أبي مُوسَى عِيسَى بْن عبداللهِ الْحُنّاطِ، الْخُنّاط، الخُنّاط، الخُنّاط، الخُنّاط، والحياط عند الطبراني والخياط عند الحاكم -عَنْ مُحَمّدِ بْنِ كَعْبِ الْقُرَظِيّ، عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيّ، أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَنْ قَالَ...به، ولفظ الحاكم: " لِلْحَجْمَةِ الَّتِي فِي وَسَطِ الرَّأْسِ: " الْمَحْجَمَةُ الَّتِي فِي وَسَطِ الرَّأْسِ مِنَ الجُنُونِ وَالجُدَامِ وَالنُّعَاسِ وَالْأَضْرَاسِ» وَكَانَ يُسَمّيها مَنْقَذَةً (٢)

وقال الحاكم عقبه: هَذَا حَدِيثٌ صَحِيحُ الْإِسْنَادِ وَلَمْ يُخَرِّجَاهُ، وتعقبه الذهبي بقوله: عيسى في الضعفاء لابن حبان وابن عدي.

فيه: عيسى بن أبي عيسى الغِفاري، أبو موسى المدني، أصله من الكوفة، واسم أبيه مَيْسرة، الحَنّاط، ويقال فيه: الخَيّاط، بالمعجمة والتحتانية،

<sup>(</sup>١) تقريب التهذيب لابن حجر (ص: ١٣٨)، ترجمة: ٩٠٤

<sup>(</sup>٢) المعجم الأوسط للطبراني (٥/ ٤٢)، ٣٦٢٤، المستدرك على الصحيحين للحاكم (٤/ ٢٣٤)، ٧٤٧٨

وبالموحدة، وبالمهملة والنون، كان قد عالجَ الصنائعَ الثلاث، متروكُ (ت ١٥١هـ)(١)

أقول: ما ورد في كتب التراجم هو ابن ميسرة وليس ابن عبدالله كما عند الحاكم.

الحديث الرابع: حديث ابن عباس هي «احْتَجَمَ عَلَى وَسَطِ رَأْسِهِ، وَسَمَّاهُ الْمُنْقِذَ» (ضعيف جدًّا)

أخرجه أبو داود الطيالسي في مسنده، قَالَ: حَدَّثَنَا طَلْحَةُ، عَنْ عَطَاءٍ، عَنْ عَطَاءٍ، عَنْ عَطَاءٍ، عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ «احْتَجَمَ... به»(٢).

فيه: طَلْحة بن عمرو بن عثمان الحَضْرمي، المكي: متروكٌ (ت ١٥٢هـ)<sup>(٣)</sup>. إسناده ضعيف جدًّا.

الحديث الخامس: حديث سَلْمَى مَوْلاةِ النَّبِيَّ عَنْدَ وَالنَّبِيَّ وَالْتَ: "كُنْتُ عِنْدَ رَسُولِ اللَّهِ عَنْ يَوْمًا جَالِسَةً إِذْ أَتَى إِلَيْهِ رَجُلٌ فشكى وَجَعًا يَجِدُهُ فِي رَأْسِهِ وَسُطَ رَأْسِهِ" (ضعيف جداً).

أخرجه ابن الجوزي في العلل المتناهية، من طريق مَعْمَر بْن مُحَمَّدِ من وَلَدِ أَبِي رَافِعٍ قَالَ أَحْبَرَنِي مُعَاوِيَةُ بْنُ عُبَيْدِ اللَّهِ عَنْ عُبَيْدِ اللَّهِ عَنْ سَلْمَى... ".

<sup>(</sup>۱) الكامل في ضعفاء الرجال لابن عدي (٦/ ٤٣٠)، المجروحين لابن حبان (١٣/ ٩٨)، تقريب التهذيب لابن حجر (ص: ٤٤٠)، ترجمة: ٥٣١٧

<sup>(</sup>٢) مسند أبي داود الطيالسي (٤/ ٣٧٥)، ٢٧٧٤

<sup>(</sup>٣) تقريب التهذيب لابن حجر (ص: ٢٨٣)، ترجمة: ٣٠٣٠

وأخرجه أيضاً من طريق مَعْمَرِ بْن مُحَمَّدِ قَالَ نا أَبِي مُحَمَّدُ عَنْ أَبِيهِ عُبَيْدِ اللَّهِ عَنْ سَلْمَي...(١)

مدار الطريقين على معمَّر بن محمد بن عبيد الله بن أبي رافعٍ الهاشميُّ مولاهم، المدني، قال ابن معين: مُنْكَرُ الحديثِ، وقال ابن عدي: ومقدار ما يرويه، لاَ يُتَابَعُ عَليه (٢)

وفي الطريق الثاني: محمد بن عُبيد الله، بالتصغير، ابن أبي رافع الهاشميُّ مولاهم، الكوفي: قال ابن معين: ليس بشيء. وقال البخاري: منكر الحديث، وقال أبو حاتم وابن حبان: منكر الحديث جدًّا، وقال الدارقطني: متروكُ (٣)

المطلب الثالث: الحجامة فوق الرأس وفي اليافوخ

أولاً: الحجامة فوق الرأس: وردت الحجامة فوق الرأس من مرسل سُلَيمان بن يَسارٍ، أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ احْتَجَمَ وَهُوَ مُحْرِمٌ، فَوْقَ رَأْسِهِ، وَهُوَ سُلَيمان بن يَسارٍ، أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ احْتَجَمَ وَهُوَ مُحْرِمٌ، فَوْقَ رَأْسِهِ، وَهُوَ يَوْمَئِذٍ بِلَحْيَيْ جَمَل"، مَكَانٍ بِطَرِيقِ مَكَّةَ (ضعيف).

أخرجه الإمام مالك في الموطأ، وابن أبي شيبة في مصنفه، كلاهما من طريق يَحْيَى بْنِ سَعِيدٍ، عَنْ سُلَيْمَانَ بْنِ يَسَارٍ؛ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ...به (٤).

<sup>(</sup>١) العلل المتناهية في الأحاديث الواهية لابن الجوزي (٢/ ٣٩٥)، ١٤٧٠، ١٤٧٠

<sup>(</sup>٢) الكامل في ضعفاء الرجال لابن عدي (٦/ ٤٣٠)، المجروحين لابن حبان (١٣/ ٩٨).

<sup>(</sup>٣) الكامل في ضعفاء الرجال لابن عدي(٧/ ٢٧١)، تمذيب الكمال في أسماء الرجال للمزي (٢٦/ ٣٦)، تقريب التهذيب لابن حجر (ص: ٤٩٤)، ترجمة: ٦١٠٦

<sup>(</sup>٤) الموطأ، للإمام مالك (٣/ ٥٠٧)، ٢٧٤/ ٣٦٧، المصنف لابن أبي شيبة (٣/ ٣٢١)، ٩٥٩٨

سُلَيمان بن يَسارٍ الهلالي، المدني، مولى ميمونة، وقيل: أم سلمة: تابعي (١) إسناده ضعيف لإرساله.

ثانياً: اليافوخ<sup>(۲)</sup>: وردت من حديث أبي هريرة ﷺ، وحديث إِسْمَاعِيلَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ سَعْدِ بْنِ أَبِي وَقَّاصِ - عَلَّالًهُ-.

الحديث الأول: حديث أبي هريرة على: أَنَّ أَبَا هِنْدٍ، حَجَمَ النَّبِيَّ عَلَيْ فِي الْنَبِيَّ عَلَيْ الْمَافُوخ...(حسن).

أخرجه أبو داود في سننه، وأبو يعلى في مسنده ومن طريقه ابن حبان في صحيحه، والدارقطني في سننه، والبيهقي في سننه الكبرى، وأبو نعيم في معرفة الصحابة، كلهم من طريق حَمَّاد بن سلمة، حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ عَمْرِو، عَنْ أَبِي سَلَمَةَ، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ...به (٣).

إسناده حسن، رجاله ثقات غير محمد بن عمرو الليثي، قال الذهبي (ت: ٧٤٨هـ): صدوق حسن الحديث، وقال ابن حجر (ت: ٨٥٢هـ): صدوق له أوهام، وحكم الذهبي عليه هو الأنسب لحاله، فقد وثقه يحيى بن معين

<sup>(</sup>١) تقريب التهذيب لابن حجر(ص: ٢٥١٥)، ترجمة: ٢٦١٩

<sup>(</sup>٢) اليافُوخ: مكان التقاء عَظم مُقدَّم الرَّأْس وَعظم مُؤخره. انظر: المحكم والمحيط الأعظم لابن سيده(٥/

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود، أول كتاب النكاح، باب في الأكفاء (٣/ ٤٤٠)، ٢١٠٢، مسند أبي يعلى الموصلي (١٠/ ٣١٨)، ١٩٥١، وصحيح ابن حبان (١٣/ ٤٤٢)، ٢٠٧٨، سنن الدارقطني (٤/ ٤٠٠)، ٤٩٧٩، السنن الكبرى للبيهقي (٩/ ٥٦٩)، ١٩٥٢٥، معرفة الصحابة لأبي نعيم (٢/ ٤٠٠)، ٣٧٩٤، ٣٠٠٠، ٣٠٠٠

وقال أبوحاتم الرازي: صالح الحديث، يُكتب حديثه، وهو شيخ. وقال ابنُ عديّ: له حديث صالح... وأرجو أنه لا بأس به (١).

الحديث الثاني: حديث إِسْمَاعِيلَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ سَعْدِ بْنِ أَبِي وَقَاصٍ: أَنَّهُ وَضَعَ يَدَهُ عَلَى الْمَكَانِ النَّاتِئِ مِنَ الرَّأْسِ فَوْقَ الْيَافُوخِ فَقَالَ: هَذَا مَوْضِعُ فِضَعَ يَدَهُ عَلَى الْمَكَانِ النَّاتِئِ مِنَ الرَّأْسِ فَوْقَ الْيَافُوخِ فَقَالَ: هَذَا مَوْضِعُ فِحْجَم رَسُولِ اللَّهِ - عَلَى اللَّهِ عَلَى كَانَ يَحْتَجِمُ (ضعيف).

أخرجه ابن سعد في طبقاته، قال: أَخْبَرَنَا ابْنُ الْقَاسِمِ قَالَ: أَخْبَرَنَا لَيْثُ عَنْ عَقِيلٍ عَنِ ابْنِ شِهَابٍ عَنْ إِسْمَاعِيلَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ سَعْدِ بْنِ أَبِي وَقَاصٍ أَنَّهُ وَضَعَ يَدَهُ عَلَى الْمَكَانِ النَّاتِئِ مِنَ الرَّأْسِ فَوْقَ الْيَافُوخِ فَقَالَ: هَذَا مَوْضِعُ وَضَعَ يَدَهُ عَلَى الْمَكَانِ النَّاتِئِ مِنَ الرَّأْسِ فَوْقَ الْيَافُوخِ فَقَالَ: هَذَا مَوْضِعُ وَضَعَ يَدَهُ عَلَى الْمَكَانِ النَّاتِئِ مِنَ الرَّأْسِ فَوْقَ الْيَافُوخِ فَقَالَ: هَذَا مَوْضِعُ وَضِعُ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللْمُعْلَقُلُولُ اللَّهُ اللَّ

إسماعيل ولد بعد الستين، وجُلُّ روايته عن كبار التابعين (٢)، فيحتمل حديث أن يكون مرسلاً أو معضلاً.

إسناده ضعيف.

<sup>(</sup>١) ميزان الاعتدال للذهبي (٣/ ٦٧٣)، تقريب التهذيب لابن حجر (ص: ٤٩٩)، ترجمة: ٦١٨٨

<sup>(</sup>٢) الطبقات الكبرى لابن سعد (١/ ٣٤٤).

<sup>(</sup>٣) تحذيب التهذيب لابن حجر (١/ ٣٢٩)، تقريب التهذيب (ص: ١٠٩)، ترجمة ٤٧٩

المطلب الرابع: الحجامة في مقدم الرأس

وردت الحجامة في مقدم الرأس من حديث ابن عمر على: «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَىٰ كَانَ يَعْتَجِمُ هَذَا الْحُجْمَ فِي مُقَدَّمِ رَأْسِهِ، وَيُسَمِّيهِ أُمَّ مُغِيثٍ»(حسن).

أخرجه الطبراني في المعجم الأوسط، وتمام في فوائده، والخطيب في تاريخ بغداد، كلهم من طريق زُكْرِيَّا بْنِ يَحْيَى الْوَاسِطِيُّ - زَحْمَوَيْهِ -حَدَّتَنَا بِشْرُ بْنُ عبداللَّهِ بْنِ عُمَرَ بْنِ عبدالْعَزِيزِ، قَالَ : أَخْبَرَنِي عبدالْعَزِيزِ بْنُ عُمَرَ، عَنْ نَافِعٍ، عبداللَّهِ بْنِ عُمَرَ بْنِ عبدالْعَزِيزِ، قَالَ : أَخْبَرَنِي عبدالْعَزِيزِ بْنُ عُمَرَ، عَنْ نَافِعٍ، عَنِ ابْنِ عُمَرَ ... به، ولفظ تمام: "فِي رَأْسِهِ... "(١)

## فيه:

١/ بِشْر بن عبدالله بن عمر بن عبدالعزيز بن مروان الأموي، قال ابن معين: ليس به بأس، وأورده ابن أبي حاتم في الجرح والتعديل و ابن حبان في ثقاته، وسكتا عنه(٢).

أقول: (ليس به بأس)، عند ابن معين توثيق له.

٢/ عبدالعزيز بن عمر بن عبدالعزيز بن مروان الأموي، أبو محمد المدني،
 نزيل الكوفة: قال ابن حجر: صدوق يخطئ (٣).

<sup>(</sup>۱) المعجم الأوسط للطبراني (۸/ ۱٦)، ٧٨١٧، الفوائد لتمام الرازي (١/ ٧١)، ١٥٣، تاريخ بغداد للخطيب (١٥ / ١١٣).

<sup>(</sup>۲) الثقات لابن حبان (۸/ ۱۳۸)، الجرح والتعديل لابن أبي حاتم (۲/ ۳۲۱)، تاريخ بغداد للخطيب (۲/ ۳۲۱).

<sup>(</sup>٣) تهذيب الكمال في أسماء الرجال للمزي (١٨/ ١٧٣)، تقريب التهذيب لابن حجر (ص: ٣٥٨)، ترجمة: ٢١١٣

أقول: أقل ما يقال فيه أنه صدوق، فقد وثقه جمع، وضَعَّفه أبو مسهر وحده، وحكى الخطابي عن أحمد بن حنبل، قال: ليس هو من أهل الحفظ والإتقان.

إسناده حسن، قال الهيثمي في مجمع الزوائد(ت: ١٠٨ه): "رَوَاهُ الطَّبَرَانِيُّ في الْأَوْسَطِ وَرجَالُهُ ثِقَاتٌ "(١).

المطلب الخامس: الحجامة في قرن الرأس(٢)

وردت الحجامة في قرن الرأس من حديث عبداللهِ بْنِ جَعْفَرٍ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ بْنِ جَعْفَرٍ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى قَرْنِهِ رَأْسِهِ وَهُوَ مُحْرِمٌ "، وفي لفظ: «احْتَجَمَ رَسُولُ اللَّهِ ﴾ اللَّهِ عَلَى قَرْنِهِ بَعْدَمَا سُمَّ» (منكر)

أخرجه البزار وأبو يعلى الموصلي في مسنديهما، والطبري في تقذيب الآثار مسند ابن عباس، كلهم من طريق شَيْبَان يَعْنِي ابْنَ عبدالرَّحْمَنِ، عَنْ جَابِرِ بْنِ عَلْيٍّ، عَنْ عبداللهِ بْنِ جَعْفَرٍ، " أَنَّ النَّبِيَّ عَنْ عبداللهِ بْنِ جَعْفَرٍ، " أَنَّ النَّبِيَّ عَنْ عبداللهِ وَلْفِظ أَبِي يعلى والطبري: «احْتَجَمَ رَسُولُ اللهِ عَلَى قَرْنِهِ...»(٣)

<sup>(</sup>١) مجمع الزوائد ومنبع الفوائد للهيثمي ٥/ ٩٣).

<sup>(</sup>٢) القَرْنُ: القَرْنُ للنَّوْر وَغَيْرِهِ: الرَّوْقُ، وَمَوْضِعُهُ مِنْ رأْس الإِنسان قَرْنٌ أَيضاً، وقَرْنُ الرجلِ: حَدُّ رأْسه وجانِبُه، عن يمين وشمال، انظر: المحكم والمحيط الأعظم لابن سيده (٦/ ٣٦١)، لسان العرب لابن منظور (٦/ ٣٣١).

<sup>(</sup>۳) مسند البزار = البحر الزخار للبزار(۲/ ۲۰۳)، ۲۲۶٤، مسند أبي يعلى الموصلي (۱۲/ ۱۷۰)، ۲۲۶۵، مسند البزار = البحر الزخار مسند ابن عباس للطبري (۱/ ٥٢٥)، ۸۳۱

فيه: جابر بن يزيد بن الحارث الجعفي أبو عبدالله الكوفي، ضعيف رافضي (ت ١٢٧ه)، وقيل سنة اثنتين وثلاثين (١)، وقد جعله ابن حجر في المرتبة الخامسة من مراتب الموصوفين بالتدليس، وقال: "ووصفه الثوري والعجلي وابن سعد بالتدليس"(٢).

إسناده ضعيف، وهو منكر لمخالفته ما ثبت عن النبي الله أن حجامته من السم كانت في الكاهل (٣) .

المطلب السادس: الحجامة في الذُّؤَابَةِ<sup>(٤)</sup>

وردت الحجامة في الذؤابة من حديث أبي أُمَامَةً، ومرسل ابن أبي ليلي.

الحديث الأول: حديث أبي أمامة ﷺ: «أَنَّهُ احْتَجَمَ مِنْ أَلَّ وَخَدَهُ بِرَأْسِهِ وَهُوَ مُحْرِمٌ، وَضَعَهُ عَلَى الذُّوَابَةِ بَيْنَ الْقَرْنَيْنِ» (ضعيف جدًّا).

<sup>(</sup>١) انظر: تقریب التهذیب لابن حجر (ص: ١٣٧)، ترجمة: ٨٧٨

<sup>(</sup>۲) وهم: من ضعف بأمر آخر سوى التدليس فحديثهم مردود ولو صرحوا بالسماع الا أن يوثق من كان ضعفه يسيرا. طبقات المدلسين لابن حجر (ص: ۱٤) (ص: ۵۳).

<sup>(</sup>٣) انظر: المبحث الثاني، المطلب الرابع، الحديث الثالث، الطريق الثاني.

<sup>(</sup>٤) الذُّؤَابَةُ: النَّاصِيَةُ، وقيل الذَّؤَابَةُ مَنْبَتُ النَّاصِيَةِ من الرَّأْس، وقيل: اسم لجانبي الرأس إلى العنق، واسم لما عليها من الشعر المرسل. المحكم والمحيط الأعظم (١٠١/ ١٠١)، شرح الفصيح لابن هشام اللخمي (ص: ٩٠٩).

أخرجه الطبري في تهذيب الآثار، قال: حَدَّثَنَا أَبُو كُرَيْبٍ، قَالَ: حَدَّثَنَا أَبُو كُرَيْبٍ، قَالَ: حَدَّثَنَا أَجُمَدُ بْنُ عبدالرَّحْمَنِ، عَنْ عَبَّادِ بْنِ عَبَّادٍ، عَنْ جَعْفَرِ بْنِ الزُّبَيْرِ، عَنِ الْقَاسِمِ، عَنْ أَمَامَةَ...به (۱)

1/ عَبّاد بن عبّاد الرَّمْلي، الأُرْسُوفيّ، بمهملة وفاء، أبو عتبة الخوّاص، صدوق يهم، أفحش ابن حبان، فقال: يستحق الترك<sup>(٢)</sup>.

٢/ جعفر بن الزُّبير الحَنَفيُّ، أو الباهليُّ، الدِّمشقيُّ، نزيلُ البَصْرة: متروكُ الجديثِ وكان صالحًا في نَفْسِهِ<sup>(٣)</sup>.

الحديث الثاني: مرسل ابن أبي ليلى: "أنه الله المُتَجَم على رأسه بقَرْنٍ (٤) حين طُبَّ (ضعيف).

أخرجه أبو عبيد في غريب الحديث، قال: حدثنا هشيم، وأخرجه ابن سعد في الطبقات الكبرى، قال: أَخْبَرَنَا هِشَامٌ أَبُو الْوَلِيدِ الطَّيَالِسِيُّ. أَخْبَرَنَا أَبُو عُوانَةَ، كلاهما (هشيم وأبو عوانة)، عَنْ حُصَيْنٍ عَنْ عبدالرحمن ابن أبي لَيْلَى قَالَ...به، ولفظ أبي عوانة: " طُبَّ رَسُولُ اللهِ - عَلَى ذُوَّابَتَيْهِ " (٥).

<sup>(</sup>١) تهذيب الآثار -مسند ابن عباس -للطبري (١/ ٥٢٥)، ٨٣٣

<sup>(</sup>٢) تقریب التهذیب لابن حجر (ص: ٢٩٠)، ترجمة: ٣١٣٤

<sup>(</sup>٣) تقريب التهذيب لابن حجر (ص: ١٤٠)، ترجمة: ٩٣٩

 <sup>(</sup>٤) بقُرْنِ: قيل: هُوَ اسْمُ مَوْضِعٍ، وَقِيلَ: هُوَ قَرْن تَوْر جُعِل كالمِحْجَمة. النهاية في غريب الحديث والأثر
 لابن
 الأثير(٤/

أقول: والثاني هو الصحيح.

<sup>(</sup>٥) غريب الحديث لأبي عبيد (٣/ ٢٠٥)، الطبقات الكبرى ط العلمية (٢/ ١٥٥).

فيه: عبدالرحمن بن أبي ليلى الأنصاري، المدني، وُلِد لست بقين من خلافة عُمَر هُلُهُ اللهُ اللهُ عُمَر هُلهُ اللهُ ا

<sup>(</sup>۱) تقذیب التهذیب لابن حجر (7/7)، تقریب التهذیب لابن حجر (ص: 9.7)، ترجمة:9.97.

المبحث الثاني: الحجامة في الرقبة والقفا المطلب الأول: الحجامة أسفل الذؤابة<sup>(١)</sup>

وردت الحجامة أسفل الذؤابة من مرسل مكحول: «كَانَ النَّبِيُّ اللَّهِيُّ اللَّهِيُّ اللَّهِيُّ اللَّهِيُّ اللَّهُوَابَةِ، وَيُسَمِّيهَا مُنْقِذًا»(ضعيف).

أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه، حَدَّثَنَا عَبْدَةُ بْنُ سُلَيْمَانَ، عَنْ عبدالْعَزِيزِ بُنِ عُمَرَ، عَنْ مَكْحُولِ، قَالَ: «كَانَ النَّبِيُّ عِلَّمَا يَعْتَجِمُ أَسْفَلَ مِنَ الذُّوَابَةِ، وَيُسَمِّيهَا مُنْقِذًا» (٢).

## فيه:

١/ عبدالعزيز بن عمر بن عبدالعزيز بن مروان الأموي: صدوق يخطئ<sup>(٦)</sup>
 ١/ مكحول الشامي، أبو عبدالله: ثقةٌ فقيةٌ كثيرُ الإِرسال، مشهورٌ<sup>(٤)</sup> قال العلائي: كثير الإرسال جدًّا أرسل عن النبي عَيْكَ (٥)
 المطلب الثانى: الحجامة في الْقَمَحْدُوَةِ<sup>(٢)</sup>

<sup>(</sup>١) الذُّؤابَةُ: انظر المبحث الأول، المطلب السادس.

<sup>(</sup>۲) مصنف ابن أبي شيبة (٥/ ٣٩)، ٢٣٥٠٢.

<sup>(</sup>٣) تقريب التهذيب لابن حجر (ص: ٣٥٨)، ترجمة: ٤١١٣.

<sup>(</sup>٤) تقريب التهذيب لابن حجر (ص: ٥٤٥)، ترجمة: ٦٨٧٥.

<sup>(</sup>٥) جامع التحصيل في أحكام المراسيل للعلائي(ص: ٢٨٥).

<sup>(7)</sup> القَّمَحْدُوة: الهنة النَّاشِرَة فَوق الْقَفَا، أي: مَا أَشرف عَلَى الْقَفَا مِنْ عظْم الرأْسِ والهامةُ فَوْقَهَا، وَهِي بَين الذؤابة والقفا، منحدرة عَن الهامة، إذا اسْتلْقى الرجل أَصَابَت الأَرْض من رَأسه، وهي خلف الأُذُنَيْنِ، وَهِي حد الْقَفَا. نظر: الححكم والمحيط الأعظم لابن سيده (٤/ ٤٣)، لسان العرب لابن منظور (٣/ ٣٦٨).

وردت الحجامة في الْقَمَحْدُوةِ من طريق صهيب الرومي والأقرع بن حابس

الحديث الأول: حديث صهيب الرومي: قال: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَىٰ: " عَلَيْكُمْ بِالْحِجَامَةِ فِي جَوْزَةِ الْقَمَحْدُوةِ، فَإِنَّهُ دَوَاءٌ مِنِ اثْنَيْنِ وَسَبْعِينَ دَاءً، وَخَمْسَةِ أَدْوَاءٍ: مِنَ الْجُنُونِ، وَالْجُدَامِ، وَالْبَرَصِ، وَوَجَعِ الْأَضْرَاسِ وَخَمْسَةِ أَدْوَاءٍ: مِنَ الْجُنُونِ، وَالْجُدَامِ، وَالْبَرَصِ، وَوَجَعِ الْأَضْرَاسِ " (ضعيف)

أخرجه الطبراني في المعجم الكبير ومن طريقه أبو نعيم في الطب النبوي، من طريق مُحَمَّد بْن مُوسَى الْحُرَشِيّ، ثنا عِيسَى بْنُ شُعَيْبٍ، ثنا الدَّفَّاعُ أَبُو رَوْحٍ الْقَيْسِيُّ، ثنا عبدالْحَمِيدِ بْنُ صَيْفِيٍّ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ جَدِّهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله عَنْ جَدِّهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله عَنْ بَهُ (۱)

## فيه:

١/ مُحَمَّدُ بن نُفَيْع بْنُ مُوسَى الْحَرَشِي، لَيِّن(ت ٢٤٨هـ)(٢).

٢/ الدَّفَّاعُ بن دَغْفل، الْقَيْسِيُّ أو السَّدوسي، أَبُو رَوْحٍ، ضعيفٌ (٣).

٣/ عبدالْحَمِيدِ بْنُ زياد، أو زيد، بنِ صَيْفِيِّ بن صُهَيْبٍ الرومي، وربما نُسِبَ إلى جدهِ: لَيِّنُ الحديثِ<sup>(٤)</sup>

<sup>(</sup>۱) المعجم الكبير للطبراني (۸/ ٣٦)، ٧٣٠٦، الطب النبوي لأبي نعيم الأصفهاني (١/ ٣٦٥)، ٣٠٢

<sup>(</sup>٢) تقريب التهذيب لابن حجر (ص: ٥٠٩)، ترجمة: ٦٣٣٨

<sup>(</sup>٣) تقریب التهذیب لابن حجر (ص: ٢٠١)، ترجمة: ١٨٢٧

<sup>(</sup>٤) تقريب التهذيب لابن حجر (ص: ٣٣٣)، ترجمة: ٣٧٦٠

٤/ لم يتبين لي عود الضمير في (جده)، أهو لعبدالحميد أم لزياد، فإن كان لعبدالحميد فالإسناد مرسل، وإن كان لزياد فالإسناد ظاهره الاتصال، لكن قال العقيلي – نقلاً عن البخاري – قال: "عَبْدُ الْحَمِيدِ بْنُ رَيَادِ بْنِ صَيْفِيِّ بْنِ صُهَيْبٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ جَدِّهِ، وَلَا يُعْرَفُ سَمَاعُ بَعْضِهِمْ مِنْ بَعْضٍ "(١)

إسناده ضعيف.

الحديث الثاني: حديث الأقرع بن حابس عند ... فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى الللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَل

أخرجه ابن سعد في الطبقات، أَخْبَرَنَا هَاشِمُ بْنُ الْقَاسِمِ، أَخْبَرَنَا لَيْتُ يَعْنِي الْنَاسِمِ، أَخْبَرَنَا لَيْتُ يَعْنِي ابْنَ سَعْدٍ، عَنِ الْحَجَّاجِ بْنِ عبداللهِ الْجِمْيَرِيِّ، عَنْ بُكَيْرِ بْنِ الْأَشَجِّ قَالَ: بَلَعَنِي أَنَّ الأَقْرَعَ بْنَ حَابِسٍ، دَخَلَ عَلَى النَّبِي عَلَى النَّبِي وَهُوَ يَعْتَجِمُ فِي الْقَمَحْدُوةِ فَقَالَ: يَا ابْنَ أَبِي كَبْشَةَ لِمَ احْتَجَمْتَ وَسَطَ رَأْسِكَ ؟ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى الله

١/ الحجاج بن عبدالله الحميري، أورده البخاري في التاريخ الكبير وابن أبي
 حاتم في الجرح والتعديل، ولم يذكرا فيه جرحاً ولا تعديلاً<sup>(٤)</sup>

<sup>(</sup>١) الضعفاء الكبير للعقيلي (٣/ ٤٧).

<sup>(</sup>٢) هكذا في الأصل المطبوع من الطبقات -نسخة دار صادر (١/ ٤٤٧)، ونسخة العلمية (١/ ٣٤٥) - ولعل الصواب هو : ليثّ -بالمثلثة - راوي الحديث.

<sup>(</sup>٣) الطبقات الكبرى لابن سعد (١/ ٣٤٥).

<sup>(</sup>٤) التاريخ الكبير للبخاري (٢/ ٣٧٨)، الجرح والتعديل لابن أبي حاتم(٣/ ١٦٣).

٢/ بُكَيْر بن عبدالله بن الأشَج، ذكره ابن حبان في طبقة أتباع التابعين الذين رووا عن التابعين، وقال الحاكم: " وطبقة تعد في التابعين ولم يصح سماع أحد منهم من الصحابة. منهم... وبكير بن عبدالله بن الأشج لم يثبت سماعه من عبدالله بن الحارث بن جَزْء-بفتح الجيم وسكون الزاي بعدها همزة-وإنما رواياته عن التابعين"(١)

أقول: وقد رواه بلاغاً فلا يعرف من شيخه.

# المطلب الثالث: الحجامة في نُقْرة القفا

المغيثة والأخرى منقذة" (ضعيف جداً).

وردت الحجامة في نُقْرة القفا من حديث ابن عمر وأنس بن مالك في . الحديث الأول: حديث ابن عمر في: قال احتجم رسول الله في ثلاثا في النَّقْرَة(٢)وَالْكَاهِل(٣)وَوَسَطِ الرَّأْس وسمى واحدة النافعة والأخرى

أخرجه الطبري في تهذيب الآثار، وابن عدي في الكامل، كالاهما من طريق عبدالله بن ميمون قال حدثنا عبيد الله عن نافع عن ابن عمر قال

<sup>(</sup>۱) الثقات لابن حبان (٦/ ١٠٦)، معرفة علوم الحديث للحاكم (ص: ٨٦)، تحفة التحصيل في ذكر رواة المراسيل لأبي زرعة العراقي(ص: ٤٠)، تقريب التهذيب لابن حجر (ص: ١٢٨)، ترجمة: ٧٦٠.

<sup>(</sup>٢) النُّقْرَةُ: حُفْرَةٌ فِي الأَرض صَغِيرةٌ، مُسْتَدِيرَةُ، والنُّقْرَةُ فِي الْقَفَا: مُنْقَطَعُ القَمَحْدُوَةِ، وَهِيَ وَهْدَةٌ فِيهَا. لسان العرب لابن منظور (٥/ ٢٢٩).

<sup>(</sup>٣) الكاهِلُ: مقدم أَعلَى الظّهْر مِمَّا يَلِي الْعُنُق، وَهُوَ الثُّلُث الْأَعْلَى، فِيهِ سِتّ فقر، وَقيل: الكاهِلُ من الْإِنْسَان مَا بَين كَتفيهِ، وَقيل: هُوَ موصل الْعُنُق فِي الصلب، وَقيل: هُوَ مَا شخص من فروع كَتفيهِ إلى مُنْتَهى ظَهره. انظر: المحكم والمحيط الأعظم لابن سيده(٤/ ١٤٢).

احتجم رسول الله ﷺ ثلاثا فِي النَّقْرَةِ وَالْكَاهِلِ وَوَسَطِ الرَّأْسِ وسمى واحدة النافعة والأخرى المغيثة والأخرى منقذة (١)

فيه: عبدالله بْنُ مَيْمَونِ القَدَّاح، المخزومي، المكي: قال أبو حاتم الرازي: منكر الحديث، وقال ابن عدي: عامة ما يرويه لا يتابع عليه، وقال ابن حبان: يروي عَن جَعْفَر بن مُحَمَّد وَأهل الْعرَاق والحجاز المقلوبات لَا يَجُوز الإحْتِجَاج بِهِ إِذَا انْفَرد، وقال الحاكم: روى عن عبيد الله بن عمر أحاديث موضوعة، وقال ابن حجر: مُنْكر الحديثِ: متروكُ (١) إسناده ضعيف جدًّا.

الحديث الثاني: حديث أنس بن مالك على: قال رسول الله على: " الحجامة في نقرة الرأس تورث النسيان، فتجنبوا ذلك وأكثروا من قول: لا إله إلا الله، والاستغفار، فإنهما أمان في الدنيا من الذل وفي الآخرة جنة من النار "(ضعيف جداً).

<sup>(</sup>۱) تهذیب الآثار مسند ابن عباس للطبري (۱/ ۵۲۸)، ۱۳۷۸، الکامل في ضعفاء الرجال لابن عدی(۵/ ۳۱۲).

<sup>(</sup>۲) الجرح والتعديل لابن أبي حاتم (٥/ ١٧٢)، المجروحين لابن حبان (٢/ ٢١) الكامل في ضعفاء الرجال لابن عدي (٥/ ٣٠٩) تمذيب التهذيب لابن حجر (٦/ ٤٩). تقريب التهذيب لابن حجر (ص: ٣٢٦)، ٣٦٥٣.

<sup>(</sup>٣) مسند الفردوس لأبي منصور الديلمي = الغرائب الملتقطة (٤/ ٢٣٣)، ١٤٠١.

فيه:

١/ عُمَرُ بْنُ وَاصِلٍ الصوفي، قال أبو حاتم الرازي: ضعيف الحديث، وأورد الخطيب حديثاً من روايته، ثم قال فيه: وَضَعَهُ عُمَرُ بْنُ وَاصِلٍ، أَوْ وُضِعَ عَلَيْه (١).

٢/ محمد بن سَوَّار البصري: مقبولٌ (٢)

إسناده ضعيف جدًّا لحال عمر بن واصل، وابن سوار لم أجد له متابعاً.

المطلب الرابع: الحجامة في الأخدعين: وردت الحجامة في الأخدعين من حديث أنس وابن عباس وجابر وعلي الشيد.

الحديث الأول: حديث أنس على: "كَانَ رَسُولُ اللهِ عَلَى يَعْتَجِمُ فِي الْأَخْدَعَيْنِ وَالْكَاهِلِ") " وفي لفظ: "كَانَ رَسُولُ اللهِ عَلَى يَعْتَجِمُ ثَلَاثًا: وَاحِدَةً عَلَى كَاهِلِهِ، وَاثْنَتَيْنِ عَلَى الْأَخْدَعَيْنِ"، وفي لفظ: " أَنَّ النَّبِيَ عَلَى الْأَخْدَعَيْنِ"، وفي لفظ: " أَنَّ النَّبِيَ اللهُ الْحَتَجَمَ فِي الْأَخْدَعَيْنِ وَالْكَاهِلِ"، وفي لفظ: " احْتَجَمَ رَسُولُ اللهِ عَلَى الْأَخْدَعَيْنِ وَالْكَاهِلِ"، وفي لفظ: " احْتَجَمَ رَسُولُ اللهِ عَلَى الْأَخْدَعَيْنِ، وَعَلَى الْكَاهِلِ وَاحِدَةً (ضعيف)

أخرجه أبو داود في سننه، قال: حَدَّثَنَا مُسْلِمُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، والترمذي في سننه، والحاكم في مستدركه، كلاهما من طريق عَمْرُو بْن عَاصِمِ الْكِلَابِيّ، وأخرجه ابن ماجه في سننه والإمام أحمد في مسنده، كلاهما من طريق وكِيع،

<sup>(</sup>۱) الجرح والتعديل لابن أبي حاتم(٦/ ١٤٠)، تاريخ بغداد للخطيب (١٢/ ٧٨)، ميزان الاعتدال للذهبي (٣/ ٢٣٠).

<sup>(</sup>٢) تقريب التهذيب لابن حجر (ص: ٤٨٢)، ترجمة: ٥٩٤١.

<sup>(</sup>٣) الْأَخْدَعانِ: عِرْقان في جَانِيَي الغُنُق. النهاية في غريب الحديث والأثر لابن الأثير(٢/ ١٤).

والإمام أحمد في مسنده، حَدَّنَا بَمْرُ، وأخرجه الحسن بن موسى الأشيب في جزئه، وأبو داود الطيالسي في مسنده، وابن أبي شيبة في مصنفه، قال: حَدَّثَنَا أَسْوَدُ بْنُ عَامِرٍ، وأبو يعلى الموصلي في مسنده، ومن طريقه ابن حبان في صحيحه، والطبري في تهذيب الآثار، كلاهما من طريق وَهْب بْن جَرِيرٍ، وأبو بكر البزاز الشافعي في الفوائد، من طريق ابْن عَائِشَة، والبيهقي في السنن الكبرى، من طريق عَلِيّ بْن عُثْمَانَ اللَّاحِقِيّ، والضياء المقدسي في المختارة، من طريق أبي التُعْمَانِ عَارِم وَسُلَيْمَان بْن حَرْبٍ، كلهم ( مُسْلِمُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، وعَمْرُو بْنُ عَاصِمٍ الْكِلَابِيُّ، ووَكِيعٌ، وبَعْزٌ، والحسن بن موسى الأشيب، والطيالسي، وأَسْوَدُ بْنُ عَامِرٍ، ووَهْبُ بْنُ جَرِيرٍ، وابْنُ عَائِشَة، وعَلِيُ بْنُ عُرْمِ، والطيالسي، وأَسْوَدُ بْنُ عَامِرٍ، ووَهْبُ بْنُ جَرِيرٍ، وابْنُ عَائِشَة، وعَلِيُ بْنُ عُثْمَانَ اللَّاحِقِيُّ، وأَبُو التُعْمَانِ محمد بن الفضل، وَسُلَيْمَانُ بْنُ حَرْبٍ)، حدثنا جَرِير بْن حَارِمٍ قَالَ: حَدَّثَنَا قَتَادَةُ، عَنْ أَنسٍ...به، إلا عَمْرُو بْن عَاصِمٍ الْكِلَابِيُّ، فإنه قَالَ: حَدَّثَنَا قَتَادَةُ، عَنْ أَنسٍ...به، إلا عَمْرُو بْن عَاصِمٍ الْكِلَابِيُّ، فإنه قَالَ: حَدَّثَنَا هَمَّامٌ، وَجَرِيرُ بْنُ حَارِمٍ الْكِلَابِيُّ، فإنه قَالَ: حَدَّثَنَا هَمَّامٌ، وَجَرِيرُ بْنُ حَارِمٍ الْكِلَابِيُّ، فإنه قَالَ: حَدَّثَنَا هَامٌ، وَجَرِيرُ بْنُ حَارِمٍ الْكِلَابِيُّ، فإنه قَالَ: حَدَّثَنَا هَمَّامٌ، وَجَرِيرُ بْنُ حَارِمٍ الْكِلَابِيُّ، فإنه قَالَ: حَدَّثَنَا هَمَّامٌ، وَجَرِيرُ بْنُ حَارِمٍ الْكِلَابِيُ مُن عَامِمٍ الْكِلَابِيُّ، فإنه قَالَ: حَدَّثَنَا هَمَّامٌ، وَجَرِيرُ بْنُ حَارِمٍ الْكُوبُونِ اللَّهُ عَلَابِهُ وَالْمَالَةُ الْمَامُ الْمُ الْمَامُ اللَّهُ مَالِهُ الْمَامُ وَالْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ عَرِيرُ اللْمُ عَالِمَةً الْمَالُ اللَّهُ عَالَ اللَّهُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُنْ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ اللَّهُ اللَّهُ الْمَامُ الْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ ال

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود، أول كتاب الطب، باب في موضع الحجامة (7/9)، 7٨٦٠، سنن ابن ماجه، أبواب الطب، بَابُ مَوْضِعِ الحُبِجَامَةِ (3/770)، 7٤٨٣، جزء الحسن بن موسى الأشيب (ص: 7٤)، 91، المسند، لأبي داود الطيالسي (7/92)، 1.71، المسند للإمام أحمد (9/77)، (777)، المسند للإبام أحمد (9/97)، (777)، المصنف لابن أبي شيبة (9/97)، (777)، (777)، المسند لأبي يعلى الموصلي (9/77)، (9/77)، (9/77)، قديب الآثار للطبري (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)، (1/170)

واللفظ الأول لعَمْرُو بْنُ عَاصِمٍ والطيالسي، وابن عائشة، والأوزاعي، والثاني للحسن الأشيب واللاحقي وبهز، والثالث لوكيع ووهب، والرابع لمسلم بن إبراهيم، وأسود بن عامر، وقال الترمذي: وَهَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ، وقال الحاكم: " صَحِيحٌ عَلَى شَرْطِ الشَّيْحَيْنِ وَلَمْ يُحُرِّجَاهُ. (١)

### فيه:

1/ عَمْرو بن عاصم بن عُبَيد الله بن الوازع الكِلابي القيسي، أبو عثمان البَصْرِيّ، قال الآجري: " سألت أبا داود عن عمرو بن عاصم الكلابي، فقال: "لا أنشط بحديثه"، وقال ابن حجر: صدوق، في حفظه شيء (ت 71 هـ). "(7)

٢/ جَرِيرُ بْنُ حَازِمٍ بن زيد الأَزْدِيُّ أبو النضر البصري، قال ابن حجر: ثقة، لكن في حديثه عن قتادة ضعف، وله أوهام إذا حدث من حفظه، مات سنة سبعين ومائة بعد ما اختلط، لكن لم يحدث في حال اختلاطه (٣). أقول: اختلاطه لا يضر، وأما أوهامه فقد قال الذهبي: " اغْتُفِرَتْ أَوهَامُهُ فِي

سَعَةِ مَا رَوَى ".

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي، أبواب الطب عن رسول الله على بَابُ مَا جَاءَ فِي الحِْجَامَةِ (٣٩٠/٣)، ٢٠٥١، مستدرك الحاكم، كتاب الطب، الاحتجام على الأخدعين(٤/ ٢١٠)، ٧٥٧٢

<sup>(</sup>٢) سؤالات أبي عبيد الآجري أبا داود السجستاني في الجرح والتعديل لابن أبي حاتم(٣/ ١٥)، تقريب الكمال في أسماء الرجال للمزي (٢٢/ ٨٧)، تقريب التهذيب لابن حجر (ص: ٤٢٣)، ترجمة: ٥٠٠٥.

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء للذهبي (٧/ ١٠٠)، تقريب التهذيب لابن حجر (ص: ١٣٨)، ترجمة: ٩١١.

٣/ قَتَادة بن دِعَامة بن قَتَادة السَّدُوسي، أبو الخَطَّاب البَصري، ثقة تُبْت،
 يقال: وُلِد أَكْمَهَ، مات سنة بضع عشرة ومائة (١)

أقول: وصفه النسائي وغيره بالتدليس وقال ابن حجر في الفتح: "رُبِمَا دلّس" (٢)، وجعله ابن حجر في الطبقة الثالثة من طبقات المدلسين (٣).

أقول: تدليسه لا يضر لثبوت تحديثه في رواية الحسن الأشيب والضياء المقدسي.

إسناده ضعيف لضعف جرير في قتادة، وأما متابعة همام له في رواية عمرو بن عاصم، فهي مغايرة لها، قال العقيلي: "حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ مُوسَى الْفَهَرْتِيرِيُّ قَالَ: حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ مُوسَى الْفَهَرْتِيرِيُّ قَالَ: حَدَّثَنَا عَبْدَانُ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ شَعْبَةَ قَالَ: حَدَّثَنَا عَبْدَانُ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ شُعْبَةَ قَالَ: حَدَّثَنِي نَصْرٌ الْقَصَّابُ، عَنْ قَتَادَة، عَنْ سَعِيدِ بْنِ الْمُسَيِّبِ قَالَ: «احْتَجَمَ النَّيُ عَنْ فِي الْأَحْدَعَيْنِ»".

ثم تعقب هذه الرواية فقال: " هَذِهِ رِوَايَةُ عَمْرِو بْنِ عَاصِمٍ، عَنْ هَمَّامٍ، عَنْ قَتَادَةَ، عَنْ سَعِيدِ بْنِ الْمُسَيِّبِ قَالَ: «احْتَجَمَ النَّبِيُّ فِي الْأَحْدَعَيْنِ

<sup>(</sup>۱) جعله ابن حجر من أصحاب الطبقة الثالثة وهم: " من أكثر من التدليس فلم يحتج الأئمة من أحاديثهم إلا بما صرحوا فيه بالسماع ومنهم من رد حديثهم مطلقا ومنهم من قبلهم كأبي الزبير المكي ". طبقات المدلسين (ص: ۱۳)، (ص: ٤٣).

<sup>(</sup>٢) فتح الباري لابن حجر (١/ ٤٣٦).

<sup>(</sup>٣) جعله ابن حجر من أصحاب الطبقة الثالثة وهم: " من أكثر من التدليس فلم يحتج الأئمة من أحاديثهم إلا بما صرحوا فيه بالسماع ومنهم من رد حديثهم مطلقا ومنهم من قبلهم كأبي الزبير المكهى ". طبقات المدلسين (ص: ١٥)، (ص: ٤٥).

وَالْكَاهِلِ». وَرَوَاهُ جَرِيرُ بْنُ حَازِمٍ، عَنْ قَتَادَةَ، عَنْ أَنسٍ. وَحَدِيثُ هَمَّامٍ وَالْكَاهِلِ». وَرَوَاهُ جَرِيرُ بْنُ حَازِمٍ، عَنْ قَتَادَةَ، عَنْ أَنسٍ. وَحَدِيثُ هَمَّامٍ وَالْكَاهِلِ». وَرَوَاهُ جَرِيرُ بْنُ حَازِمٍ، عَنْ قَتَادَةَ، عَنْ أَنسٍ.

# ففى هذا التعقيب فائدتان:

ا/ عمرو بن عاصم يرويه مرة عن أنس ومرة عن ابن المسيب، ورجح العقيلي
 روايته عن ابن المسيب.

٢/ حديث همام الذي حكم العقيلي بترجيحه من مرسل سعيد بن المسيب وليس من حديث أنس.

نعم جرير تابعه الأوزاعي وهشام الدستوائي لكنها متابعات ضعيفة جدًّا. فأما متابعة الأوزاعي، فقد أخرجها تمام في فوائده، ومن طريقه ابن عساكر في تاريخ دمشق، قال: أخبرنا أبو محمد عبدالكريم بن حمزة نا عبدالعزيز بن أحمد أنا تمام بن محمد، قال: أَخْبَرَنَا أَبُو الْمَيْمُونِ عبدالرَّحْمَنِ بْنُ عبداللَّهِ بْنِ عُمَرَ بْنِ رَاشِدٍ الْبَجَلِيُّ، قِرَاءَةً عَلَيْهِ، ثنا أَبُو الْأَصْبَغِ عبدالْعَزِيزِ بْنُ سَعِيدٍ الْفَاشِمِيُّ الدِّمَشْقِيُّ، ثنا إِسْحَاقُ بْنُ الضَّيْفِ، ثنا مُحَمَّدُ بْنُ كثِيرٍ، عَنِ الْأُوزَاعِيّ، عَنْ قَتَادَةً...به (۲).

## فيه:

١/ أَبُو الْأَصْبَغِ عبدالْعَزِيزِ بْنُ سَعِيدٍ الْهَاشِمِيُّ الدِّمَشْقِيُّ: ترجم له ابن عساكر في تاريخ دمشق ولم يذكر فيه جرحاً ولا تعديلاً (٣).

<sup>(</sup>١) الضعفاء للعقيلي (٤/ ٢٩٨).

<sup>(</sup>٢) الفوائد لتمام (١/ ٤٦)، ٩٠، تاريخ دمشق لابن عساكر (٣٦/ ٢٨٩).

<sup>(</sup>٣) تاريخ دمشق لابن عساكر (٣٦/ ٢٨٨).

٢/ مُحَمَّدُ بْنُ كَثِيرٍ بن أبي عطاء الثقفي الْمِصِيصِيُّ: قال ابن عدي: لَهُ رِوَايَاتُ عَنْ مَعْمَرٍ وَالأَوْزَاعِيِّ حَاصَّةً أَحَادِيث عِدَاد مِمَّا لا يُتَابِعُهُ أَحَدُ عَلَيْهِ، وقال ابن حجر: صدوق كثير الغلط(١).

وأما متابعة هشام الدستوائي، فقد أخرجها الطبراني في المعجم الأوسط، قال: حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ عبداللهِ الْحَضْرَمِيُّ قَالَ: نا عبداللهِ بْنُ عُمَرَ بْنِ أَبَانَ قَالَ: نا يُوسُفُ بْنُ عَطِيَّةَ الصَّفَارُ، عَنْ هِشَامٍ الدَّسْتُوَائِيِّ، عَنْ قَتَادَةَ، عَنْ قَالَ: نا يُوسُفُ بْنُ عَطِيَّةَ الصَّفَارُ، عَنْ هِشَامٍ الدَّسْتُوَائِيِّ، عَنْ قَتَادَةَ، عَنْ أَنُس...به "(٢).

وقال عقبه: " لَمْ يَرْوِ هَذَا الْحَدِيثَ عَنْ هِشَامٍ الدَّسْتُوائِيِّ إِلَّا يُوسُفُ بْنُ عَطِيَّةَ، تَفَرَّدَ بِهِ عبداللهِ بْنُ عُمَرَ ".

فيه: يوسف بن عطية بن باب الصفار الأنْصارِيّ السعدي، مولاهم، أَبُو سهل البَصْرِيّ، متروك(ت ١٨٧هـ)<sup>(٣)</sup>

إسناده ضعيف جدًّا لحال يوسف ابن عطية.

أقول: إسناد حديث أنس ضعيف بجميع طرقه، ضعفاً لا يقوي بعضه بعضاً، وأحسنها طريق جرير، لكنه ثما انتقد على جرير، قال ابن رجب الحنبلي:" وقد أنكر عليه أحمد، ويحيى، وغيرهما من الأئمة أحاديث متعددة يرويها عن قتادة عن أنس عن النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم، وذكروا أن بعضها

<sup>(</sup>۱) الكامل في ضعفاء الرجال لابن عدي(۷/ ۰۰۰) تهذيب الكمال في أسماء الرجال للمزي (۲٦/ ۳۳۳)، تقريب التهذيب لابن حجر (ص: ٥٠٤)، ترجمة: ٦٢٥١.

<sup>(</sup>٢) المعجم الأوسط للطبراني (٦/ ١٣)، ٥٦٥٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: تمذيب الكمال في أسماء الرجال للمزي (٣٢/ ٤٤٣)، تقريب التهذيب لابن حجر (ص: ٧٨٧٣)، ترجمة: ٧٨٧٣.

مراسيل أسندها، فمنها :...ومنها : حديثه في الحجامة في الأخدعين والكاهل "(١).

٢/ الحديث الثاني: حديث ابن عباس عباس ورد عنه من طريقين:
 ١/ الطريق الأول: طريق عامر الشعبي: " احْتَجَمَ النَّبِيُّ فِي الْأَخْدَعَيْن، وَبَيْنَ الْكَتِفَيْن "، وفي لفظ:

" احتجم ثلاثاً..."، وفي لفظ: "كان يحتجم..."، وفي لفظ: "كان يحتجم ثلاثاً..."، في لفظ "كَانَ النَّبِيُّ الْحُتَجَمَ فِي الْأَخْدَعَيْنِ، وَالْكَاهِلِ" (حسن لغيره)

أخرجه الإمام أحمد في مسنده، والترمذي في شمائله، والطبري في تهذيب الآثار، كلهم من طريق سفيان الثوري، وأخرجه الإمام أحمد في مسنده، من طريق شريك، وأخرجه الإمام أحمد في مسنده، والطبري في تهذيب الآثار، كلاهما من طريق إسرائيل، وأخرجه الطبراني في المعجم الكبير، من طريق زُهيْر، ومن طريق أبي عوانة، كلهم (سفيان الثوري وإسرائيل، وشريك القاضي، وزهير بن معاوية، وأبو عوانة الوضاح بن عبدالله)، عَنْ جَابِرٍ، عَنْ عَامِرِالشعبي، عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ...به، واللفظ الأول للثوري، والثاني لشريك، والثالث لإسرائيل، والرابع لزهير، والخامس لأبي عوانة (٢).

<sup>(</sup>١) شرح علل الترمذي لابن رجب (٢/ ٧٨٤).

<sup>(</sup>۲) مسند الإمام أحمد (۶/ ۲)، رقم ۲۰۹۱، (٥/ ٧٨)، رقم ۲۹۰۶، (٥/ ۱۲۱)، رقم ۲۹۷۹، الشمائل المحمدية للترمذي (ص: ۳۰۳)، رقم ۳۲۳، تمذيب الآثار للطبري (۱/ ۵۲۳)، رقم

إسناده ضعيف، فيه: جابر بن يزيد بن الحارث الجعفي أبو عبدالله الكوفي، ضعيف رافضي (ت ١٢٧ه)، وقيل سنة اثنتين وثلاثين<sup>(١)</sup>، وقد جعله ابن حجر في المرتبة الخامسة من مراتب الموصوفين بالتدليس، وقال: "ووصفه الثوري والعجلي وابن سعد بالتدليس"<sup>(٢)</sup>.

الطريق الثاني: طريق مِقْسِمٍ بن بُجْرة: " احْتَجَمَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى وَهُوَ صَائِمٌ مُحْرِمٌ، الأَخْدَعَيْنِ(٢)، وَالْكَتِفَيْنِ... "(حسن لغيره دون: وهو محرم صائم) أخرجه الخطيب البغدادي في تاريخ بغداد، من طريق يَحْيَى بْن يَمَانٍ، عَنْ سُفْيَانَ، عَنْ يَزِيدَ بْنِ أَبِي زِيَادَ، عَنْ مِقْسِمٍ، عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ، قَالَ... "(٤). اسناده ضعيف، فيه:

١/ يحيى بن يمَان العِجْلي، الكوفي: صدوقٌ عابدٌ يخطئُ كثيرًا وقد تَغَيَّر (ت ١٨٩هـ)(٥).

٢/ يزيد بن أبي زيادٍ الهاشمي مولاهم، الكوفي: ضعيف، كَبِرَ فتغيَّرُ وصار يتلقَّنُ وكان شيعيًا(ت ١٣٦هـ)(٦).

۸۲۸، (۱/ ۵۲۳)، رقم ۸۲۷، المعجم الكبير للطبراني (۱۲/ ۹۰)، رقم ۱۲۰۸۱، (۱۲/ ۹۰)

<sup>(</sup>١) انظر: تقريب التهذيب لابن حجر (ص: ١٣٧)، ترجمة: ٨٧٨.

<sup>(</sup>٢) وهم: من ضعف بأمر آخر سوى التدليس فحديثهم مردود ولو صرحوا بالسماع الا أن يوثق من كان ضعفه يسيراً. طبقات المدلسين (ص: ١٤) (ص: ٥٣).

<sup>(</sup>٣) هكذا في الأصل، بلا ذكر لحرف الجر ( في )، أو ( على)، كما في الروايات السابقة.

<sup>(</sup>٤) تاريخ بغداد للخطيب (٦/ ١٤١).

<sup>(</sup>٥) تقریب التهذیب لابن حجر (ص: ٥٩٨)، ترجمة: ٧٦٧٩.

<sup>(</sup>٦) تقريب التهذيب لابن حجر (ص: ٦٠١)، ترجمة: ٧٧١٧.

٣/ الحديث الثالث: حديث جابر بن عبدالله عنى، ورد عنه من طريقين: 1/ الطريق الأول: طريق الْمُيْثَمِ بْنِ أَبِي الْمُيْثَمِ، عَنْ جَابِرٍ: " أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ الْطَرِيق الْأَخْدَعَيْنِ، وَبَيْنَ الْكَتِفَيْنِ وَأَعْطَى الْحُجَّامَ أَجْرَهُ، وَلَوْ كَانَ حَرَامًا لَمْ يُعْطِهِ" (حسن لغيره)

أخرجه أبو يعلى في مسنده، حَدَّثَنَا جُبَارَةُ بْنُ مُغَلِّسٍ، حَدَّثَنَا أَبُو بَكْرٍ النَّهْ شَلِيُ، حَدَّثَنَا الْهَيْثَمُ بْنُ أَبِي الْهَيْثَمِ، عَنْ جَابِرٍ، «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَىٰ...به"(١) فيه: جُبَارة -بالضم ثم موحدة -ابن المُغَلِّس -بمعجمة بعدها لام ثقيلة ثم مهملة - الحِمَّاني -بكسر المهملة وتشديد الميم -أبو محمد الكُوئُ: ضعيفٌ (ت - الحِمَّاني -بكسر المهملة وتشديد الميم -أبو محمد الكُوئُ: ضعيفٌ (ت - ٢٤١هـ)(١).

إسناده ضعيف لضعف جبارة.

٢/ الطريق الثاني: الزهري قَالَ: كَانَ جَابِرُ بْنُ عبداللهِ ...: ( وَاحْتَجَمَ رَسُولُ اللهِ عَلَى كَاهِلِهِ مِنْ أَجْلِ الَّذِي أَكَلَ مِنَ الشَّاةِ)(حسن لغيره)

أبو الهيثم تابعه الزهري، لكنه مرة يصله ومرة يرسله، فأخرجه أبو داود والدارمي في سننيهما، من طريق ابْنِ شِهَابِ الزهري قَالَ: كَانَ جَابِرُ بْنُ عبداللهِ يُحَدِّثُ أَنَّ يَهُودِيَّةً مِنْ أَهْلِ خَيْبَرَ سَمَّتْ شَاةً مَصْلِيَّةً ثُمَّ أَهْدَتُهَا لِرَسُولِ اللهِ عَلَيْ... وذكر قصة، وفيه: وَاحْتَجَمَ... "(٣).

<sup>(</sup>١) المسند لأبي يعلى الموصلي (٤/ ١٤٤) ٢٢٠٥.

<sup>(</sup>٢) تقريب التهذيب لابن حجر (ص: ١٣٧)، ترجمة: ٨٩٠.

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود، أول كتاب الديات، باب فيمن سَقَى رجلاً سُمَّاً أو أطعمه فمات، أيُقاد منه؟ (٦/ ٣) سنن أبي داود، أول كتاب الدارمي (١/ ٢٠٨)، ٦٩.

وإسناده منقطع، الزهري لم يسمع من جابر<sup>(١)</sup>.

ووصله الطبري في تهذيب الآثار، قال: حدثني سعيد بن يحيى الأموي، قال: حدثني أبي، قال: قال ابن إسحاق، أخبرني الزُّهْرِيّ، أَنَّ رَجُلًا مِنَ الْمَوَالِي أَخْبَرَهُ، عَنْ جَابِرِ بْنِ عبداللهِ الْأَنْصَارِيِّ، قَالَ: «احْتَجَمَ رَسُولُ اللهِ عَلَى كَاهِلِهِ مِنْ أَجْلِ اللَّذِي أَكَلَهُ مِنَ الشَّاةِ -يَعْنِي الشَّاةَ الَّتِي سَمَّتْهَا الْيَهُودِيَّةُ -حَجَمَهُ أَبُو هِنْدٍ، وَلُى بَنِي بَيَاضَةَ، حَيُّ مِنَ الْأَنْصَارِ، بِالْقُرْنِ وَالشَّفْرَةِ». قَالَ الزُّهْرِيُّ: وَأَحْبَرَنِيهِ مَوْلَى بَنِي بَيَاضَة، حَيُّ مِنَ الْأَنْصَارِ، بِالْقُرْظِيُّ (٢).

أقول: إسناده حسن، لأجل يحيى بن أبان الأموي وابن إسحاق، ولا يضر إبحام شيخ الزهري؛ لمتابعة ابن المسيب والقرظي له، فهما إن سمعاه من جابر فالإسناد متصل وإن أرسلاه فحديثهما يقوي حديث الزهري لاختلاف المخرج.

وأرسله أيضاً عن عبدالرحمن بن كعب، كما جاء في رواية عبدالرزاق في مصنفه، قَالَ: أَخْبَرَنَا مَعْمَرُ، عَنِ الرُّهْرِيِّ، عَنْ عبدالرَّحْمَنِ بْنِ كَعْبِ بْنِ مَالِكٍ، أَنَّ امْرَأَةً يَهُودِيَّةً أَهْدَتْ إِلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ...(٣).

وهو أيضاً منقطع، فعبدالرحمن تابعي، لكن وصله الطبراني في المعجم الكبير، حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ عبداللهِ الْحَضْرَمِيُّ، ثَنَا أَحْمَدُ بْنُ بَكْرٍ الْبَالِسِيُّ، ثَنَا زَيْدُ بْنُ الْجُمَّدُ بْنُ بَكْرٍ الْبَالِسِيُّ، ثَنَا زَيْدُ بْنُ الْجُمَّرِ بْنِ كَعْبٍ، عَنْ أَبِيهِ الْجُبَابِ، ثَنَا ابْنُ أَبِي ذِئْبٍ، عَنِ الزُّهْرِيِّ، عَنْ عبدالرَّحْمَنِ بْنِ كَعْبٍ، عَنْ أَبِيهِ أَنَّ امْرَأَةً...(٤).

<sup>(</sup>١) معالم السنن للخطابي (٤/ ٧).

<sup>(</sup>٢) تهذيب الآثار للطبري(١/ ٥٢٩)، ٨٣٩.

<sup>(</sup>٣) مصنف عبدالرزاق الصنعاني (٦/ ٦٦)، ١٠٠١٩.

<sup>(</sup>٤) المعجم الكبير للطبراني (١٩/ ٧٠)، ١٧٢١٨

وإسناده ضعيف جداً، فيه: أحمد بن بكر البالسي ويقال له ابن بكرويه أبو سعيد، قال ابن عدي: روى مناكير عن الثقات، وقال أبو الفتح الأزدي: كان يضع الحديث، وقال الدارقطني: ضعيف، وذكره ابن حبان في الثقات وقال كان يخطئ (١)

فالحديث صحيح إلى الزهري، ولعل هذا الخلاف في رفعه ووقفه، من معمر وليس من الزهري، قال أَبُو دَاوُدَ السجستاني (ت: ٢٧٥ه): " وَرُبَّمَا حَدَّثَ عبدالرَّزَّاقِ، كِمَذَا الْحُدِيثِ مُرْسَلًا عَنْ مَعْمَرٍ، عَنِ الرُّهْرِيِّ، عَنِ النَّبِيِّ فَيَّنَا: وَرُبَّمَا حَدَّثَ بِهِ عَنِ الرُّهْرِيِّ، عَنْ عبدالرَّحْمَنِ بْنِ كَعْبِ بْنِ مَالِكِ، وَذَكَرَ عبدالرَّحْمَنِ بْنِ كَعْبِ بْنِ مَالِكِ، وَذَكَرَ عبدالرَّرَّاقِ أَنَّ مَعْمَرًا كَانَ يُحَدِّثُهُمْ بِالْحَدِيثِ مَرَّةً مُرْسَلًا فَيَكْتُبُونَهُ، وَكُلِّ صَحِيحٌ عِنْدَنَا، قَالَ عبدالرَّزَّاقِ: فَلَمَّا قَدِمَ ابْنُ الْمُبَارَكِ عَلَى مَعْمَر أَسْنَدَ لَهُ مَعْمَرُ أَحَادِيثَ كَانَ يُوقِقُهُا "(٢)

٤/ الحديث الرابع: حديث علي بن أبي طالب على: " نَزَلَ جِبْرِيلُ
 عَلَى النَّبِي عَلَى، بِحِجَامَةِ الْأَخْدَعَيْنِ، والكاهل"(ضعيف جدًّا)

أخرجه ابن ماجه في سننه، حَدَّثَنَا شُوَيْدُ بْنُ سَعِيدٍ، حَدَّثَنَا عَلِيُّ بْنُ مُعِيدٍ، حَدَّثَنَا عَلِيُّ بْنُ مُسْهِرٍ، عن سَعْدِ الْإِسْكَافِ، عَنِ الْأَصْبَغِ بْنِ نُبَاتَةَ، عَنْ عَلِيٍّ...به. فيه:

<sup>(</sup>۱) الثقات لابن حبان (۸/ ٥١)، الكامل في ضعفاء الرجال لابن عدي(۱/ ٣٠٨)، لسان الميزان لابن حجر(۱/ ٤١١).

<sup>(</sup>۲) سنن أبي داود (٦/ ١٩٥).

١/ سُوَيد بن سعيد بن سَهْل الْهَرُويُّ الأصل، ثم الحَدَثاني، بفتح المهملة والمثلثة، ويقال له: الأنباري، بنون ثم موحَّدة، أبو محمد: صدوقٌ في نفسه، الله أنه عَمِيَ فصار يَتَلقَّن ما ليس من حديثه، فأفحَشَ فيه ابنُ معين القولَ (ت ٢٤٠هـ)(١).

جعله ابن حجر من أصحاب الطبقة الرابعة من طبقات المدلسين، وقال: "موصوف بالتدليس وصفه به الدارقطني والإسماعيلي وغيرهما وقد تغير في آخر عمره بسبب العمى فضعف بسبب ذلك وكان سماع مسلم منه قبل ذلك في صحته"(٢)

٢/ سَعْد بن طَرِيف الإسكاف<sup>(٣)</sup> الحَنْظَلي، الكوفي: متروك، ورماه ابن حبان بالوَضْع، وكان رافضيًا<sup>(٤)</sup>.

٣/ الأصبغ بن نباتة التميمي الحَنْظلي، الكوفيُّ، يُكْنَى أبا القاسم: متروك رُمِيَ بالرَّفْض (٥).

إسناده ضعيف جدًّا، وقال البوصيري:" إسناده ضعيف"(٦).

<sup>(</sup>١) تعذيب الكمال في أسماء الرجال للمزي (١٢/ ٢٤٧) تقريب التهذيب لابن حجر (ص: ٢٦٠).

<sup>(</sup>٢) وهم : " من اتفق على أنه لا يحتج بشيء من حديثهم إلا بما صرحوا فيه بالسماع لكثرة تدليسهم على الضعفاء والمجاهيل كبقية بن الوليد". طبقات المدلسين (ص: ١٣).

<sup>(</sup>٣) الإسْكَافُ: الصانعُ، أَيّا كَانَ، وخصَّ بَعْضُهُمْ بِهِ النَّجّارَ، لسان العرب(٩/ ١٥٧).

<sup>(</sup>٤) المجروحين لابن حبان (٩/ ٤٥٣)، تقريب التهذيب لابن حجر (ص: ٢٣١).

<sup>(</sup>٥) المجروحين لابن حبان (٤/ ١٩٦)، تقريب التهذيب لابن حجر (ص: ١١٣).

<sup>(</sup>٦) المجروحين لابن حبان (٤/ ١٩٦)، تقريب التهذيب لابن حجر (ص: ١١٣).

المبحث الثالث: الحجامة في الكاهل وتحت الكتفين وبينهما المطلب الأول: الحجامة في الكاهل: تقدم الحديث عنها في المبحث الثاني، المطلب الرابع.

المطلب الثانى: الحجامة تحت الكتف

وردت من حدیث عبدالرَّحْمَنِ بْنِ عُثْمَانَ التَّیْمِيِّ، أَنَّهُ رَأَى النَّبِيَّ ﷺ : «احْتَجَمَ تَكْتَ كَتِفِهِ الْيُسْرَى مِنَ الشَّاةِ الَّتِي أَكَلَ بِخَيْبَرَ» (ضعیف جدًّا).

فيه محمد بن عمر بن واقدٍ الأسلميُّ، الواقديُّ، المِدَنُِّ القاضيُّ، متروكُ مع سَعَةِ عِلمِه(ت ٢٠٧هـ)(٢)

المطلب الثالث: الحجامة بين الكتفين

وردت الحجامة بين الكتفين من حديث أَبِي كَبْشَةَ الْأَغُارِيِّ: أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ كَيْشَةَ الْأَغُارِيِّ: أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ كَانَ يَخْتَجِمُ عَلَى هَامَتِهِ، وَبَيْنَ كَتِفَيْهِ...»(ضعيف).

وتقدم تخريجه في المبحث الأول، المطلب الأول.

المبحث الرابع: الحجامة في الورك والقدم

<sup>(</sup>۱) مسند الحارث = بغية الباحث عن زوائد مسند الحارث (۲/ ۹۳ °)، 000 –المطالب العالية لابن حجر (۱ / ۹ ۶ ۲)، معرفة الصحابة لأبي نعيم (٤/ ۱۸۲۰).

<sup>(</sup>٢) تقريب التهذيب لابن حجر (ص: ٩٨٤).

المطلب الأول: الحجامة في الورك

وردت الحجامة في الورك من حديث جابرٍ عن أن النبي الله المحتجم على وَركِهِ مِنْ وَثْء (١) كانَ بِهِ"، (منكر بلفظ: "وركه).

أخرجه أبو داود في سننه، حدَّثنا مسلمُ بن إبراهيمَ — واللفظ له — وأبو داود الطيالسي في مسنده، والإمام أحمد في مسنده، قال: حَدَّثَنَا أَبُو قَطَنٍ، وَكَثِيرُ بنُ هِشَامٍ، وقال أيضاً: حَدَّثَنَا عَبدالْوَهَّابِ، وقال أيضاً: حَدَّثَنَا أَبُو قَطَنٍ، وَكَثِيرُ بنُ هِشَامٍ، وقال أيضاً: حَدَّثَنَا عبدالْوَهَّابِ، والنسائي في السنن الكبرى، من طريق حَالِد بْن الْحَارِثِ، ومن طريق الْحُارِث بْن عَطِيَّة، وابن خزيمة في صحيحه من طريق حَالِد بْن الْحَارِثِ، وأبو داود وعبدالْأَعْلَى، وبشر بْن الْمُفَضَّلِ، كلهم (مسلمُ بن إبراهيمَ، وأبو داود الطيالسي، أَبُو قَطَنٍ، وَرَوْحٌ، وَكَثِيرُ بنُ هِشَامٍ، وعبدالْوَهَابِ، وحَالِد بْن الْحُارِثِ، والْحَارِث بْن عَطِيَّة، وعبدالْأَعْلَى، وبشر بْن الْمُفَضَّلِ)، قَالُوا: ثنا الْحُارِثِ، والْحَارِث بْن عَطِيَّة، وعبدالْأَعْلَى، وبشر بْن الْمُفَضَّلِ)، قَالُوا: ثنا هِشَامٌ (٢).

وأخرجه النسائي في سننه، من طريق يَزِيد بْن إِبْرَاهِيمَ، اثناهما (هشام ويزيد بن إبراهيم)، حَدَّثَنَا أَبُو الزُّبَيْرِ، عَنْ جَابِرٍ قَالَ: احْتَجَمَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ وَهُوَ

<sup>(</sup>١) الوَثْءُ: وَصْمٌ يُصِيبُ اللَّحْمَ ولا يَبْلُغُ العَظْمَ فيَرَمُ، وقِيلَ هو تَوَجُّعٌ في العَظْمِ من غيرِ كَسْرٍ، وقيل هُو الفَكُّ. انظر: المحكم والمحيط الأعظم لابن سيده(١/ ٢٢٣).

<sup>(</sup>۲) سنن أبي داود، أول كتاب الطب، باب: متى تستحب الحجامة؟ (7/7)، 777، مسند أبي داود الطيالسي (7/7)، (77/7)، (77/7)، (77/7)، (77/7)، (77/7)، (77/7)، (77/7)، (77/7)، (77/7)، (77/7)، (77/7)، (77/7)، (78/7)، (78/7)، (78/7)، (78/7)، (78/7)، (78/7)، (78/7)، (78/7)، (78/7).

مُحْرِمٌ مِنْ وَثْءٍ كَانَ بِظَهْرِهِ أَوْ بِوَرِكِهِ"، شَكَّ هِشَامٌ، وَلَفْظ الْحَارِثُ ويزيد: " مِنْ وَثْءٍ كَانَ فِي وَرِكِهِ"، ولفظ عبدالوهاب: من ألم(١).

#### فيه:

محمد بن مسلم بن تَدْرُس، الأسدي مولاهم، أبو الزُّبَير المكي: صدوق، إلا أنه يدلس $^{(7)}$ (ت ٢٦ه) $^{(7)}$ .

#### إسناده ضعيف:

١/ أبو الزبير المكي مدلس وقد عنعنه.

٢/ اختلف فيه أصحاب هشام الدستوائي، فتفرد منهم مسلم بن إبراهيم بأن جعل الحجامة على الورك، أما الباقون فقد أبهموا موضع الحجامة وجعلوا الألم الذي في الظهر أو الورك سبباً للحجامة.

وكذلك وافق يزيد بن إبراهيم أصحاب هشام.

قال البيهقي (ت: ٥٨ هـ): "كَذَا قَالَ مُسْلِمُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ: عَلَى وَرِكِهِ... وَقَدْ أَخْبَرَنَا أَبُو بَكْرِ بْنُ فُورَكِ، أَنبأ عبداللهِ بْنُ جَعْفَرِ، ثنا يونُسُ بْنُ حَبِيبٍ،

<sup>(</sup>١) سنن النسائي-المجتبي-، كتاب مناسك الحج، باب: حِجَامَةُ الْمُحْرِمِ مِنْ عِلَّةٍ تَكُونُ بِهِ (٥/ ٢٨٤٨)، ١٩٣

<sup>(</sup>٢) جعله ابن حجر من أصحاب الطبقة الثالثة وهم: " من أكثر من التدليس فلم يحتج الأئمة من أحاديثهم إلا بما صرحوا فيه بالسماع ومنهم من رد حديثهم مطلقًا ومنهم من قبلهم كأبي الزبير المكي ". طبقات المدلسين (ص: ١٣)، (ص: ٤٥).

<sup>(</sup>٣) تقريب التهذيب لابن حجر (ص: ٥٠٦)، ترجمة: ٦٢٩١.

ثنا أَبُو دَاوُدَ، ثنا هِشَامٌ، عَنْ أَبِي الزُّبَيْرِ، عَنْ جَابِرِ بْنِ عبداللهِ ﷺ، أَنَّ النَّبِيَّ الْخَبِيَ الْحَبَيَ النَّبِيَّ الْحَبَيَ الْخَبَيَ الْحَبَيَ الْخَبِيَ الْخَبِيَ الْخَبَجَمَ وَهُوَ مُحْرِمٌ مِنْ وَثْيِ كَانَ بِوَرِكِهِ، أَوْ قَالَ: بِظَهْرِهِ"(١).

فالبيهقي يرجح رواية أبي داود الطيالسي على مسلم بن إبراهيم.

المطلب الثاني: الحجامة في ظهر القدم: وردت الحجامة على ظهر القدم من حديث أنس بن مالك وابن عباس والم

الحديث الأول: حديث أنس ﴿ «احْتَجَمَ رَسُولُ اللَّهِ ﴿ وَهُو مُحْرِمٌ عَلَى ظَهْرِ الْقَدَمِ مِنْ وَجِعٍ كَانَ بِهِ »، وفي زيادة: " بِمَلَلٍ"، وفي لفظ: " مِنْ وَشِعٍ (٣) كَانَ بِهِ " ( شاذ)

<sup>(</sup>۱) السنن الكبرى للبيهقى (۹/ ۷۱).

<sup>(</sup>٢) تهذيب الكمال في أسماء الرجال للمزي (٢٦/ ٤٠٩).

<sup>(</sup>٣) الوَثْءُ : وَصْمٌ يُصِيبُ اللَّحْمَ، وَلَا يَبْلُغ العَظْمَ، فَيَرِمُ. وَقِيلَ: هُوَ تَوَجُّعٌ فِي العَظْمِ مِنْ غيرِ كَسْرٍ. وَقِيلَ: هُوَ الْقَكُ، وَيَكُونُ فِي اللَّحْمِ كَالْكَسْرِ فِي الْعَظْمِ، لسان العرب لابن منظور(١/ ١٩٠).

أخرجه أبو داود في سننه، والترمذي في شمائله والنسائي في المجتبي وفي الكبرى والإمام أحمد وأبو يعلى في مسنديهما، وابن خزيمة وابن حبان في صحيحيهما، والحاكم في مستدركه، والبيهقي في سننه الكبرى، والضياء في المختارة، كلهم من طريق عبدالرَّزَّاقِ، أُخْبَرَنَا مَعْمَرُّ، عَنْ قَتَادَةَ، عَنْ أَنَسٍ، قال: «احْتَجَمَ رَسُولُ اللهِ فَيْ ...به»، وزاد الترمذي: " بِمَللٍ"، ولفظ النسائي: " مِنْ وَثْءٍ كَانَ بِهِ"، وقال الحاكم عقبه: " صَحِيحٌ عَلَى شَرْطِ الشَّيْحَيْنِ، وَلَا يُحَرِّجَاهُ بِهَذِهِ الزِّيَادَةِ"(۱).

إسناده ظاهره الصحة، لكنه شاذ، فيه ثلاث علل:

العلة الأولى: الاختلاف في وصله وإرساله: قال أبو داود عقبه: "سمعتُ أحمد قال: ابن أبي عَرُوبة، أرسله، يعني عن قتادَة ".

هكذا أعله الإمام أحمد بالإرسال مرجحاً رواية سعيد بن أبي عروبة لأنه أثبت أصحاب قتادة (٢)، فهو مقدم على معمر عند الاختلاف.

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود، كتاب المناسك، باب المحرم يحتجم ( $\pi$ /  $\pi\pi$ )،  $\pi\pi$ 0 الشمائل المحمدية للترمذي (ص:  $\pi\pi$ 0)،  $\pi\pi$ 1 سنن النسائي، كتاب مناسك الحج، حِجَامَةُ الْمُحْرِمِ عَلَى ظَهْرِ الْقَدَمِ = الْجَتِي ( $\pi$ 0 /  $\pi$ 1)،  $\pi\pi$ 2 السنن الكبرى للنسائي ( $\pi$ 1 /  $\pi$ 2)،  $\pi\pi$ 3 ( $\pi$ 4 /  $\pi\pi$ 4)،  $\pi\pi$ 4 المسند الإمام أحمد ( $\pi$ 7 /  $\pi$ 1 ()،  $\pi\pi$ 7 ()، مسند أبي يعلى الموصلي ( $\pi$ 1 /  $\pi\pi$ 3)،  $\pi\pi$ 4 ( $\pi\pi$ 4)،  $\pi\pi$ 5 صحيح ابن خزيمة ( $\pi$ 4 /  $\pi\pi$ 4)،  $\pi\pi$ 7 صحيح ابن حبان ( $\pi$ 7 /  $\pi\pi$ 7)،  $\pi\pi$ 8 المستدرك على الصحيحين للحاكم ( $\pi$ 1 /  $\pi\pi$ 3)،  $\pi\pi$ 9 ( $\pi$ 1 /  $\pi\pi$ 9)، الأحاديث المختارة للضياء المقدسي ( $\pi$ 3 /  $\pi\pi$ 1)،  $\pi\pi$ 7

<sup>(</sup>٢) انظر: الجرح والتعديل لابن أبي حاتم (٤/ ٦٥)، تهذيب الكمال في أسماء الرجال للمزي (١١/ ٩)، تقريب التهذيب لابن حجر (ص: ٢٣٩).

العلة الثانية: الاختلاف في مكان الحجامة: ففي هذا الحديث أن الحجامة كانت في ظهر القدم، وهذا مخالف لما أورده ابن أبي حاتم في علله عن سعيد بن أبي عروبة ومعمر أنها كانت في الرأس(١).

وكونها في الرأس موافقة لحديثي ابن عباس وابن بحينة وهي المتقدمين.

العلة الثالثة: الاختلاف في سبب الحجامة: ففي هذا الحديث أن الحجامة على ظهر القدم سببها وجع في القدم (٢)، وهذا يخالف حديث حميد الطويل، الذي رواه ابن خزيمة في صحيحه، والضياء المقدسي في الأحاديث المختارة، كلاهما من طريق الْمُعْتَمِر بْن سُلَيْمَانَ، قَالَ: سَمِعْتُ حُمَيْدًا يُحَدِّثُ عَنْ أَنسِ بْنِ مَالِكِ : أَنَّ النَّبِيَ عَلَى الْحَتَجَمَ وَهُوَ مُحْرِمٌ مِنْ وَجَعِ كَانَ بِرَأْسِهِ"(٣).

وإسناده صحيح، وقد تقدم في حديث ابن عباس و أنها لوجع في الرأس (صداع، شقيقة).

فالذي يترجح لي أن هذا الحديث معلول، وإنما الثابت حديث الحجامة في الرأس، قال البيهقي: " وَرُوِيَ عَنْ أَنسٍ: عَلَى ظَهْرِ قَدَمِهِ. وَقَدْ رُوِيَ عَنْ جَابِرٍ عَلَى وَرَكِهِ، وَالصَّحِيحُ رِوَايَةُ ابْنِ عَبَّاسِ وَمَنْ تَابَعَهُ "(٤)

وهذا الحديث ضعفه الألباني ثم تراجع وصححه، وعكسه فعل الأرنؤوط، فإنه صححه ثم تراجع وضعفه، فقال الألباني في صحيح أبي داود:" وله

<sup>(</sup>١) انظر: المبحث الأول، المطلب الأول، الحديث الثالث، ١/ طريق قتادة.

<sup>(</sup>٢) حسب عود الضمير لأقرب مذكور، كما هو مقرر في كتب اللغة.

<sup>(</sup>٣) صحيح ابن خزيمة (٤/ ٣٢٥)، ٢٦٥٨، الأحاديث المختارة للضياء المقدسي(٦/ ٤٤)، ٢٠١٢

<sup>(</sup>٤) الآداب للبيهقي (ص: ٢٨٤)

شاهد آخر من حديث أنس: أخرجه المصنف وغيره؛ لكن فيه نكارة، من أجل ذلك أخرجته في الكتاب الآخر (٣١٨)"، ثم نقل الحديث إلى صحيح أبي داود (٦/ ٩٨)، برقم : " ١٦١١/م".

وأما الأرنؤوط فقد قال في سنن أبي داود:" وهو في "مسند أحمد" (١٢٦٨٢)، و"صحيح ابن حبان" (٣٩٥٢)، وكنا قد صححنا الحديث فيهما فيُستدرك من هنا"(١).

وقد جمع طائفة من الأئمة هذين الحديثين بحملهما على التعدد، منهم: 
1/ ابن خزيمة (ت: ٣١١هـ): حيث بوب لهذا الحديث بقوله: " بَابُ إِبَاحَةِ الحِّجَامَةِ لِلْمُحْرِمِ عَلَى ظَهْرِ الْقَدَم، وَالدَّلِيلِ عَلَى أَنَّ النَّبِيَ عَلَى ظَهْرِ الْقَدَم، وَالدَّلِيلِ عَلَى أَنَّ النَّبِيَ عَلَى قَدِ احْتَجَمَ مُحْرَمًا غَيْرُ مَرَّة، مَرَّةً عَلَى الرَّأْس، وَمَرَّةً عَلَى ظَهْرِ الْقَدَم "(٢).

٢/ ابن حبان(ت: ٤٥٣ه)، حيث ذهب مذهب شيخه ابن خزيمة، فقال:
 " ذِكْرُ الْخُبَرِ الدَّالِّ عَلَى أَنَّ هَذَا الْفِعْلَ كَانَ مِنَ الْمُصْطَفَى عَنَّى غَيْرَ مَرَّةٍ (").
 ٣/ البيهقي(ت: ٤٥٨ه)، حيث قال عقبه: "كذَا فِي هَذِهِ الرِّوَايَةِ عَلَى ظَهْرِ قَدَمِهِ. وَفِي رِوَايَةِ ابْنِ بُحُيْنَةً وَابْنِ عَبَّاسٍ فَي فِي رَأْسِهِ، وَالْعَدَدُ أَوْلَى بالْحِفْظِ مِنَ الْوَاحِدِ إِلَّا أَنْ يَكُونَ فَعَلَ ذَلِكَ مَرَّتَيْنِ وَهُوَ مُحْرُمٌ ((3))

<sup>(</sup>۱) انظر: صحيح أبي داود (٦/ ٩٨)، حديث ١٦١١/م، بتحقيق الألباني، وسنن أبي داود (٣/ ٢٣٧)، بتحقيق الأرنؤوط.

<sup>(</sup>۲) صحیح ابن خزیمة (۲/ ۱۸۷).

<sup>(</sup>٣) صحيح ابن حبان (٩/ ٢٦٨).

<sup>(</sup>٤) السنن الكبرى للبيهقي (٩/ ٥٧٠)، الآداب للبيهقي (ص: ٢٨٤)

٤/ الحافظ ابن حجر العسقلاني(ت: ٨٥٢هـ): قال: وَالجُمع بَين حَدِيثي النَّعَدُّدِ "(١).
 ابن عَبَّاسِ وَأَنَسِ وَاضِحٌ بِالْحَمْلِ عَلَى التَّعَدُّدِ "(١).

الحديث الثاني: حديث ابن عباس عنى : أَنَّ النَّبِيَّ عَلَى الْحَتَجَمَ عَلَى طَهْر قَدَمِهِ وَهُوَ صَائِمٌ» (ضعيف جدًّا).

أخرجه الطبراني في معجمه الكبير، قال: حَدَّثَنَا زَكْرِيَّا بْنُ حَمْدَوَيْهِ الْبَغْدَادِيُّ، ثنا عُبَيْدُ بْنُ إِسْحَاقَ الْعَطَّالُ، ثنا قَيْسُ بْنُ الرَّبِيعِ، عَنْ مَنْصُورٍ، عَنْ مُجَاهِدٍ، عَنْ مَنْصُورٍ، عَنْ مُجَاهِدٍ، عَنْ الْبَيِيِّ عَبَّاسٍ، أَنَّ النَّبِيَّ عَبَّاسٍ، أَنَّ النَّبِيَّ عَبَّاسٍ، أَنَّ النَّبِيَ

1/2 زكريا بن حمدويه الصفار البغدادي، أخرج له الضياء، وترجمه الخطيب ولم يذكر فيه جرعًا ولا تعديلاً، لكنه ذكر له قصة تدل على ضبطه، وقال أبو الطيب المنصوري في إرشاد القاصي والداني: مجهول (> 7 هُبَيْدُ بْنُ إِسْحَاقَ الْعَطَّارُ، قال يحيى بن معين: كذاب وكان صديقا لي، وقال البخاري: منكر الحديث، وقال العقيلي والدارقطني: ضعيف، وقال ابن عدي: وعامة ما يرويه إما أن يكون منكر الإسناد أو منكر المتن، وقال النسائي والأزدي: متروك الحديث، وذكره ابن حبان في الثقات وقال: يغرب النسائي والأزدي: متروك الحديث، وذكره ابن حبان في الثقات وقال: يغرب (> 7 > 7

<sup>(</sup>١) فتح الباري لابن حجر (١٠/ ١٥٤).

<sup>(</sup>٢) المعجم الكبير للطبراني (١١/ ٥٩)، ١١٠٣٩

<sup>(</sup>٣) تاريخ بغداد للخطيب (٨/ ٤٦٣) إرشاد القاصي والداني إلى تراجم شيوخ الطبراني (ص: ٣١٣).

<sup>(</sup>٤) سؤالات ابن الجنيد لأبي زكريا يحيى بن معين (ص: ٤٣٦)، التاريخ الصغير (٢/ ٣٠٥)، الضعفاء والمتروكين للنسائي(ص: ١٧٠)، الضعفاء للعقيلي (٣/ ١١٥)، الكامل في ضعفاء الرجال لابن

٣/ قَيْسُ بْنُ الرَّبِيعِ الأسدي، أبو محمدٍ الكوفي: قال الذهبي: أحد أوعية العلم، صدوق في نفسه، سيئ الحفظ، وقال ابن حجر: صدوق، تغيَّر لما كَبِرَ وأدخل عليه ابنُه ما ليس من حديثه فحَدَّثَ به، مات سنة بضع وستين ومائة (١)

أقول: قيس كما قال الذهبي: صدوق في نفسه، ولكن لما كبر أفسد عليه ابنه حديثه بتلقينه أحاديث ليست في كتبه، فأنكرت عليه، ولما لم يتبين ما حدث به قبل التلقين وما حدث به بعده رد حديثه، وضعف بسبب، لذلك لا يقبل ما انفرد به.

إسناده ضعيف جدًّا.

عدي(٧/ ٥٣) الثقات لابن حبان (٨/ ٤٣١) الضعفاء والمتروكون للدارقطني (ص: ٣٠)، الضعفاء والمتروكين لابن الجوزي (٢/ ١٥٩).

<sup>(</sup>١) ميزان الاعتدال (٣/ ٣٩٣)، تقريب التهذيب لابن حجر (ص: ٤٥٧)، ترجمة: ٥٥٧٣.

#### الخاتمة

الحمد لله في البدء والحمد لله على التمام وبلوغ الختام، فبعد هذا التطواف مع أحاديث خير الأنام، في مواضع الحجامة توصلت إلى النتائج الآتية:

١/ أنه صح عن النبي الله أنه احتجم في رأسه؛ فوقه، ووسطه (اليافوخ)
 (الهامة)، ومُقدَّمِه، وفي كاهله (بين كتفيه)، وأخدعيه.

٢-أنه صح عن النبي على أنه كان يحتجم للصداع وآلام الرأس وسُم اليهودية في رأسه.

٣/ أنه ثبت أن النبي على سمَّى الحجامة في الرأس (أُمَّ مُغِيثٍ).

٤/ أنه لم يصح عن النبي على أنه احتجم في نقرة القفا ولا الذؤابة ولا القمحدوة ولا وركه ولا ظهر قدمه.

٥/ لم يصح عن النبي عَنَّ تقييد الشفاء من الْجُنُونِ، وَالْجُنَامِ، وَالْبَرَصِ، وَالْبَرَصِ، وَالْبَرَصِ، وَالنَّعَاس، وَالْأَضْرَاس، والنسيان بالحجامة في موضع ما.

من خلال البحث تبين أن الحجامة من أمثل أدويتنا، ولكن ربما تصير داء إذا قام بها متطبب، أو من حملته عاطفة اتباع السنة بأن يحتجم وفقاً لما وقف عليه من أحاديث لا يدري سقيمها من صحيحها، كما قَالَ مُعَمَّرٌ:

«احْتَجَمْتُ فَذَهَبَ عَقْلِي حَتَّى كُنْتُ أُلَقَّنُ فَاتِحَةَ الْكِتَابِ فِي صَلَاتِي» – وَكَانَ احْتَجَمَ عَلَى هَامَتِهِ (١) –لذلك أوصي بالآتي:

ال من أراد نسبة الحجامة إلى السنة فعليه بمعرفة ما صحَّ وما لم يصح.
 الحجامة مثلها مثل بقية الأدوية يجب مراجعة أهل الذكر في شأنها، وهم الأطباء والخبراء.

٣/ على المشتغلين بالحجامة أن يقفوا على أحكام الأحاديث الواردة في الحجامة حتى يبينوا لمراجعيهم ما ثبت بالسنة وما ثبت بالخبرة والتجربة حتى يكونوا في حل من نسبة شيء للسنة والسنة منه براء.

وصلى الله وسلم على المبعوث رحمة للعالمين، الحريصِ علينا، العزيزِ عليه ما عنتنا، وعلى آله وصحبه وسلم.

<sup>(</sup>١) ذكره معلقاً هكذا أبو داود في سننه، أول كتاب الطب، باب في موضع الحجامة (٦/ ٩)، عقب الحديث ٣٨٦٠

# المصادر والمراجع

- الآحاد والمثاني، لأحمد بن عمرو بن الضحاك (ت:٢٨٧هـ)، تحقيق: د. باسم فيصل أحمد الجوابرة، دار الراية الرياض، ط١، ١١١هـ ١٩٩١م
- الآداب، لأحمد بن الحسين أبي بكر البيهقي (ت: ٤٥٨هـ)، اعتنى به وعلق عليه: أبو عبدالله السعيد المندوه، مؤسسة الكتب الثقافية، بيروت لبنان، ط١، ١٤٠٨ هـ ١٩٨٨م
- إبلاغ الفهامة بفوائد الحجامة، لأبي عبدالباري عبدالحميد أحمد العربي، مكتبة الفرقان، عجان، الإمارات العربية المتحدة، ط١، ٢٠٠٢هـ/ ٢٠٠٢م.
- الأحاديث المختارة، لأبي عبدالله ضياء الدين محمد بن عبدالواحد بن أحمد المقدسي (ت: ٣٤٣هـ)، مكتبة النهضة الحديثة، مكة المكرمة، ط١، ١٤١٠ه، تحقيق : عبدالملك بن عبدالله بن دهيش.
- إرشاد القاصي والداني إلى تراجم شيوخ الطبراني، لأبي الطيب نايف بن صلاح بن علي المنصوري، دار الكيان -الرياض، مكتبة ابن تيمية الإمارات، ط١، ٢٠٧ه/ ٢٠٠٦م.
- الإصابة في تمييز الصحابة، لأبي الفضل أحمد بن علي ابن حجر العسقلاني (ت: ٥٥٨هـ)، تحقيق: عادل أحمد عبدالموجود وعلى محمد معوض، دار الكتب العلمية بيروت، ط١، ١٤١٥هـ.
- الأنساب المتفقة في الخط المتماثلة في النقط والضبط، لأبي الفضل محمد بن طاهر المعروف بابن القيسراني (ت: ٥٠٧ه)، تحقيق: دي يونج، طبعة: ليدن: بريل، ١٢٨٢ هـ ١٢٨٥م.
- الأنساب، لعبدالكريم بن محمد بن منصور السمعاني (ت: ٥٦٢هـ)، تحقيق: عبدالرحمن بن يحيى المعلمي اليماني وغيره، مجلس دائرة المعارف العثمانية، حيدر آباد، ط١، ١٩٨٢ هـ ١٩٦٢ م.
- تاريخ بغداد، لأبي بكر أحمد بن علي بن ثابت الخطيب البغدادي (ت: ٤٦٣هـ)، تحقيق: الدكتور بشار عواد معروف، ط١، بيروت، دار الغرب الإسلامي -٢٠٢٦هـ -٢٠٠٢ م.
- تاريخ دمشق، لأبي القاسم علي بن الحسن بن هبة الله المعروف بابن عساكر (ت:٥٧١هـ)، ت: عمرو بن غرامة العمروي، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، ١٤١٥ هـ -١٩٩٥ م.

- التاريخ الصغير، لمحمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة البخاري(ت: ٢٥٦هـ)، تحقيق : محمود ابراهيم زايد، دار المعرفة بيروت لبنان.
- التاريخ الكبير، لمحمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة البخاري(ت: ٢٥٦هـ)، تحت مراقبة: محمد عبدالمعيد خان، دائرة المعارف العثمانية، حيدر آباد الدكن.
- تحفة التحصيل في ذكر رواة المراسيل، لأحمد بن عبدالرحيم أبي زرعة العراقي (ت: محتبة الرشد الرياض.
- تغليق التعليق على صحيح البخارين لأحمد بن علي ابن حجر العسقلاني (ت: ٥٥٨هـ)، تعليق التعليق على صحيح البخارين المكتب الإسلامي، دار عمار -بيروت، عمان الأردن، ط١، ٥٠٥هـ.
- تقريب التهذيب، لأبي الفضل أحمد بن علي ابن حجر العسقلاني (ت: ٨٥٢هـ)، تحقيق: محمد عوامة، ط١، سوريا، دار الرشيد -١٤٠٦ ١٩٨٦.
- تهذيب الآثار وتفصيل الثابت عن رسول الله من الأخبار، لمحمد بن جرير الآملي، أبي جعفر الطبري (ت: ٣١٠هـ)، تحقيق: محمود محمد شاكر، مطبعة المدني القاهرة.
- تهذيب التهذيب، لأحمد بن علي ابن حجر العسقلاني (ت:٨٥٢هـ)، دار الفكر، بيروت، ط١٠، ١٤٠٤هـ.
- تهذیب الکمال فی أسماء الرجال، لیوسف بن عبدالرحمن بن یوسف، أبی الحجاج المزی (ت: ۷۲۲هه)، د. بشار عواد معروف، ط۱، بیروت، مؤسسة الرسالة –۱۹۸۰ –۱۹۸۰.
- الثقات، لمحمد بن حبان أبي حاتم البُستي (ت: ٣٥٤هـ)، طبع بإعانة: وزارة المعارف للحكومة العالية الهندية، تحت مراقبة: الدكتور محمد عبدالمعيد خان، ط١، الهند، دائرة المعارف العثمانية بحيدر آباد الدكن١٣٩٣هـ.
- جامع التحصيل في أحكام المراسيل، لأبي سعيد صلاح الدين خليل العلائي (ت: ٧٦١هـ)، تحقيق: حمدي عبدالجيد السلفي، عالم الكتب، بيروت، ٢٠٧هـ.
- الجرح والتعديل، لأبي عبدالرحمن بن محمد بن إدريس الرازي ابن أبي حاتم (ت: ٣٢٧هـ)، ط١، حيدر آباد الدكن -الهند، مجلس دائرة المعارف العثمانية -بيروت، دار إحياء التراث العربي ١٢٧١ ه.

- جزء فيه أحاديث الحسن بن موسى الأشيب، لأبي على الحسن بن موسى الأشيب البغدادي(ت: ٢٠٩هـ)، تحقيق: خالد بن قاسم الردادي، دار علوم الحديث الفجيرة، الإمارات، ط١، ٩٩٠م.
- الحجامة أحكامها وفوائدها كما جاءت في الأحاديث والآثار الصحيحة، لإبراهيم عبدالله الحازمي، دار الشريف، الرياض، ط١، ١٤١٣هـ/ ١٩٩٢م.
- الحجامة علم وشفاء، للدكتور: ملفي بن حسن الوليدي الشهري، القاهرة، دار المحدثين، ط١، ١٤٢٧ ٢٠٠٦م.
- الحجامة في السنة النبوية: دراسة موضوعية، رسالة ماجستير، إعداد: آمال محمد حسن المصري، فلسطين، الجامعة الإسلامية (غزة)، كلية أصول الدين، عام ٢٠١٣م.
- سؤالات أبي عبيد الآجري أبا داود السجستاني، لسليمان بن الأشعث أبي داود السجستاني (ت:٢٧٥هـ)، الجامعة الإسلامية، المدينة المنورة، ط١، ٩٩٩١هـ، تحقيق : محمد علي قاسم العمري.
- سنن ابن ماجه، لمحمد بن يزيد القزويني (ت: ٢٧٣هـ)، تحقيق : شعيب الأرنؤوط -عادل مرشد محمَّد كامل قره بللي -عبداللَّطيف حرز الله، ط١، ( د.م )، دار الرسالة العالمية، ١٤٣٠ هـ ٢٠٠٩ م.
- سنن أبي داود، لأبي داود سليمان بن الأشعث السِّجِسْتاني (ت: ٢٧٥هـ)، تحقيق : شعَيب الأرنؤوط -محَمَّد كامِل قره بللي، دار الرسالة العالمية، ط١٤٣٠ هـ ٢٠٠٩ م.
- سنن البيهقي الكبرى، لأحمد بن الحسين أبي بكر البيهقي (ت: ٥٥١هـ)، تحقيق: محمد عبدالقادر عطا، ط٣، بيروت -لبنات، دار الكتب العلمية، ١٤٢٤ هـ -٢٠٠٣ م.
- سنن الترمذي = الجامع الصحيح، لمحمد بن عيسى أبي عيسى الترمذي السلمي (ت:٢٧٩هـ)، دار إحياء التراث العربي، بيروت، تحقيق: أحمد محمد شاكر وآخرون.
- سنن الدارقطني، لعلي بن عمر أبي الحسن الدارقطني البغدادي (ت:٣٨٥هـ)، دار المعرفة، بيروت، ١٣٨٦هـ، تحقيق : السيد عبدالله هاشم يماني المدني.
- سنن النسائي =المجتبى من السنن، لأحمد بن شعيب أبي عبدالرحمن النسائي (ت:٣٠٣هـ)، تحقيق عبدالفتاح أبي غدة، (ط٢، حلب: مكتب المطبوعات الإسلامية، 1٤٠٦هـ).

- سنن النسائي الكبرى، لأحمد بن شعيب أبي عبدالرحمن النسائي (ت: ٣٠٣هـ)، تحقيق: د.عبدالغفار سليمان البنداري، سيد كسروي حسن دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١١هـ.
- سير أعلام النبلاء، لشمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان بن قَايْماز الذهبي (ت: ٧٤٨هـ)، تحقيق : مجموعة من تحقيقين بإشراف الشيخ شعيب الأرناؤوط، ط٣، ( د.م )، مؤسسة الرسالة، ١٤٠٥هم مراهم المراهم.
- شرح علل الترمذي، لابن رجب الحنبلي، تحقيق: همام سعيد، مكتبة الرشد، الرياض، ط٢، ١٤٢١هـ.
- الشمائل المحمدية والخصائل المصطفوية، لمحمد بن عيسى بن سَوْرة الترمذي (ت: ٢٧٩هـ)، تحقيق: سيد بن عباس الجليمي، المكتبة التجارية، مصطفى أحمد الباز مكة المكرمة، ط١، ١٤١٣هـ.
- شرح الفصيح، لابن هشام اللخمي (ت: ٥٧٧ هـ)، تحقيق: د. مهدي عبيد جاسم، ط١، ١٤٠٩هـ.
- صحيح ابن حبان بترتيب ابن بلبان، لمحمد بن حبان بن أحمد أبي حاتم التميمي البستي (ت: ٢٥٥هـ)، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط٢، ٢١٤ هـ، تحقيق: شعيب الأرنؤوط.
- صحيح ابن خزيمة، لمحمد بن إسحاق بن خزيمة أبي بكر السلمي النيسابوري (ت: ٣١١هـ)، تحقيق : د. محمد مصطفى الأعظمى، المكتب الإسلامي، بيروت، ١٣٩٠هـ.
- صحيح أبي داود الأم، لمحمد ناصر الدين الألباني (ت: ١٤٢٠هـ)، ط١، الكويت: مؤسسة غراس للنشر والتوزيع، ١٤٢٣هـ ه -٢٠٠٢م.
- صحيح البخاري، لمحمد بن إسماعيل أبي عبدالله البخاري الجعفي (ت: ٢٥٦هـ)، تحقيق: محمد زهير بن ناصر الناصر، ط١، (د.م)، دار طوق النجاة، ١٤٢٢هـ.
- صحيح مسلم، لمسلم بن الحجاج أبي الحسين القشيري النيسابوري (ت: ٢٦١ه)، دار إحياء التراث العربي، بيروت، تحقيق: محمد فؤاد عبدالباقي.
- الضعفاء الكبير، لمحمد بن عمرو بن موسى بن حماد العقيلي المكي (ت: ٣٢٢هـ)، تحقيق: عبدالمعطى أمين قلعجي، بيروت، دار المكتبة العلمية -ط١، ٤٠٤هـ -١٩٨٤م.
- الضعفاء والمتروكون، لأبي الفرج عبدالرحمن بن علي بن محمد الجوزي (ت: ٩٧ هـ)، تحقيق: عبدالله القاضى، ط١، بيروت، دار الكتب العلمية -١٤٠٦.

- الضعفاء والمتروكون، لعلي بن عمر الدارقطني (ت: ٣٨٥هـ)، تحقيق: د. عبدالرحيم محمد القشقري، (د.ط)، نُشر في الأعداد ٥٩ و ٢٠ و ٣٦ و ٢٠ من مجلة الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة، ٢٠ لا ١٤٠٤ هـ.
- الضعفاء والمتروكين، لأحمد بن شعيب النسائي (ت: ٣٠٣هـ)، تحقيق: بوران الضناوي + كمال يوسف الحوت، مؤسسة الكتب الثقافية، بيروت، ط١، ٥٠٥هـ، ١٩٨٥م.
- الطب النبوي، لأبي نعيم أحمد بن عبدالله الأصبهاني (ت: ٤٣٠هـ)، تحقيق: مصطفى خضر دونمز التركى، دار ابن حزم، ط١، ٢٠٠٦ م.
- الطبقات الكبرى، لمحمد بن سعد بن منيع أبي عبدالله الهاشمي البصري (ت: ٢٣٠هـ)، تحقيق: محمد عبد القادر عطا، ط١، دار الكتب العلمية بيروت، ١٤١٠ ه ١٩٩٠ م.
- طبقات المدلسين، لأبي الفضل أحمد بن علي بن محمد العسقلاني ( ٨٥٢هـ)، تحقيق: د. عاصم بن عبدالله القريوتي، ط١، عمان، مكتبة المنار، ١٩٨٣م.
- العلل، لأبي محمد عبدالرحمن بن محمد ابن أبي حاتم الحنظلي، الرازي (ت: ٣٢٧هـ)، تحقيق: فريق من الباحثين بإشراف وعناية د/ سعد الحميد، و د/ خالد الجريسي، ط١، ( د.م )، مطابع الحميضي، ١٤٢٧ه .
- العلل المتناهية في الأحاديث الواهية، لعبدالرحمن بن علي بن الجوزي (ت: ٩٧هـ)، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ٣٠٩هـ، تحقيق : خليل الميس.
- الغرائب الملتقطة من مسند الفردوس للديلمي = زهر الفردوس، للأبي الفضل أحمد بن علي ابن حجر العسقلاني (ت: ٨٥٢هـ)، تحقيق: العربي الدائز الفرياطي وآخرون، جمعية دار البر، دبي، الإمارات العربية المتحدة، ط١، ٢٣٩هـ.
- غريب الحديث، لأبي عبيد القاسم بن سلام الهروي، تحقيق: د. حسين محمد محمد شرف، ط١، الهيئة العامة لشئون المطابع الأميرية، القاهرة، ١٤٠٤ هـ ١٩٨٤ م.
- فتح الباري شرح صحيح البخاري، لأحمد بن علي ابن حجر العسقلاني الشافعي (ت: ٨٥٢هـ)، توقيم: محمد فؤاد عبدالباقي، تحقيق: محب الدين الخطيب، تعليق: عبدالعزيز بن عبدالله بن باز (د.ط)، بيروت، دار المعرفة ١٣٧٩هـ.
- الفوائد، لتمام بن محمد بن عبدالله البجلي الرازي ثم الدمشقي (ت: ١٤١٤هـ)، تحقيق: حمدي عبدالجيد السلفي، مكتبة الرشد الرياض، ط١، ٢١٢هـ.

- فيما ورد عن شفيع الخلق يوم القيامة أنه احتجم وأمر بالحجامة، لشهاب الدين أحمد بن أبي بكر البوصيري(ت: ٨٤٠)، دار إيلاف، الكويت، ط٢، ١٤١٨هـ/١٩٩٧م.
- الكامل في ضعفاء الرجال، لأبي أحمد بن عدي الجرجاني (ت: ٣٦٥هـ)، تحقيق: عادل أحمد عبدالموجود-على محمد معوض، ط١، بيروت-لبنان، دار الكتب العلمية -١٤١٨هه١٩٩٨م.
- كتاب الفوائد (الغيلانيات)، لمحمد بن عبدالله بن إبراهيم بن عبدويَّه البغدادي البزَّاز (ت: ٣٥٤هـ)، تحقيق: حلمي كامل أسعد عبدالهادي، دار ابن الجوزي -السعودية / الرياض، ط١، ٩٩٧م.
- الكتاب المصنف في الأحاديث والآثار، لأبي بكر عبدالله بن محمد بن أبي شيبة الكوفي (ت: ٢٣٥هـ)، تحقيق : كمال يوسف الحوت، مكتبة الرشد، الرياض، ط١، ٩، ١٤٠هـ.
- لسان العرب، لمحمد بن مكرم ابن منظور الإفريقي (ت: ٧١١هـ)، دار صادر -بيروت، ط٣، العرب، لمحمد بن مكرم ابن منظور الإفريقي
- لسان الميزان، لأحمد بن علي ابن حجر العسقلاني (ت: ٨٥٢هـ)، تحقيق : دائرة المعرف النظامية الطامية الميزان، ط٢، بيروت البنان، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، ١٩٧١م.
- المجروحين من المحدثين والضعفاء والمتروكين، لمحمد بن حبان التميمي، أبي حاتم، الدارمي، البُستي (ت: ٣٥٤هـ)، تحقيق: حمدي عبدالمجيد السلفي، دار الصميعي للنشر والتوزيع، الرياض، ط١٤٢٠هـ.
- مجمع الزوائد ومنبع الفوائد، لأبي الحسن نور الدين علي بن أبي بكر الهيثمي (ت: ١٨٠٧هـ)، تحقيق: حسام الدين القدسي، مكتبة القدسي، القاهرة، ١٤١٤هه ١٩٩٤م.
- المحكم والمحيط الأعظم، لعلي بن إسماعيل ابن سيده المرسي (ت: ٤٥٨هـ)، تحقيق عبدالحميد هنداوي، بيروت :دار الكتب العلمية ط١، ١٤٢١هـ.
- مستخرج أبي عوانة، لأبي عوانة يعقوب بن إسحاق النيسابوري الإسفراييني (ت: ٣١٦هـ)، تحقيق: أيمن بن عارف الدمشقي، دار المعرفة بيروت، ط١، ٩١٩هـ ١٩٩٨م.
- المستدرك على الصحيحين، للحاكم محمد بن عبدالله بن محمد بن حمدويه النيسابوري (ت: ده. ه.)، تحقيق: مصطفى عبدالقادر عطا، ط۱، بيروت، دار الكتب العلمية ۱۱۱۱هـ ۱۹۹۰م.

- مسند أبي يعلى الموصلي، لأحمد بن علي بن المثنى الموصلي (ت: ٣٠٧هـ)، تحقيق: حسين سليم أسد، ط١، دمشق، دار المأمون للتراث ٤٠٤هـ ١٩٨٤م.
- مسند الإمام أحمد بن حنبل، لأحمد بن محمد بن حنبل الشيباني (ت: ٢٤١هـ)، تحقيق: شعيب الأرنؤوط -عادل مرشد، وآخرون، ط١، (د.م)، مؤسسة الرسالة، ٢٢١هـ هـ ٢٠٠١م. مسند البزار= البحر الزخار، لأبي أحمد بن عمرو بن عبدالخالق بن خلاد العتكي (ت: ٢٩٢هـ)، تحقيق: محفوظ الرحمن زين الله وآخرون، ط١، المدينة المنورة، مكتبة العلوم والحكم، ١٩٨٨م- ٩٠٠٠م.
- مسند الحارث بن أبي أسامة = بغية الباحث عن زوائد مسند الحارث، لأبي الحسن نور الدين علي بن أبي بكر الهيثمي (ت: ٨٠٧ه، تحقيق: د. حسين أحمد الباكري، ط١، مركز خدمة السنة والسيرة النبوية –المدينة المنورة، ١٤١٣هـ.
- مسند الدارمي المعروف بر (سنن الدارمي)، لعبدالله بن عبدالرحمن بن الفضل الدارمي (ت: ٥٥ هـ)، تحقيق: حسين سليم أسد الداراني، دار المغني للنشر والتوزيع، السعودية، ط١، ٢٠٠٠ م.
- مسند الرُّوياني، لأبي محمد بن هارون الرُّوياني (ت: ٣٠٧هـ)، تحقيق: أيمن علي أبو يماني، ط١، القاهرة، مؤسسة قرطبة -١٤١٦هـ.
- مسند الشاميين، لسليمان بن أحمد بن أيوب أبي القاسم الطبراني (ت: ٣٦٠هـ)، تحقيق: حمدي بن عبدالجيد السلفي، مؤسسة الرسالة بيروت، ط١، ١٤٠٥ هـ ١٤٠٥ م.
- مسند الطيالسي، لأبي داود سليمان بن داود بن الجارود الطيالسي البصري (ت: ٢٠٤هـ)، تحقيق: الدكتور محمد بن عبدالمحسن التركي، ط١، مصر، دار هجر -١٤١٩ هـ -١٩٩٩ م.
- مصنف لعبدالرزاق بن همام الصنعاني (ت: ٢١١هـ)، تحقيق مركز البحوث بدار التأصيل، القاهرة: دار التأصيل، ط١، ٢٣٦هه.
- المطالب العالية بزوائد المسانيد الثمانية، لأبي الفضل أحمد بن علي ابن حجر العسقلاني (ت: ٨٥٢هـ)، تنسيق: د. سعد بن ناصر بن عبدالعزيز الشثري، دار العاصمة، دار الغيث السعودية، ط١، ٩١٩٩هـ.
- المعالم الأثيرة في السنة والسيرة، لمحمد بن محمد حسن شُرَّاب، دار القلم، الدار الشامية دمشق-بيروت، ط١، ١٤١١هـ.

- معالم السنن، لأبي سليمان حمد بن محمد بن إبراهيم المعروف بالخطابي (ت: ٣٨٨هـ)، المطبعة العلمية، حلب، ط١، ١٣٥١ هـ -١٩٣٢ م.
- المعجم الأوسط، لأبي القاسم سليمان بن أحمد الطبراني(ت:٣٦٠هـ)، تحقيق: طارق بن عوض الله بن محمد،عبدالمحسن بن إبراهيم الحسيني، دار الحرمين، القاهرة، ١٤١٥هـ.
- المعجم الكبير، لسليمان بن أحمد بن أيوب الطبراني (ت: ٣٦٠هـ)، تحقيق: حمدي بن عبدالجيد السلفي، ط٢، القاهرة، مكتبة ابن تيمية، (د.ت).
- معرفة الصحابة، لأبي نعيم أحمد بن عبدالله الأصبهاني (ت: ٤٣٠هـ)، تحقيق: عادل بن يوسف العزازي، ط١، الرياض، دار الوطن للنشر، ١٤١٩ هـ -١٩٩٨ م.
- معرفة علوم الحديث، لأبي عبدالله محمد بن عبدالله الحاكم النيسابوري (ت: ٤٠٥هـ)، دار الكتب العلمية بيروت، ط٢، ١٣٩٧هـ –١٩٧٧م.
- الموطأ، لأبي عبدالله مالك بن أنس(ت:١٧٩)، تحقيق: محمد مصطفى الأعظمي، مؤسسة زايد بن سلطان آل نحيان للأعمال الخيرية والإنسانية، أبو ظبى، الإمارات، ط١، ١٤٢٥هـ -٢٠٠٤م.
- ميزان الاعتدال في نقد الرجال، لشمس الدين محمد بن أحمد الذهبي (ت:٧٤٨هـ)، تحقيق: الشيخ على محمد معوض والشيخ عادل أحمد عبدالموجود، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ٥٩١هـ.
- النهاية في غريب الحديث والأثر، لأبي السعادات المبارك بن محمد الشيباني الجزري ابن الأثير (ت: ٦٠٦هـ)، تحقيق: طاهر أحمد الزاوي -محمود محمد الطناحي، (د.ط)، بيروت، المكتبة العلمية، ١٩٩٩هـ ١٩٧٩م.

#### almasadir walmarajie

- alahad walmathani, li'ahmad bn eamriw bn aldahaak (t:287hi), tahqiqu: du. biasm faysal 'ahmad aljamrat, dar alraayat -alrayad, ta1, 1411h -1991m
- aladab, li'ahmad bn alhusayn 'abi bakr albayhaqi (t: 458h), aetanaa bih waealaq ealayhi: 'abu eabdallah alsaeid almanduh, muasasat alkutub althaqafiatu, bayrut -lubnan, ta1, 1408 hi -1988m
- 'iilaa alfahamat bifawayid alhajamati, 'abi eabdalbari eabdalhamid 'ahmad alearabi, maktabat alfirqan, eajan, al'iimarat alearabiat almutahidati, ta1, 1423h/2002m.
- al'ahaditha, li'uwli eabdallah dia' aldiyn muhamad bin eabdalwahid bin 'ahmad almaqdasi (t:643h), maktabat alnahdati, makat almukaramati, ta1, 1410hi, tahqiq: eabdalmalik bin eabdallah bin dahish.
- 'iirshad alqasi alwalidaanii 'iilaa tarajim shuyukh altabrani, li'abi altayib nayif bin salah bin eali almansuri, dar alwadih -alrayad, maktabat aibn taymiat -al'iimarati, ta1, 1427hi/ 2006m.
- al'iisabat fi tamyiz alsahabati, li'abi alfadl 'ahmad bin ealiin abn hajar aleasqalani(ti: 852hi), tahqiqu: eadil 'ahmad eabdalmawjud waealaa muhamad mueawad, dar alkutub aleilmiat -bayrut, ta1, 1415 hu
- al'ansab almutafaq ealayha fi alkhati almutamathil fi alnuqat waldabta, li'abi alfadl muhamad bin tahir almaeruf biabn alqaysaranii (t: 507hi), tahqiqu: di yunj, tabeata: lidn: bril, 1282 hi -1865 m
- al'ansabu, lieabdalkarim bin muhamad bin mansur alsimeanii (t. 562ha), tahqiqu: eabdalrahman bin yahyaa almuealimi alyamanii waghayruhu, majlis dayirat almaearif aleuthmaniati, hay abrad, ta1, 1382 hi -1962 mi.
- tarikh baghdada, li'abi bakr 'ahmad bin ealii bin alkhatib albaghdadii (t: 463h), tahqiqu: alduktur bashaar eawad maerufa, ta1, bayrut, dar algharb al'iislamii -1422h -2002 mi.
- tarikh dimashqa, li'abi alqasim ealiin bin alhasan bn hibat allah almaeruf biabn easakir (t:571hi), ti: eamru bn gharamat aleumrui, dar alfikr liltibaeat walnashr waltawzie, 1415 hi -1995 mi. altaarikh alsaghiri, limuhamad bin 'iismaeil bin 'iibrahim bin almughayrat albukhari(ti: 256ha), tahqiq: mahmud abrahim zayid, dar almaerifat bayrut -lubnan
- altaarikh alkabira, limuhamad bin 'iismaeil bin 'iibrahim bin almughayrat albukhari(ti: 256h), taht muraqabati: muhamad eabdalmueid khan, dayirat almaearif aleuthmaniati, haydar abad -aldakn. tuhfat altahsil fi dhikr ruat almarasili, li'ahmad bin eabdalrahim 'abi zareat aleiraqii (t: 826h), tahqiqu: eabdallah nwart, maktabat alrushd -alriyad
- taghliq altaeliq ealaa sahih albukharin li'ahmad bin ealiin aibn hajar aleasqalanii (t: 852h), tahqiqu: saeid eabdalrahman alqazqi, almaktab al'iislamia, dar eamaar -bayrut, eaman -al'urdunu, ta1, 1405h.

- taqrib altahdhibi, li'abi alfadl 'ahmad bin ealiin abn hajar aleasqalanii (t: 852hi), tahqiqu: muhamad eawamat, ta1, surya, dar alrashid -1406 1986.
- tahdhib alathar watafsil althaabit ean rasul allah min al'akhbari, limuhamad bin jarir alamli, 'abi jaefar altabari (t: 310h), tahqiqu: mahmud muhamad shakir, matbaeat almadanii -alqahira. tahdhib altahdhib, li'ahmad bin ealiin abn hajar aleasqalani(ti:852hi), dar alfikri, bayrut, ta1, 1404hi.
- tahdhib alkamal fi 'asma' alrijali, liusuf bin eabdalrahman bin yusif, 'abi alhajaaj almazii (t: 742hi), du. bashaar eawad maeruf, ta1, bayrut, muasasat alrisalat -1400 -1980.
- althiqati, limuhamad bin hibaan 'abi hatim albusty (t: 354h), tabe bi'iieanati: wizarat almaearif lilhukumat alealiat alhindiati, taht muraqabati: alduktur muhamad eabdalmueid khan, ta1, alhindi, dayirat almaearif aleuthmaniat bihaydar abad aldukn 1393
- jamie altahsil fi 'ahkam almarasili, li'abi saeid salah aldiyn khalil alealayiyi (t: 761h), tahqiqu: hamdi eabdalmajid alsalafi, ealim alkutab, bayrut, 1407h
- aljarh waltaedili, li'abi eabdalrahman bin muhamad bin 'iidris alraazi aibn 'abi hatim (t: 327hi), ta1, haydar abad aldukn -alhindu, majlis dayirat almaearif aleuthmaniat -bayrut, dar 'iihya' alturath alearabii -1271 hu
- juz' fih 'ahadith alhasan bin musaa al'ashiba, li'abi eali alhasan bin musaa al'ashyab albaghdadi(ti: 209h), tahqiqu: khalid bin qasim alrudadi, dar eulum alhadith -alfujayrati, al'iimarati, ta1, 1990m
- alhijamat 'ahkamuha wafawayiduha kama ja'at fi al'ahadith waluathar alsahihati, li'iibrahim eabdallah alhazimi, dar alsharif, alrayad, ta1, 1413hi/1992m.
- alhijamat ealam washifa'u, lildukturu: milafay bin hasan alwalidiu alshahri, alqahirata, dar almuhdithina, ta1, 1427 -2006m
- alhijamat fi alsunat alnabawiati: dirasat mawdueiatun, risalat majistir, 'iiedad : amal muhamad hasan almasri, filastin, aljamieat al'iislamiatu(ghaza), kuliyat 'usul aldiyn, eam 2013m.
- sualat 'abi eubayd alajri 'aba dawud alsijistani, lisulayman bin al'asheath 'abi dawud alsijistanii (t:275h ), aljamieat al'iislamiatu, almadinat almunawarati, ta1, 1399hi, tahqiq : muhamad eali qasim aleamri.
- sunan abn majah, limuhamad bn yazid alqazwini (t: 273hi), tahqiq : shueayb al'arnawuwt -eadil murshid -mhmmad kamil qarah bilili ebdallltyf harz allah, ta1, (da.m), dar alrisalat alealamiati, 1430 hi 2009 mi.
- sunan 'abi dawud, li'abi dawud sulayman bin al'asheath alssijistany (t: 275hi), tahqiq : sheayb al'arnawuwt -mhammad kamil qarah bilili, dar

- alrisalat alealamiati, ta1, 1430 hi -2009 mi. sunan albayhaqii alkubraa, li'ahmad bin alhusayn 'abi bakr albayhaqii (t: 458hi), tahqiqu: muhamad eabdalqadir eataa, ta3, bayrut -libanatin, dar alkutub aleilmiati, 1424 hi -2003 m. sunan altirmidhii = aljamie alsahihu, limuhamad bin eisaa 'abi eisaa altirmidhii alsilamii (t:279h), dar 'iihya' alturath alearabi, bayrut, tahqiq: 'ahmad muhamad shakir wakhrun. sunan aldaariqatni, lieali bin eumar 'abi alhasan aldaariqutnii albaghdadii (t:385h), dar almaerifati, bayrut, 1386hi, tahqiq: alsayid eabdallah hashim yamani almadani.
- sunan alnisayiyi =almujtabaa min alsanan, li'ahmad bin shueayb 'abi eabdalrahman alnisayiy(ti:303h), tahqiq eabdalfataah 'abi ghadata, (ta2, halab: maktab almatbueat al'iislamiati, 1406h)
- sunan alnisayiyi alkubraa, li'ahmad bin shueayb 'abi eabdalrahman alnasayiy(ti: 303ha), tahqiq: di.eabdialghafar sulayman albindaria, sayid kasarawi hasan dar alkutub aleilmiati, bayrut, ta1, 1411h.
- sayr 'aelam alnubala'i, lishams aldiyn muhamad bin 'ahmad bin euthman bin qaymaz aldhahabii (t : 748hi), tahqiq : majmueat min tahqiqayn bi'iishraf alshaykh shueayb al'arnawuwta, ta3, (da.m), muasasat alrisalati, 1405 hi / 1985 mi.
- sharh ealal altirmidhi, liabn rajab alhanbali, tahqiqu: humam saeid, maktabat alrushdi, alrayad, ta2, 1421hi.
- alshamayil almuhamadiat walkhasayil almustafawiatu, limuhamad bin eisaa bn sawrt altirmidhii (t: 279hi), tahqiqu: sayid bin eabaas aljalimi, almaktabat altijariati, mustafaa 'ahmad albazi-makat almukaramati, ta1, 1413 hu
- sharah alfasihi, liabn hisham allakhmi (t: 577 ha), tahqiqu: du. mahdi eubayd jasimi, ta1, 1409h
- sahih abn hibaan bitartib abn bilban, limuhamad bin hibaan bin 'ahmad 'abi hatim altamimii albasti (t:354h ), muasasat alrisalati, bayrut, ta2, 1414hi, tahqiq : shueayb al'arnawuwt.
- sahih abn khuzaymata, limuhamad bn 'iishaq bn khuzaymat 'abi bakr alsulmi alnaysaburii (t: 311h ), tahqiq : du. muhamad mustafaa al'aezami, almaktab al'iislamia, bayrut, 1390hi.
- sahih 'abi dawud -al'umu, limuhamad nasir aldiyn al'albanii (t: 1420hi), ta1, alkuayt : muasasat ghras lilnashr waltawzie, 1423 hi -2002m
- sahih albukhari, limuhamad bin 'iismaeil 'abi eabdallah albukharii aljiefi(ta: 256ha), tahqiqu: muhamad zuhayr bin nasir alnaasir, ta1, (du.ma), dar tawq alnajati, 1422hi.
- sahih muslimun, limuslim bin alhajaaj 'abi alhusayn alqushayrii alnaysaburii (t: 261h ), dar 'iihya' alturath alearabi, bayrut, tahqiq : muhamad fuad eabdalbaqi.

- aldueafa' alkabira, limuhamad bin eamriw bin musaa bn hamaad aleagilii almakiyi (t: 322hi), tahqiqu: eabdalmueti 'amin qileiji, birut, dar almaktabat aleilmiat -ta1, 1404h -1984m.
- aldueafa' walmatrukun, li'abi alfaraj eabdalrahman bin ealii bin muhamad aljawzii (t. 597hi), tahqiqu: eabdallah alqadi, ta1, bayrut, dar alkutub aleilmiat -1406.
- aldueafa' walmatrukun, liealiin bn eumar aldaarigutnii (tt: 385ha), tahqigu: da. eabdalrahim muhamad algashgari, (du.t), nushr fi al'aedad 59w60w63w64 min majalat aljamieat al'iislamiat bialmadinat almunawarati, 1403-1404.
- aldueafa' walmatrukina, li'ahmad bn shueayb alnasayiyi (t: 303hi ), tahqiqu: buran aldanawi + kamal yusuf alhuta, muasasat alkutub althaqafiati, bayrut, ta1, 1405hi, 1985m
- altibu alnabawi, li'abi naeim 'ahmad bin eabdallah al'asbhanii (t: 430hi), tahqiqu: mustafaa khadir dunamz alturki, dar aibn hazma, ta1, 2006 m
- altabagat alkubraa, limuhamad bin saed bin manie 'abi eabdallah alhashimii albasarii (t: 230h ), tahqiqu: muhamad eabd alqadir eataa, ta1, dar alkutub aleilmiat -bayrut, 1410 hi -1990 m tabaqat almudalisina, li'abi alfadl 'ahmad bin ealii bin muhamad aleasgalanii ( 852hi), tahqiqu: du. easim bin eabdallh alqiryuti, ta1, eaman, maktabat almanar, 1983m
- alealal, li'abi muhamad eabdalrahman bin muhamad abn 'abi hatim alhanzali, alraazi (t. 327h), tahqiqu: fariq min albahithin bi'iishraf waeinayat du/ saed alhamid w du/ khalid aljirisi, ta1, (da.m), matabie alhumaydi, 1427 hu
- aleilal almutanahiat fi al'ahadith alwahiati, lieabdalrahman bin ealii bin aljawzii (t: 597h), dar alkutub aleilmiati, bayrut, ta1, 1403hi, tahqiq: khalil almis.
- algharayib almultaqitat min musnad alfirdaws lildiylami= zuhr alfirdaws, lil'abii alfadl 'ahmad bin eali aibn hajar aleasgalani(ti: 852h), tahqiqu: alearabii aldaayiz alfiryatiu wakhrun, jameiat dar albur, dibi, al'iimarat alearabiat almutahidati, ta1, 1439h
- gharib alhadith, li'abi eubayd alqasim bin salam alharuy, tahqiqu: da. husayn muhamad muhamad sharaf, ta1, alhayyat aleamat lishyuwn almatabie al'amiriati, algahirata, 1404 hi -1984 m
- fatah albari sharh sahih albukhari, li'ahmad bin ealiin aibn hajar aleasgalanii alshaafiei(ti: 852hi), tarqim: muhamad fuad eabdalbagi, tahqiq: muhibi aldiyn alkhatiba, taeliqu: eabdaleaziz bin eabdallah bin baz (du.t), bayrut, dar almaerifat -1379.

- alfawayidu, litamam bin muhamad bin eabdallah albajlii alraazii thuma aldimashqii (t: 414hi), tahqiqu: hamdi eabdalmajid alsalafi, maktabat alrushd -alrayad, ta1, 1412h
- fima warad ean shafie alkhalq yawm alqiamat 'anah aihtajam wa'amar bialhijamati, lishihab aldiyn 'ahmad bin 'abi bakr albusiri(t: 840), dar 'iilaf, alkuayti, ta2, 1418h/1997m.
- alkamil fi dueafa' alrajali, li'abi 'ahmad bin eadii aljirjanii (t: 365hi), tahqiqu: eadil 'ahmad eabdalmawjudi-eali muhamad mueawad, ta1, birut-lubnan, dar alkutub aleilmiat -1418h1997m.
- kitab alfawayid (alghilaniati), limuhamad bin eabdallh bin 'iibrahim bin ebdwayh albaghdadii albzzaz (t: 354h), tahqiqun: hilmi kamil 'asead eabdalhadi, dar abn aljawzi -alsaeudiat / alrayad, ta1, 1997m
- alkitaab almusanaf fi al'ahadith walathar, li'abi bakr eabdallh bin muhamad bin 'abi shibat alkufi(ta: 235hi), tahqiq: kamal yusuf alhuta, maktabat alrushdi, alrayad, ta1, 1409hi.
- lisan alearab, limuhamad bin makram aibn manzur al'iifriqaa (t: 711hi), dar sadir -bayrut, ta3, 1414hi.
- lisan almizani, li'ahmad bin ealiin abn hajar aleasqalanii (t: 852hi), tahqiq : dayirat almaerif alnizamiat -alhinda, ta2, bayrut -lubnan, muasasat al'aelami lilmatbueati, 1971m.
- almajruhayn min almuhdithin waldueafa' walmatrukina, limuhamad bin hibaan altamimi, 'abi hatim, aldaarimi, albusty (t: 354h), tahqiqu: hamdi eabdalmajid alsalafi, dar alsamieii lilnashr waltawzie, alrayad, ta1, 1420 hu
- majmae alzawayid wamanbae alfawayidi, li'abi alhasan nur aldiyn ealii bin 'abi bakr alhaythamii (t: 807hi), tahqiqu: husam aldiyn alqudsi, maktabat alqudsi, alqahirata, 1414 ha, 1994m
- almuhkam walmuhit al'aezamu, liealiin bn 'iismaeil abn sayidih almursii (t: 458ha), tahqiq eabdalhamid hindawi, bayrut :dar alkutub aleilmiat ta1, 1421h.
- mustakhrij 'abi eawanata, li'abi eawanat yaequb bin 'iishaq alniysaburii al'iisfrayinii (t: 316hi), tahqiqu: 'ayman bin earif aldimashqi, dar almaerifat -bayrut, ta1, 1419hi-1998m.
- almustadrik ealaa alsahihayni, lilhakim muhamad bin eabdallah bin muhamad bin hamduih alnaysaburii (t. 405hi), tahqiqu: mustafaa eabdalqadir eataa, ta1, bayrut, dar alkutub aleilmiat -1411 -1990
- musnad 'abi yaelaa almusili, li'ahmad bin ealiin bin almthuna almusilii (t: 307hi), tahqiqu: husayn salim 'asadi, ta1, dimashqa, dar almamun lilturath -1404 -1984.

- musnad al'iimam 'ahmad bin hanbal, li'ahmad bin muhamad bin hanbal alshaybanii (t: 241hi), tahqiqu: shueayb al'arnawuwt -eadil murshid, wakhrun, ta1, (da.m), muasasat alrisalati, 1421 hi -2001 mi.
- musnad albazaari= albahr alzukhari, li'abi 'ahmad bin eamriw bin eabdalkhaliq bin khalaad aleatkii (t: 292hi), tahqiqu: mahfuz alrahman zayn allah wakhrun, ta1, almadinat almunawarati, maktabat aleulum walhikmu, 1988m-2009m
- musnad alharith bin 'abi 'usamat = bughyat albahith ean zawayid musnad alharithi, li'abi alhasan nur aldiyn ealii bin 'abi bakr alhaythami (t: 807hi, tahqiq: da. husayn 'ahmad albakri, ta1, markaz khidmat alsunat walsiyrat alnabawiat -almadinat almunawarati, 1413h
- musnad aldaarimi almaeruf bi (snin aldaarmi), lieabdallah bin eabdalrahman bin alfadl aldaarmi(ti: 255ha), tahqiqu: husayn salim 'asad aldaarani, dar almughaniyi lilnashr waltawzie, alsaeudiati, ta1, 2000 m
- musnad alrruyany, li'abi muhamad bin harun alrruyany (t: 307hi), tahqiqu: 'ayman eali 'abu yamani, ta1, alqahirati, muasasat qurtubat -1416.
- musnad alshaamiiyna, lisulayman bin 'ahmad bin 'ayuwb 'abi alqasim altabaranii (t: 360hi), tahqiqu: hamdi bin eabdalmajid alsalafi, muasasat alrisalat -bayrut, ta1, 1405 -1984
- musnad altiyalsi, li'abi dawud sulayman bin dawud bin aljarud altiyalsiyi albusraa (t: 204hi), tahqiq: alduktur muhamad bin eabdalmuhsin alturkiu, ta1, masra, dar hijr -1419 hi -1999 mi. musanaf lieabdalrazaaq bin humam alsaneanii (t: 211ha), tahqiq markaz albuhuth bidar altaasili, alqahirat: dar altaasili, ta1, 1436h.
- almatalib alealiat bizawayid almasanid althamaniati, li'abi alfadl 'ahmad bin ealiin abn hajar aleasqalanii (t: 852hi), tansiqu: du. saed bin nasir bin eabdialeaziz alshathari, dar aleasimati, dar alghayth -alsaeudiati, ta1, 1419h
- almaealim al'athirat fi alsunat walsiyrati, limuhamad bin muhamad hasan shurrab, dar algalami, aldaar alshaamiat -dimashqa-bayrut, ta1, 1411h
- maealim alsinan, li'abi sulayman hamd bin muhamad bin 'iibrahim almaeruf bialkhatabii (t: 388hi), almatbaeat aleilmiati, halb, ta1, 1351 hi -1932 m
- almuejam al'awsata, li'abi alqasim sulayman bin 'ahmad altabrani(ti:360h), tahqiq: tariq bin eawad allah bin muhamad,eabdalmuhsin bin 'iibrahim alhusayni, dar alharmayni, alqahirati, 1415h
- almuejam alkabira, lisulayman bin 'ahmad bin 'ayuwb altabaranii (t: 360ha), tahqiqu: hamdi bin eabdalmajid alsalafi, ta2, alqahirati, maktabat abn taymiati, (da.t).

- maerifat alsahabati, li'abi naeim 'ahmad bin eabdallah al'asbhanii (t: 430hi), tahqiqu: eadil bin yusif aleazazi, ta1, alrayad, dar alwatan lilnashri, 1419 hi -1998 mi.
- maerifat eulum alhadithi, li'abi eabdallah muhamad bin eabdallah alhakim alnaysaburii (t: 405h), dar alkutub aleilmiat -bayrut, ta2, 1397h -1977m
- almuata'a, li'abi eabdallah malik bin 'ansi(t:179), tahqiqu: muhamad mustafaa al'aezami, muasasat zayid bin sultan al nahyan lil'aemal alkhayriat wal'iinsaniati, 'abu zabi, al'iimarat, ta1, 1425 hi -2004m
- mizan aliaetidal fi naqd alrujal, lishams aldiyn muhamad bin 'ahmad aldhahabi (t:748h), tahqiqu: alshaykh eali muhamad mueawad walshaykh eadil 'ahmad eabdalmawjudi, dar alkutub aleilmiati, bayrut, ta1, 1995h,
- alnihayat fi gharayb alhadith wal'athra, li'abi alsaeadat almubarak bin muhamad alshaybanii aljazarii aibn al'uthir (t: 606hi), tahqiqu: tahir 'ahmad alzaawaa -mahmud muhamad altanahi, (du.ta), bayrut, almaktabat aleilmiati, 1399hi -1979m

# الدلالات العقدية المستفادة من أسلوب النفي الوارد في قصص إبراهيم - عَلَيْ القرآن الكريم جمعًا ودراسة

د. ليلى بنت ناوي العنزي قسم الدر اسات الإسلامية -كلية الآداب- جامعة حفر الباطن



# الدلالات العقدية المستفادة من أسلوب النفي الوارد في قصص إبراهيم - عَلَيْ الْعَرْانِ الكريم -جمعًا ودراسة-

د. ليلي بنت ناوي العنزي

قسم الدراسات الإسلامية -كلية الأداب جامعة حفر الباطن

تاريخ قبول البحث: ۲۷/ ۷/ ٥٤٤٥ ه

تاريخ تقديم البحث: ٢١/ ٥/٥٤٤هـ

#### ملخص الدراسة:

يُعدُّ أسلوب النفي من أساليب العرب التي ورد استخدامها في كتاب الله تعالى، والمتأمّل فيه يلحظ اشتماله على جملة من الدلالات العقدية، وقد جاء هذا البحث لدراسة أبرز الدلالات العقدية التي تضمَّنها أسلوب النفى في قصة إبراهيم -عَلَاليَتَكَلِّلاً -في القرآن الكريم، وبيان عقيدة أهل السُّنَّة والجماعة فيها.

وقد اتبعث في هذه الدراسة المنهجين: الاستقرائي التحليلي، حيث قمت بتتبع قصة إبراهيم - عَلَيْسَكِّلِيرِ -، وجمعت الآيات التي وردت في سياق النفي، وأوردت كل آية أو الآيات التي تضمَّنت اللفظ المنفى نفسه تحت مبحث مستقل، ثم دراستها وتحليليها واستخراج الدلالات العقدية منها.

فجاءت الدراسة منقسمة إلى جانبي التنظير والتطبيق، فالتنظير في بيان مفهوم النفي وأدواته وقواعده، والتطبيق في استخلاص الدلالات العقدية في الآيات التي تضمَّنت أسلوب النفي في قصة إبراهيم عَلْلَيْسِيِّلِارِّ-، وقد تنوَّعت الأبواب العقدية لتلك الدلالات، فمنها دلالات في باب التوحيد؛ كإفراد الله تعالى بالعبادة، والبراءة من الشرك، ومناظرة المخالفين، ورؤوس الكفر والعناد، وإقامة الحجة عليهم، والإيمان بالرسل، واليوم الآخر، والقضاء والقدر.

ولقد تمحَّضت هذه الدراسة عن عدة نتائج، أبرزها: اشتمال القرآن على تقرير مسائل الاعتقاد بمختلف الأساليب، وتضمن المنفيات في قصة إبراهيم -عَلليَسَمِّلِيرِّ -على جملة من أبواب العقيدة.

الكلمات المفتاحية: النفي-إبراهيم -عَلليَسَمِّلِيرِّ -العقيدة - الدلالات

The Creedal Connotations Derived from the Negation Approach in the Stories of Ibrahim –peace be upon him-: A Doctrinal Study

Dr. Layla bint Nawi Al-Enzi

Department Islamic Studies -Faculty Arts Hafr Al-Batin University

#### Abstract:

The negation approach is among the approaches of the Arabs that were used in the Book of Allah, and upon consideration it becomes apparent that it contains some creedal connotations, and this research came to study the most prominent creedal connotations that are found in the negation approach in the story of Prophet Ibrahim in the Glorious Qur'an, and the explanation of the creed of the People of Sunnah and Jamaa'ah regarding them.

In this study, I followed two methodologies: the inductive and the analytical, by tracking the stories of Ibrahim –peace upon him-and compiling the verses that include the negation context, and I mentioned all verses that include the same negation word under a separate topic, and then they were studied and analyzed and the creedal connotations were derived from them.

The study was divided into the theoretical and the applied parts, the theoretical regarding clarification of the concept of negation and its tools and principles, and the applied regarding the derivation of the creedal connotations from the verses that include the negation approach in the story of Ibrahim —peace upon him-. The creedal topics of these connotations vary, including the connotations on the topic of monotheism, like worshiping Allah only and abstaining from paganism and the debate with the opponents and the leaders of disbelief and disobedience, and establishing proofs against them, and the belief in the Messengers, and the Last Day, and in destiny and preordinance.

There were several findings reached through the research, the most significant of which include: The Qur'an including the establishment of the issues of creed through diverse approaches, and the negations in the story of Ibrahim –peace upon him-including a group of topics of creed.

**key words:** Negation – Ibrahim –peace upon him-creed – connotations.

# بسم الله الرحمن الرحيم المقدّمة:

قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنتُر مُسَامِهُونَ ﴿ وَاللَّا مَا مَا اللَّهِ عَمَانَ ٢٠٠].

وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ مِّن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَتَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءً وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ٱلَّذِى تَسَآءَلُونَ بِهِ ـ وَٱلْأَرْحَامَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ۞ [النساء: ١].

وقىال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلَا سَدِيدًا ﴿ يُصْلِحْ لَكُو أَعْمَلَكُو وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُو فَهَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وفَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴿ الْأَحْزَابِ: ٧٠-٧١].

أما بعد: فإن خير الحديث كتاب الله، وخير الهدي هدي محمد - الله عند الأمور محدثاتها، وكل بدعة ضلالة، وكل ضلالة في النار.

أنزل الله تعالى لنا كتابًا: "قيّمًا مفصّلًا بيّنًا: ﴿لَّا يَأْتِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ
يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِجَّهِ تَنزِيلٌ مِّنْ حَكِيمٍ حَمِيدِ ﴿ وَصلت: ٤٢] وشرّفه، وكرّمه،
ورفعه، وعظّمه، وسماه روحًا ورحمة، وشفاء وهدى، ونورًا، وقطع منه بمعجز
التّأليف أطماع الكائدين، وأبانه بعجيب النّظم عن حيل المتكلّفين، وجعله

متلوًّا، لا يمل على طول التلاوة، ومسموعًا لا تمجّه الآذان، وغضًّا لا يخلق على كثرة الردّ، وعجيبًا لا تنقضي عجائبه، ومفيدًا لا تنقطع فوائده، ونسخ به سالف الكتب، وجمع الكثير من معانيه في القليل من لفظه"(١).

### مشكلة البحث:

يأتي هذا البحث؛ للكشف عن معاني النفي الواردة في سياق قصص إبراهيم - عَلَيْكُ الله القرآن الكريم، والإزالة ما قد يطرأ على الدلائل والمسائل العقدية المستفادة من تلك السياقات، من إشكالات، واعتراضات، مما قد يعيق في فهم مقاصد النفي الواردة، وكذلك للكشف عن أقوال أهل العلم المتعارضة، ومحاولة الجمع بينها، أو الترجيح إن أمكن عند تعذّر الجمع.

# أهمية الموضوع، وأسباب الاختيار:

تظهر أهمية الموضوع، وأسباب اختياره من جهة تعلّق البحث بكتاب الله تعالى: القرآن الكريم، ومكانته، ومنزلته معلومة مشهورة لدى أهل الإسلام، ومن جهة تعلّقه بقصة الخليل إبراهيم عليي الخذت النصيب الوافر من قصص الرحمن، وقد كانت قصته من القصص التي أخذت النصيب الوافر من قصص الأنبياء في القرآن، وقد ورد في آياتها أساليب علمية، وطرق متنوعة، فيها من تقرير مسائل الاعتقاد الشيء الكثير والمهم؛ كتقرير التوحيد، وإفراد الله تعالى بالعبادة، والبراءة من الشرك وأهله، وتقرير البعث والمعاد، ومناظرة المخالفين، ورؤوس الكفر والعناد، وإقامة الحجة عليهم، ونحو ذلك من المسائل الكبيرة العقدية.

<sup>(</sup>١) تأويل مشكل القرآن للدينوري (١١).

#### أهداف البحث:

يهدف البحث إلى إبراز الدلالات العقدية التي يمكن استخراجها من أسلوب النفي الوارد في قصة إبراهيم - المين المراهية وإفادة القراء عمومًا، والمعتنين بكتاب الله تعالى على وجه الخصوص، وبما حواه من فوائد ودرر علمية، ودلالات عقدية من خلال تلك الآيات التي وردت في سياق النفي. حدود البحث:

حدود البحث مقتصرة على الآيات التي وردت في سياق قصة إبراهيم الآيات التي وردت في سياق قصة إبراهيم النفي وجه الانفراد، وكذلك الآيات التي وردت في سياق قصة إبراهيم على الأنبياء، وتضمّنت أسلوب النفي، وما أفاده هذا الأسلوب من تقرير مسائل الاعتقاد؛ كمسائل تقرير التوحيد، والبراءة من الشرك، وغيرها، مع إيراد سباق الآية ولحاقها عند الحاجة للوقوف على المعنى.

# الدراسات السابقة:

إن استخراج الدلالات العقدية من الآيات التي وردت في سياق النفي في قصص الأنبياء من البحوث المبتكرة التي ظهرت مؤخرًا، وكان بحث الدكتور عبد الرحمن الشمري -حفظه الله-المعنوّن به: (المنفيات عن عيسى بن مريم في القرآن "دراسة عقدية") (١) من البحوث التي فتحت للباحثين آفاقًا في دراسة أساليب النفي الواردة في قصص الأنبياء عليقين واستخراج الدلالات

<sup>(</sup>١) مجلة العلوم الشرعية، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، العدد (٦٧)، الشهر (ربيع الآخر)، السنة (٤٤٤ هـ)، الجزء (٥).

العقدية منها، وقد أشار -حفظه الله-إلى بعض البحوث التي سبقته في هذا الباب، لكن كان مضمونها دراسة قرآنية نحوية وليست عقدية، كبحث: (أساليب النفى في القرآن الكريم)، للباحث أحمد ماهر البقرى.

ومن البحوث التي تناولت أسلوب النفي من الناحية النحوية بحث: (سياقات النفي في سورة هود "دراسة نحوية دلالية")، للباحث: نصيف جاسم محمد (١).

# منهج البحث وخطته:

اتبعت في هذا البحث المنهج الاستقرائي التحليلي، حيث قمت بتتبع قصة إبراهيم - عَلَيْتُ اللهِ -، وجمعت الآيات التي وردت في سياق النفي، وأوردت كل آية أو الآيات التي تضمَّنت اللفظ المنفي نفسه تحت مبحث مستقل، ثم دراستها وتحليلها واستخراج الدلالات العقدية منها.

#### خطة البحث:

جاءت خطة البحث في: مقدمة، وتمهيد، وثمانية مباحث، وخاتمة، ثم الفهارس.

المقدمة: وفيها: خطبة الحاجة، وأهمية الموضوع، وأسباب اختياره، وأهدافه، وحدوده، والدراسات السابقة، ومنهج البحث.

التمهيد: اشتمل على تعريف النفي، وأقسامه، وأدواته.

<sup>(</sup>١) مجلة كلية دار العلوم، جامعة القاهرة، العدد (٩٨)، الشهر (ديسمبر)، السنة (٢٠١٦م).

المبحث الأول: الدلالات العقدية المستفادة من أسلوب النفي في قوله تعالى: ﴿لَا يَنَالُ عَهْدِي ٱلظَّالِمِينَ﴾ [البقرة: ١٢٤].

المبحث الثاني: الدلالات العقدية المستفادة من أسلوب النفي في قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ وَمَا البقرة: ١٣٥]، وقول تعالى: ﴿ وَلَمْ يَكُ مِنَ كَانُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ وَلَمْ يَكُ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ [الأنعام: ٢٩]، وقول تعالى: ﴿ وَلَمْ يَكُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [النحل: ١٢٠].

المبحث الثالث: الدلالات العقدية المستفادة من أسلوب النفي في قوله تعالى: ﴿ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدِ مِّنْهُمْ وَنَحُنُ لَهُو مُسْلِمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٦].

المبحث الرابع: الدلالات العقدية المستفادة من أسلوب النفي في قوله تعالى: ﴿لَا أُحِبُ ٱلْأَفِلِينَ ﴾ [الأنعام: ٧٦].

المبحث الخامس: الدلالات العقدية المستفادة من أسلوب النفي في قوله تعالى: ﴿وَلَا أَخَافُ مَا تُشْرِكُونَ بِهِ ۚ إِلَّا أَن يَشَآءَ رَبِّ ﴾ [الأنعام: ١٨]. المبحث السادس: الدلالات العقدية المستفادة من أسلوب النفي في قوله تعالى: ﴿الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَمْ يَلْبِسُواْ إِيمَانَهُم ﴾ [الأنعام: ١٨].

المبحث السابع: الدلالات العقدية المستفادة من أسلوب النفي في قوله تعالى: ﴿ فَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُظْلِمَهُمْ وَلَكِن كَانُواً أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ۞ ﴿ التوبة: ٧٠].

المبحث الثامن: الدلالات العقدية المستفادة من أسلوب النفي في قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ ٱلسَّعِفْفَارُ إِبْرَهِيمَ لِلْبِيهِ إِلَّا عَن مَّوْعِدَةِ وَعَدَهَا إِيَّاهُ ﴾ [التوبة: ١١٤].

الخاتمة: وتتضمن أهم النتائج والتوصيات.

الفهارس: وتتضمن فهرس المصادر والمراجع، وفهرس الموضوعات.

التمهيد: تعريف النفي، وأقسامه، وأدواته

أولًا: تعريف النفي

أ-لغة: النفي: مصدر الفعل نفى، النون والفاء والحرف المعتل أصيل، يدل على تعرية شيء من شيء وإبعاده منه، وهو في الأصل: ضد الإثبات، ومعناه في أصل اللغة: الطرد والإبعاد، يقال: نفيت الرجل أنفيه نفيًا: أي طردته، فهو منفي، ومنه قوله تعالى: ﴿ أَوْ يُنفَوّ أُمِنَ ٱلْأَرْضِ ﴾ [المائدة: ٣٣] (١).

ب-اصطلاحًا: النفي ضد الإثبات، وهو دخول إحدى أدوات النفي على الفعل أو الجملة، فينقلب حكم الجملة أو الفعل من الثبوت والإيجاب إلى السلب أو العدم، وفرق بينه وبين الجحد: أن النفي إن كان صدقًا: فالكلام نفي، وإن كان كذبًا: فهو جحود وإنكار (٢).

ثانيًا: أقسام النفي

ينقسم النفي إلى قسمين:

<sup>(</sup>١) انظر: تمذيب اللغة للأزهري (٣٤١/١٥)، ومقاييس اللغة لابن فارس (٥٦/٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: المفصل في الإعراب للزمخشري (ص ٣٠٥)، والكليات للكفوي (٣٣٢/٤).

أحدهما: النفي الصريح: وهو المسبوق بإحدى أدوات النفي الصريحة، وهي تسعة حروف مشهورة معلومة: (لا، لم، لن، ليس، ما، لمّا، إن، لات، غير)، وسيأتي التفصيل في ذكرها، والنفي الصريح يأتي على الجمل الخالية من أساليب النفي الضمني.

الثاني: النفي الضمني أو غير الصريح: وهو المتضمن لمعنى النفي، ويُفهَم من سياق الكلام دون استعمال لأداة من أدوات النفي الصريح، أي: أن النفي الضمني يقع في الجملة الخالية من أدوات النفي الصريحة، وعرّفه بعضهم بأنه: "استشراف النفي واستشعاره بقرائن لغوية وصوتية وسياقية خاصة دون الاستناد إلى أداة نفي "(۱).

ويرد تحت هذا النوع أساليب لغوية متنوّعة متضمّنة للنفي، منها: الاستفهام، والشرط، والتمنيّ، والاستثناء، وغيرها من الأساليب المضمنّة للنفى، وليس هذا هو مقصود البحث.

## ثالثًا: أدوات النفي

مما يحسن ذكره وإيراده مختصرًا أدوات النفي؛ للوقوف عليها، والتعرُّف على إفادتها للنفي، وقد اختلف في عدّ أدوات النفي؛ وذلك لتنوع استعمالها، والأشهر أن أدوات النفي تسعة، وهي: (لا، لم، لن، إن، لمّا، ما، ليس، لات، غير) (٢)، وتدخل: (لا) الجحود، لكن لا تعمل مستقلة، فهي تفيد النفي بقيد -كما سيأتي-، وهي بحسب مكانتها وقوّتها وعملها على أقسام:

<sup>(</sup>١) النحو العربي أسلوب في التعلم الذاتي لفارس محمد عيسي (ص٢٣١).

<sup>(</sup>٢) انظر: المفصل في صنعة الإعراب للزمخشري (ص٥٠٥).

أولًا: لا النافية، وهي أم الباب؛ وذلك لكثرة ورودها واستعمالاتها، تكون عاملة وغير عاملة، وتدخل على الجملة الفعلية، سواء كان فعلها مضارعًا أو ماضيًا، فتنفي الفعل عن الفاعل، وتدخل على الجملة الاسمية، فتنفي حدوث الحدث ووقوعه، وتأتي (لا) على أشكال وتصاريف، فتأتي: (ولا)، (فلا)، (بلا)، (كيلا)، (لئلا).

ومما يجدر التنبيه إليه: أن (لا): تتردد بين النهي والنفي، فتارة يكون عملها النهي لا النفي، وحينئذ يكون النهي متضمنًا للنفي، فيدخل تحت القسم الثاني من أقسام النفي، وهو النفي غير الصريح أو النفي الضمني، وأمثلته كثيرة، منها قوله تعالى: ﴿ ٱلْحَقُّ مِن رَّبِكَ فَلَا تَكُونَنَّ مِنَ ٱلْمُمْتَرِينَ ﴿ وَالْبَقِينَ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّ

ثانيًا: (لن): وهي من الأدوات الناصبة للفعل المضارع، بمنزلة (لم)، فهي تختص بدخولها على الجملة الفعلية، وتحمل معنى النفي المستقبلي، فتنتفي ثبوت الفعل للفاعل أو نائبه، وتنصب الفعل المضارع الواقع بعده، وتنفي حدوثه في المستقبل دون أن يحتاج إلى قرينة تدلُّ على المستقبل، لا تفيد النفى المؤبد المطلق إلا بقرينة (٢).

<sup>(</sup>۱) انظر: الكتاب لسيبويه (۲۷٤/۲)، المقتضب للمبرد (ص٤٧)، والمفصل في صنعة الإعراب (ص٥٠٤)، والجني الداني في حروف المعاني للمرادي (ص٢٩٦).

<sup>(</sup>٢) انظر: مغني اللبيب عن كتب الأعاريب لابن هشام (ص٣٧٣)، والمفصل في صنعة الإعراب (ص٥٠٤)، والجني الداني في حروف المعاني للمرادي (ص٢٧٠).

ثالثًا (لم): وهي من أدوات النفي، والجزم -وهو الأصل الإعرابي لها-والقلب، فهي تنفي حصول الفعل في الماضي، وتجزم الفعل المضارع، وتعمل على قلب زمن الفعل من الحاضر إلى الماضي، فتصرف معنى الكلام من الإثبات إلى النفي، ومن أمثلتها قوله تعالى: ﴿قَالُواْ بَل لَّمْ تَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ ﴿ الصافات: ٩ ] (١).

رابعًا (ما): تكون (ما) حرفًا واسمًا، وتأتي لعدة معانٍ: فتأتي وتكون استفهامية، وتأتي وتكون موصولة، وتأتي وتكون نافية، وهو المراد، والنافية قسمان: أحدهما: عاملة، والثاني: غير عاملة (٢).

خامسًا (لمَّا): وهي حرف نفي وجزم، فهي تنفي الفعل حتى زمن المتكلّم، وقد يتوقّع حصوله في المستقبل، وهي تجزم الفعل المضارع، ومن أمثلتها قوله تعالى: ﴿قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنًا قُل لَّمْ تُؤْمِنُواْ وَلَكِن قُولُواْ أَسَامَنَا وَلَمَّا وَلَمَّا يَدَخُل ٱلْإِيمَنُ فِي قُلُوبِكُم ﴿ [الحجرات: ١٤] (٢).

سادسًا: (إنْ): وهي حرف نفي تأتي بمعنى (ما) أو (ليسَ)، وهي تدخل على الجملة الفعلية والاسمية، ولا تؤثّر فيها في الإعراب، فتدخل على

<sup>(</sup>١) انظر: الأصول في النحو لابن السراج (ص١٥٧)، والمفصل في صنعة الإعراب للزمخشري (ص٥٠٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: الجمل في النحو للزجاجي (ص٢٣٧)، والمفصل في صنعة الإعراب للزمخشري (ص٥٠٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: المفصل في صنعة الإعراب للزمخشري (ص٥٠٥)، وشرح تسهيل الفوائد لابن مالك (٦٤/٤).

الفعل الماضي فتنفيه، وتدخل على الجملة الاسمية فتنفي ما في الحال على الإطلاق دون قرينة تدلُّ على ذلك (١).

سابعًا: (ليس): فعل ناقص جامد مبني على الفتح يفيد معنى النفي، يدخل على الجملة الفعلية قليل ونادر، يدخل على الجملة الاسمية والفعلية، فدخوله على الجملة الاسمية -وهو الغالب، وإذا دخل لم يفد معنى النفي، وإذا دخل على الجملة الاسمية -وهو الغالب، حتى قيل باختصاصه بها-فإنه ينفى ثبوت النسبة بين المبتدأ والخبر (٢).

ثامنًا: (لات): وهي حرف نفي يعمل عمل ليس، وفي أغلب الأحيان يأتي بعدها إحدى هذه الألفاظ: (أوان، ساعة، حين، زمن)، وقد وردت في موطن واحد، وهو قوله تعالى: ﴿ وَهُ أَهْلَكُنَا مِن فَبَالِهِ مِين قَرَنِ فَنَادَواْ وَلَاتَ حِينَ مَنَاصِ ﴿ وَهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ ا

تاسعًا: (غير): وهي اسم يفيد النفي، ويأتي في الجملة الاسمية؛ لينفي حدوث ما بعده، ومن أمثلتها قوله تعالى: ﴿إِنَّ عَذَابَ رَبِّهِمْ غَيْرُ مَأْمُونِ ۞﴾ [المعارج: ٢٨]

<sup>(</sup>۱) انظر: المفصل في صنعة الإعراب للزمخشري (ص۲۰۷)، ومعاني النحو لفاضل السامرائي (۱۹۹/٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: الكتاب لسيبويه (٢٣٣/٤)، ومغني اللبيب عن كتب الأعاريب لابن هشام (ص٣٨٦)، وجامع الدروس العربية لمصطفى الغلاييني (٢٧٢/٢).

<sup>(</sup>٣) انظر: توضيح المقاصد والمسالك بشرح ألفية ابن مالك لابن هشام (١٢٢/١).

<sup>(</sup>٤) انظر: المفصل في صنعة الإعراب للزمخشري (ص٥٠٥)

عاشرًا: (لام الجحود): عدّ بعض أهل اللغة: (لام الجحود) من حروف النفي، حتى قال بعضهم: الأولى تسميتها بلام النفي؛ لأن الجحد في اللغة: إنكار ما تعرفه، لا مطلق الإنكار، وهي تفيد توكيد النفي للفعل، لكن ليس على وجه الاستقلال والابتداء، وإنما اشترطوا لعمل النفي أن تكون مسبوقة بنفي، وعلى هذا فهي تابعة لأداة من أدوات النفي فلا تعمل مستقلة (١).

<sup>(</sup>١) انظر: مغنى اللبيب عن كتب الأعاريب لابن هشام (٢٧٨/١).

المبحث الأول: الدلالات العقدية المستفادة من أسلوب النفي في قوله تعالى: ﴿لَا يَنَالُ عَهْدِى ٱلظَّالِمِينَ ﴾ [البقرة: ٢٢].

تمام الآية: ﴿ وَإِذِ ٱبْتَكَنَ إِبْرَهِ عِمَ رَبُّهُ عِكَمِمَتِ فَأَتَمَّهُ أَنَّ قَالَ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامَاً قَالَ وَمِن ذُرِّيَّتِي قَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِى ٱلظّلِامِينَ ﴿ البقرة: ٢٤١].

وقد ورد في آخر الآية نفي صريح، حيث استعمل فيه أداة (لا)، وهي من حروف النفي الصريح، وهي أم الباب، وأكثر الأدوات استعمالًا، وقد دخلت على الجملة الفعلية، وبالتحديد دخلت على الفعل المضارع: (ينال)، والمنفي هو: نيل العهد عن الظالمين، فأفادت تأكيد النفي، وأن الظالمين لا ينالون العهد مستقبلًا، وفي الحال.

والمعنى الإجمالي للآية: بيَّنت الآية الكريمة أن الظالم ليس محلَّا للاقتداء، ولا موضعًا للاتِساء؛ إذ إنَّ الله تعالى جعل الإمامة خاصةً بأهل الطاعة والأعمال الصالحة دون أهل المعاصي من الكفار والفاسقين، ولذلك لما طلب إبراهيم أنْ يجعل الله تعالى له من ذريته أئمةً أجابه الله تعالى بأنَّه سيحقِّق ذلك له، باستثناء أهل الظلم؛ فإنَّم ليسوا أهلًا لكرامة الله تعالى لهم بالإمامة (۱).

الدلالات العقدية: أما الدلالات العقدية المستفادة من سياق الآية فتظهر من خلال المسائل الآتية:

<sup>(</sup>١) انظر: جامع البيان في تأويل القرآن للطبري (٢٠/٢).

المسألة الأولى: العهد المنفي، وقد اختلف في هذا العهد هاهنا على أقوال:

۱-دين الله تعالى، وقد قال به جماعة من السلف؛ كأبي العالية (ت٩٣ه)، والربيع بن أنس (ت٩٣٩ه)، وغيرهما، وعلى هذا المعنى يكون تأويل الآية: لا ينال ديني الظالمين (١).

وقال أصحاب هذا المعنى: ليس كل ذرية إبراهيم -عَلَيْتُلاِ -على الحق، واستدلوا بقوله تعالى: ﴿وَبَرَرُدُنَا عَلَيْهِ وَعَلَى إِسْحَقَّ وَمِن ذُرِّ يَتِهِمَا مُحْسِنٌ وَظَالِلاً لِأَسْتَدُوا بقوله تعالى: ﴿وَبَرَرُدُنَا عَلَيْهِ وَعَلَى إِسْحَقَّ وَمِن ذُرِّ يَتِهِمَا مُحْسِنٌ وَظَالِلاً لِنَّمْسِهِ مُبِينٌ ﴿ وَالصافات: ١١٣] (٢).

٢-النبوة، وقد قال به جماعة من السلف، منهم: السدي (ت٧٦١هـ)، وعلى هذا المعنى يكون تأويل الآية: لا ينال النبوة أهل الظلم (٣).

٣-الإمامة، وقد قال به جماعة من السلف، منهم: مجاهد (ت٤٠١ه)، وعكرمة (ت٥٠١ه)، وقتادة (ت١١٨ه)، وغيرهم، وعلى

<sup>(</sup>١) انظر: جامع البيان في تأويل القرآن للطبري (٢٣/٢)، وتفسير القرآن العظيم لابن أبي حاتم (٢٣/١).

<sup>(</sup>٢) انظر: جامع البيان في تأويل القرآن للطبري (٢٣/٢)، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير (٢٤٠/١)

<sup>(</sup>٣) انظر: جامع البيان في تأويل القرآن (٢٠/٢)، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير (٢٤٠/١)

هذا المعنى يكون تأويل الآية: "لا أجعل من كان من ذريتك بأسرهم ظالمًا، إمامًا لعبادي يُقتدى به"(١).

ويؤيد هذا المعنى: أنَّ الله سبحانه لما جعل إبراهيم -عَلَيْتُلِار -إمامًا وأخبره بذلك في قوله: ﴿ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا ﴾، فرح إبراهيم -عَلَيْتُلار - بذلك، وسأل الله تعالى أنْ يجعل في ذريته مَنْ يكون أهلًا للاقتداء، فقال: ﴿ وَمِن ذُرِّيتَ فَى ﴾، فأجابه الله تعالى بقوله: ﴿ لَا يَنَالُ عَهْدِى ٱلظَّالِمِينَ ﴾؛ أي: أنَّ الظالم الكافر لا يصلح أنْ يكون إمامًا للناس (٢).

٤ - الأمان، وتأويل الكلام على معنى قولهم: "قال الله: لا ينال أماني أعدائي، وأهل الظلم لعبادي؛ أي: لا أؤمنهم من عذابي في الآخرة"(٣).

فعن قتادة بن دعامة السدوسي (ت١١٨) - الله على عهد الله في الآخرة الظالم، فأمن به، وأكل، الله في الآخرة الظالم، فأمن به، وأكل، وأبصر، وعاش (3).

وفي لفظ آخر قال - عَلَالله عند الله يوم القيامة، لا ينال عهده ظالم، فأما في الدنيا

<sup>(</sup>۱) جامع البيان في تأويل القرآن للطبري (۲۰/۲-٢٣). وانظر: تفسير القرآن من الجامع لابن وهب القرشي (۲۲/۱).

<sup>(</sup>٢) انظر: بحر العلوم للسمرقندي (٩١/١)

<sup>(</sup>٣) جامع البيان في تأويل القرآن للطبري (٢٢/٢). وانظر: النكت والعيون للماوردي (١٨٥/١)، وتفسير السمعاني (١٣٦/١).

<sup>(</sup>٤) تفسير عبد الرزاق (٢٩٠/١).

فقد نالوا عهد الله، فوارثوا به المسلمين وغازوهم وناكحوهم به، فلماكان يوم القيامة قصر الله عهده وكرامته على أوليائه"(١)، وروي عن الحسن (ت٠١١هـ)، وعكرمة (ت٠١٥هـ) نحو ذلك (٢).

٥-العهد المعروف بين الناس في الدنيا: أي العهود والعقود التي يعقدونها بينهم، والمعنى: أنه لا عهد للظالم؛ أي: لا عهد لظالم عليك في ظلمه، أن تطيعه فيه، وإن عاهدته فانقضه، وقد روي هذا المعنى عن ابن عباس (ت٦٨ه) - وروي كذلك عن مجاهد (ت٦٠١ه)، وعطاء (ت٦١ه)، ومقاتل بن حيان (ت٥٠ه) غو ذلك أ.

<sup>(</sup>١) جامع البيان في تأويل القرآن للطبري (٢٤/٢)

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير القرآن العظيم لابن أبي حاتم (٢٢٤/٢)

<sup>(</sup>٣) انظر: جامع البيان في تأويل القرآن للطبري (٢٢/٢)، وتفسير القرآن العظيم لابن أبي حاتم (٣) انظر: جامع البيان في تأويل العظيم لابن كثير (٢٤٠/١).

<sup>(</sup>٤) انظر: تفسير القرآن العظيم لابن أبي حاتم (٢٢٤/١)، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير (٢٤٠/١).

<sup>(</sup>٥) تفسير القرآن العظيم لابن أبي حاتم (٢٢٣/١)، وبحر العلوم للسمرقندي (٩١/١) النكت والعيون للماوردي (١٨٥/١).

٧-طاعته، وقد روي هذا المعنى عن الضحاك (١٠٢هـ)، فقال - هَالَكُهُ-: "لا ينال طاعتي عدو لي ولا أنحلها إلا وليًّا لي يطيعني" (١)، وروي عن مقاتل بن حيان (ت٥٠٠هـ) نحو ذلك (٢).

وممن قال بهذا القول: مقاتل بن سليمان (٥٠ ه)، حيث قال - يخُلْلَكُهُ-: "لا ينال طاعتي الظلمة من ذريتك، ولا أجعلهم أئمة، أنحلها أوليائي وأجنبها أعدائي "(٣).

وقد يدخل هذا المعنى تحت المعنى الأول، ممن فسَّر العهد بالدِّين، فطاعة الله تعالى هي من دينه سبحانه.

الترجيح: إن الناظر والمتأمّل في تلك المعاني كلها يجد أنها من قبيل اختلاف التنوُّع، التي لا تعارض ولا تناقض بينها، إلا أن بعضها أقوى من بعض في الدلالة على المعنى المقصود من الآية، والبعض الآخر أبعد ما يكون، وإن كانت المعاني كلها قد تكون صحيحة من حيث الأصل، لكن بالنظر لأصل معنى (العهد) في الآية بخصوها، مع النظر لسياقها، من حيث السباق واللحاق، يظهر أن بعض المعاني أقوى من بعض.

فلهذا كان أقوى المعاني الدالة على العهد هو من فسره بالإمامة؛ وذلك بالنظر لسياق الآية، حيث إن الله تعالى لما جعل إبراهيم - عَلَيْتُلِرِّ - إِمَامًا، قال له: ﴿ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا ﴾ والإمام الذي يؤتم به أعجبه

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن العظيم لابن أبي حاتم (٢٢٣/١).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير القرآن العظيم لابن أبي حاتم (٢٢٣/١).

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان (١٣٧/١).

ذلك، وتمنَّى أن يكون ذلك لذريته بعده مثل ذلك، فقالَ تعالى: ﴿ وَمِن ذَرِّيَّتِي ﴾، يعني اجعلهم أئمة يُقتدَى بهم، فكان الجواب: ﴿ لَا يَنَالُ عَهْدِى الْظَالِمِينَ ﴾.

وهذا الذي ظهر لي رجحانه من خلال ما تقدّم، ومن خلال النظر في كلام بعض أهل التحقيق؛ كابن تيمية (ت٧٢٨هـ)، وابن القيم (ت٧٥١هـ) - ١٩٠٠هـ

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية (ت٧٢٨هـ) - عَلَيْكَهُ-: "وإذا قيل: هذا هو الإمام فهو الذي يستحق أن يُؤتم به كما قال تعالى لإبراهيم: ﴿إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا قَالَ وَمِن ذُرِّيتَي قَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِى ٱلظَّلِمِينَ ﴾، فعهده بالإمامة لا ينال الظالم، فالظالم لا يجوز أن يؤتم به في ظلمه ولا يركن إليه كما قال تعالى: ﴿وَلَا تَرْكَنُواْ إِلَى ٱلنَّذِينَ ظَلَمُواْ فَتَمَسَّكُم ٱلنَّالُ ﴾ [هود:١١٣] فمن ائتمَّ بمن لا يصلح للإمامة فقد ظلم نفسه"(١).

ويقول ابن القيم (ت ٢٥١هـ) - عَلَيْكُه-: "وَسَمَاه - يعني إبراهيم الخليل - عَلَيْكَ إِرْ اللهِ اللهُ عَلَيْكَ إِنْ اللهُ اللهُ عَلَيْكُ إِنْ اللهُ الل

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي لابن تيمية (۲۰۲/۱۳، ۲۰۳)، وانظر: المرجع نفسه (۲۰۱/۱۰).

الظالم من ذريته لا ينال رتبة الإمامة، والظالم هو المشرك، وأخبر سبحانه أن عهده بالإمامة لا ينال من أشرك به"(١).

ثم يليها في القوة من فسر العهد بالنبوة، وهذا ينبني على من فسر الإمامة بالنبوة، ولا شك أن الأنبياء هم الأئمة الذين يُقتدَى بهم، وهم من ينالون عهد النبوة دون غيرهم، قال تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا مِنْهُمُ أَيِمَّةً يَهُدُونَ بِأَمْرِنَا لِمُقَالَمُ صَبَرُولًا وَكَانُوا بِعَالِيٰتِنَا يُوقِنُونَ ﴾ [السجدة: ٢٤].

وأما عن سائر المعاني فهي، وإن كانت صحيحة، إلا أنها -فيما يظهر -لا تتوافق مع سياق الآية، ومع الأصل اللغوي والشرعي للألفاظ، والنظر في سياق الآيات، مع اعتبار أصل المعاني للألفاظ والتراكيب من أصول قواعد التفسير والتأويل، كما قرر ذلك أهل العلم.

المسألة الثانية: إثبات أن في ذرية إبراهيم - عَلَيْتَ الرَّاح من هو ظالم، سواء فسر العهد بالإمامة أو بالنبوة أو بغيره، وسواء فسر الظلم بالكفر أو بغيره على ما سيأتي:

قال ابن جرير الطبري (ت٣١٠هـ) - عَرِّالْكَهُ-: "وهذا الكلام، وإن كان ظاهره ظاهر خبر -عن أنه لا ينال من ولد إبراهيم صلوات الله عليه عهد الله: الذي هو النبوة والإمامة لأهل الخير، بمعنى الاقتداء به في الدنيا، والعهد الذي بالوفاء به ينجو في الآخرة، من وفي لله به في الدنيا: من كان منهم ظالمًا متعديًا جائرًا عن قصد سبيل الحق-فهو إعلام من الله تعالى ذكره

<sup>(</sup>۱) جلاء الأفهام لابن القيم (ص٢٦٨، ٢٦٩)، وانظر: روضة المجبين ونزهة المشتاقين لابن القيم (ص٤٧٥).

لإبراهيم: أن من ولده من يشرك به، ويجور عن قصد السبيل، ويظلم نفسه وعباده"(١).

ورويت في ذلك بعض الآثار:

فعن ابن عباس (ت٦٨ه) - في تفسير قوله تعالى: ﴿لَا يَنَالُ عَهَدِى ٱلظَّلِمِينَ ﴾ [البقرة: ٢٤]: قال: "يخبره أنه كائن في ذريته ظالم لا ينال عهده، ولا ينبغي أن يوليه شيئًا من أمره وإن كان من ذرية خليله، ومحسن ستنفذ فيه دعوته، وتبلغ له ما أراد من مسألته"(٢).

وعن مجاهد (ت١٠٣ه) - رَجُلْكَهُ - فِي قول ه تعالى: ﴿ لَا يَنَالُ عَهْدِي الْطَالِمِينَ ﴾ [البقرة: ٢٤]: قال: "إنه سيكون في ذريتك ظالمون "(٢).

ويدل على ذلك قوله تعالى: ﴿ وَبَكَرَكُنَا عَلَيْهِ وَعَلَى ٓ إِسْحَقَّ وَمِن ذُرِّيَّتِهِمَا مُحْسِنٌ وَظَالِمٌ لِنَفْسِهِ مُبِينٌ ﴿ وَالصافات: ١١٣].

المسألة الثالثة: معنى (الظالمون) في قوله تعالى: ﴿لَا يَنَالُ عَهْدِى الظّلِمِينَ ﴾ [البقرة: ٢٤]: اختُلِف في معنى الظالمين على أقوال، ومن خلالها يتبيّن أي الأصناف وقع عليه نفى العهد:

۱ - الشرك والكفر، وقد روي عن سعيد بن جبير (ت٩٥هـ) - وكان ممن يرى أن العهد هو الإمامة - وغيره، فكل من كان مشركًا وكافرًا، فإنه لا

<sup>(</sup>١) جامع البيان في تأويل القرآن (٢٤/٢).

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم لابن كثير (١/ ٢٤٠).

<sup>(</sup>٣) جامع البيان في تأويل القرآن للطبري (٢٤/٢)، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير (٢٤٠/١).

ينال عهد الله؛ كاليهود، والنصارى، وغيرهم من أهل الشرك والكفر (١)، ورجّحه ابن عثيمين (ت ١٤٢١هـ) - ورجّحه ابن عثيمين (ش ١٤٢١هـ) - والظلم الأكبر، وهو الكفر (٢).

وقال بعض أهل العلم: وهو مثل قوله تعالى: ﴿ وَلَمْ يَلْسُواْ إِيمَانَهُم اللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنَ اللَّهُ اللَّهُ مُنَ اللَّهُ اللَّالَالَالَا اللَّهُ اللَّالَاللَّالَةُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللل

٢-أنه عدو الله، وقد روي عن الضحاك -وكان ممن يرى أن العهد هو الطاعة-، والمعنى: أن كل من كان عدوًا لله فإنه لا ينال عهد الله (٤).

 $^{(\circ)}$ . الظالم: الفاسق، وهو قول السمعاني  $(-288)^{(\circ)}$ .

الترجيح: أن الناظر والمتأمّل في المعاني السابقة يجد أنها من قبيل اختلاف التنوُّع، وأنها لا تؤثّر على المعنى العام المقصود من الآية، بيانه: أن من فسر الظلم بالشرك والكفر، فهذا ممن لا ينال عهد الله قطعًا، سواء فسر

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير مقاتل بن سليمان (١٣٧/١)، وتفسير القرآن العظيم لابن أبي حاتم (٢٢٤/١)، وبحر العلوم للسمرقندي (٩١/١).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير القرآن الكريم لابن عثيمين (٢/٢).

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير السمعاني (١٣٦/١).

<sup>(</sup>٤) انظر: تفسير القرآن العظيم، ابن أبي حاتم (٢٢٤/١).

<sup>(</sup>٥) انظر: تفسير السمعاني (١٣٦/١)، وقد فسّر السمعاني العهد: بالأمان.

العهد بالإمامة أو بالنبوة أو بغيرها، وكذلك من فسره بعدو الله، فالكفار والمشركون هم من رؤوس أعداء الله تعالى.

وأما من فسر الظالم بالفاسق، فإن كان المقصود بالفاسق المستمر على ملابسة المعاصي، المعرض عن التوبة، فالذي يظهر أنه لا يمكن من نيل الإمامة ابتداء، ومن باب أولى النبوة؛ لأنها مراتب عالية لا ينالها إلا الخلص من عباد الله؛ كالأنبياء، والمرسلين، وإن كان قد لا يسلم بعض الأثمة المقتدى بحم من الصغائر أو من الكبائر؛ لأن العصمة من الكبائر هي للأنبياء فقط دون غيرهم.

المسألة الرابعة: استجابة دعوة إبراهيم -عَلَيْتُلِيرُ -: قال تعالى: ﴿وَإِذِ الْبَتَكَىٰ إِبْرَهِهِمَ رَبُّهُ وَبِكَامَاتُ فَالَ وَمِن ذُرِّيَّتَي اللَّاسِ إِمَامَا قَالَ وَمِن ذُرِّيَّتَي الْبَتَكَىٰ إِبْرَهِهِمَ رَبُّهُ وَبِكَامَاتِ فَأَتَمَّهُنَ قَالَ إِنِي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامَا قَالَ وَمِن ذُرِّيَّتَي أَقَالَ فَي إِنْكُمْ اللَّالِمِينَ فَي النَّالِمِينَ اللهِ قَالَ البقرة: ١٢٤].

فقوله تعالى: ﴿ لَا يَنَالُ عَهْدِى ٱلظَّلِمِينَ ﴾ [البقرة: ١٢٤] يؤيد قول من قال: إن الله تعالى لم يجعل الكلمة باقية في جميع عقبه، وأن الله تعالى لم يجب دعوة إبراهيم في جميع ذريته، ويؤيد ذلك آيات أُخر، منها: ﴿ وَيَكَرُّنَا عَلَيْهِ وَعَلَىٰ إِسْحَقَّ وَمِن ذُرِيَّتِهِ مَا مُحْسِنٌ وَظَالِمُ لِنَفْسِهِ عَمْبِينٌ ﴿

[الصافات: ١١٣]، فالمحسن منهم هو الذي الكلمة باقية فيه، والظالم لنفسه المبين منهم ليس كذلك.

وَقَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ فَقَدْ ءَاتَيْنَآ ءَالَ إِبْرَهِيمَ ٱلْكِتَابَ وَٱلْحِكْمَةَ وَءَاتَيْنَهُم مُّلُكًا عَظِيمًا ۞ فَمِنْهُم مَّنْ ءَامَنَ بِهِ وَمِنْهُم مَّن صَدَّ عَنْهُ وَكَفَى بِجَهَنَّرَ سَعِيرًا ۞ [النساء: ٤٥-٥٥]. وقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدَ أَرْسَلْنَا نُوحًا وَ إِبْرَهِيمَ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِّيَّتِهِ مَا ٱلنُّبُوَّةَ وَالْمَالِنَا نُوحًا وَ إِبْرَهِيمَ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِّيَّتِهِ مَا ٱلنُّبُوَّةَ وَالْمَالَةِ وَكَثِيرٌ مِنْهُمُ فَاسِقُونَ ۞ ﴾ [الحديد: ٢٦]؛ فقد بين تعالى أن غير المهتدين منهم كثيرون.

ومن الإجماع: إجماع العلماء على أن كفار مكة الذين كذّبوا بنبينا - على عقبه، وقد كذّبوه - على منهم مات على ذلك (١).

المسألة الخامسة: بيان بطلان استدلال الرافضة بقوله تعالى: ﴿لَا يَنَالُ عَهْدِى ٱلظَّالِمِينَ ﴾ [البقرة: ٢٤] على وجوب عصمة الأئمة.

إن من أشهر عقائد الرافضة، وعلى وجه الخصوص الاثني عشرية منهم القول بعصمة الأئمة، ويقصدون أئمتهم المتبوعين المعينين، وأنهم لا يخطؤون عمدًا ولا سهوًا ولا نسيانًا طوال حياتهم، لا فرق في ذلك بين سن الطفولة وسن النضج العقلي، ولا يختص هذا بمرحلة الإمامة.

واستدلّوا بأدلة، منها: آية البحث، وهي قوله تعالى: ﴿لَا يَنَالُ عَهْدِى الطَّلِمِينَ ﴾ [البقرة: ٢٤]، فقالوا: تدل هذه الآية على أن الإمام لا يكون إلا معصومًا عن القبائح؛ لأن الله -سبحانه-نفى أن ينال عهده الذي هو الإمامة ظالم، والظالم كافر.

والظالم وإن تاب فلا يخرج من أن تكون الآية قد تناولته في حال كونه ظالمًا، فإذا نفى أن يناله فقد حكم عليه بأنه لا ينالها، والآية مطلقة غير

<sup>(</sup>١) انظر: أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن للشنقيطي (١٠٣/٧، ١٠٤).

مقيدة بوقت دون وقت، فيجب أن تكون محمولة على الأوقات كلها، فلا ينالها الظالم وإن تاب فيما بعد (١).

ومقصودهم إثبات خلافة علي بن أبي طالب (ت٤٠ه) - المحار خلافة الثلاثة: أبي بكر (ت١٣ه)، وعمر (ت٢٦ه)، وعثمان (ت٥٦ه) عند أجمعين؛ لأنهم بزعمهم عبدوا الأصنام قبل الإسلام، فلا يصلحون للخلافة والإمامة بعد إسلامهم (٢).

والجواب من أوجه:

أحدها: أن القول بعصمة الأئمة، خاصة قولهم بعصمة أئمتهم، قول فاسد من أصله، تردُّه دلالة الكتاب والسُّنَّة والإجماع، وإنما العصمة ثابتة للأنبياء والمرسلين فيما يخبرون به عن الله سبحانه، وفي تبليغ الرسالة باتفاق الأمة، وهم معصومون كذلك من ارتكاب الكبائر، وأما الصغائر فإنحا، وإن صدرت منهم، فإنهم يُوفَّقون للتوبة منها، فلا يصرّون عليها، ولا يقرّون عليها، وكذلك ليسوا معصومين من الخطأ، والسهو والنسيان، وأما غير الأنبياء فليسوا معصومين من الكبائر، ومن باب أولى الصغائر.

<sup>(</sup>۱) انظر: بحار الأنوار للمجلسي (۲۱۱/۲۰، ۳۰۰)، وتفسير مجمع البيان للطبرسي (۲/۳۷)، وأصول وانظر: منهاج السنة لابن تيمية (۲۸۳/۸)، ولوامع الأنوار البهية للسفاريني (۲/۲۶)، وأصول مذهب الشيعة الإمامية الاثني عشرية للقفاري (۷۷۰/۲)، ومع الاثني عشرية في الأصول والفروع لعلى بن أحمد على السالوس (ص۸، ۸۲).

<sup>(</sup>٢) انظر: منهاج السنة النبوية لابن تيمية (٢٨٣/٨)، الصواعق المحرقة على أهل الرفض والضلال والزندقة للهيتمي (٢٨/١)، ومختصر التحفة الاثني عشرية للدهلوي (ص١٨٠).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية (ت٧٢٨هـ) - على الله عليهم -معصومون فيما يخبرون به عن الله سبحانه، وفي تبليغ الرسالة باتفاق الأمة، ولهذا وجب الإيمان بكل ما أتوه، وهذه العصمة الثابتة للأنبياء هي التي يحصل بها مقصود النبوة والرسالة، والعصمة فيما يبلغونه عن الله ثابتة، فلا يستقر في ذلك خطأ باتفاق المسلمين "(١).

الثاني: تقدّم ذكر اختلاف أهل العلم في تفسير الإمامة والعهد على أقوال، منها: أنه الإمامة، ومنها أنه النبوة، وقيل غير ذلك، وكلا المعنيين محتملان لمعنى العهد، وكذلك بعض المعاني الأخرى قد تحتمل معنى الإمامة والعهد، والقاعدة: إذا طرأ الاحتمال المساوي أو الأقوى؛ بطل الاستدلال، فمن جزم بأنَّ مذهب الجعفرية هو الصحيح المقطوع به فإنَّ الدليل لا يُسعفه، كما أنَّ الآية قد وقع الاختلاف في تفسيرها وبيان المراد منها (٢).

الثالث: أنَّ من استقرأ القرآن الكريم وجد أنَّ أسماء الذم لا تُثبَتُ إلا لمن أقام عليها، فاسم الكفر -مثلًا-يتناول من كان مقيمًا عليه، أمَّا من تاب عن الكفر، ودخل في مُسمَّى الإسلام فإنَّ مُسمَّى الكفر لا يشمله اتفاقًا، وهذا معلوم من دين الإسلام بالضرورة، كما قال سبحانه: ﴿قُل لِلَّذِينَ كَعَفَرُوٓا إِن يَنتَهُواْ يُغَفَرُ لَهُم مَّا قَدُ سَلَفَ ﴾ [الأنفال:٣٨]، ومثل الكفر: أسماءُ الفسق والظلم ونحوها.

<sup>(</sup>١) الفتاوي الكبرى (٥/٥٦).

<sup>(</sup>٢) انظر: مع الاثني عشرية في الأصول والفروع للسالوس (ص٨٧).

وتأسيسًا على ما سبق؛ فإنَّ قول الله سبحانه: ﴿لَا يَنَالُ عَهْدِى الله سبحانه: ﴿لَا يَنَالُ عَهْدِى الطّلم، واسم الظّلِمِينَ ﴾ [البقرة: ١٢٤]؛ أي: يناله أهل العدل دون أهل الظلم، واسم العادل يشمل كل من كان ظالمًا ثم رجع عن ظلمه وتاب، وصار من أهل العدل، كما يدخل في سائر الآيات التي تحمل أسماء المدح(١).

<sup>(</sup>۱) انظر: منهاج السنة النبوية (4/7) ۲۸۲ ، ۲۸۲ - ۲۸۲ ، ۲۸۲).

المبحث الثاني: الدلالات العقدية المستفادة من أسلوب النفي في قوله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ [البقرة: ١٣٥]، وقوله تعالى: ﴿وَمَا أَنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ [الأنعام: ٢٩]، وقوله تعالى: ﴿ وَلَمْ يَكُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [النحل: ١٢٠].

هذه الآيات كلها جاءت بأسلوب واحد في النفي، وإن اختلفت في الفاظه وحروفه، فقوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ وَمَا كَانَ مِن الله تعالى، وهي على النحو الآتي:

١ - قال تعالى: ﴿ وَقَالُواْ كُونُواْ هُودًا أَوْ نَصَارَىٰ تَهْ تَدُواً قُلْ بَلْ مِلَّةَ إِبْرَهِ عَمَ
 حَنِيفًا ۖ وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ البقرة: ١٣٥].

٢-قال تعالى: ﴿ مَا كَانَ إِبْرَهِ يمُ يَهُودِيًّا وَلَا نَصْرَانِيًّا وَلَكِن كَانَ
 حَنِيفًا مِّسُلِمًا وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ ﴿ [آل عمران: ٦٧].

٤ - قــــال تعــــالى: ﴿قُلْ إِنَّنِى هَدَانِي رَبِّنَ إِلَىٰ صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ دِينَا قِيَـمًا مِّلَةَ إِنْهِهِمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ الْأَنعَام: ١٦١].

٥-قال تعالى: ﴿ ثُمَّ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ أَنِ ٱتَّبِعْ مِلَّةَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ وَالنحل: ١٢٣].

إن النفي الوارد في هذه الآيات الخمس: استُعِمل فيه أداة النفي (ما)، وقد دخلت على الفعل الماضي: (كان)، والمعنى: نفي كونه من المشركين،

و(ما) إذا نفت فعل كان أفادت قوة النفي ومباعدة المنفي، وحسبك أنها يُبنى عليها الجحود في نحو: ما كان ليفعل كذا<sup>(١)</sup>.

وقوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ فيه نفيٌ من الله تعالى للكون الماضي؛ أي: أنَّ إبراهيم - عَلَيْتُ اللهِ على مشركًا قط في يوم مضى من الأيام؛ إذ إنَّ نفي الكون الماضي دالُّ على استغراق النفي للزمن الماضي كلِه (٢).

وورد في آية آل عمران نفيان: نفي في بداية الآية، ونفي في آخرها، فقال تعالى: هُمَا كَانَ إِبْرَهِيمُ يَهُودِيَّا وَلَا نَصْرَانِيًّا وَلَكِن كَانَ حَنِيفًا مُسُلِمًا وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ [آل عمران: ٢٧].

جاء ترتيب النفي في هذه الآية على وجه بديع من الفصاحة؛ إذ نفى الله سبحانه في الآية عن إبراهيم - عَلَيْتَكِرِّ - ثلاثة أمور: اليهودية، والنصرانية، وشرك عبادة الأصنام، ووجه الفصاحة في هذا الترتيب: أنَّه سبحانه نفى عن إبراهيم - عَلَيْتَكِرِّ - كونه على دين اليهود أو النصارى، ثم أثبت أنَّه كان على حال حسنة، وهي الحنيفية الخالصة، ثم أعقب ذلك بنفي الإشراك؛ كأنَّه يقول: إنَّ اليهودية والنصرانية قد تضمنتا الشرك بالله تعالى، وهو أقبح ما كان في تلك الديانات (٣).

<sup>(</sup>١) انظر: التحرير والتنوير لابن عاشور (٢١٩/١٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: أضواء البيان للشنقيطي (٢/٤٨٦).

<sup>(</sup>٣) انظر: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز لابن عطية (١/١).

وأما قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ وَالْاَنعام: ٧٩]، فقد ورد في موضع واحد في حقّ إبراهيم الخليل - عَلَيْتُلِرِد -، وتمامه قوله تعالى: ﴿ إِنّي وَجَّهْتُ وَجُهِىَ لِلَّذِى فَطَرَ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ حَنِيفًا وَمَا أَنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ وَهَا اللَّهُ مُواتِ وَالْأَرْضَ حَنِيفًا وَمَا أَنَا مِنَ اللَّهُ مُواتِ وَٱلْأَرْضَ حَنِيفًا وَمَا أَنَا مِنَ اللَّهُ مُواتِ وَٱلْأَرْضَ حَنِيفًا وَمَا أَنَا مِنَ اللَّهُ مُواتِ وَالْأَرْضَ حَنِيفًا وَمَا أَنَا مِنَ اللَّهُ مُواتِ وَالْمَشْرِكِينَ اللَّهُ اللَّهُ مُواتِ اللَّهُ اللَّهُ مُواتِ اللَّهُ مُواتِ فَالْمَا وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُواتِ اللَّهُ مُواتِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللللللللّ

إن النفي الوارد في هذه الآية استُعمِل فيه أداة النفي (ما) وقد دخلت على ضمير المتكلم، فأفادت نفي أن يكون من عداد المشركين، "وجملة: ﴿وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴿ الْأَنعام: ٢٩] عطف على الحال، نفى عن نفسه أن يكون متصلًا بالمشركين وفي عدادهم، فلما تبرأ من أصنامهم تبرأ من القوم، وقد جمعهما أيضًا في سورة الممتحنة: ﴿إِنَّا بُرَءَ وَوُمَا الْمَشْرِكِينَ ﴿ وَمِمّا لَعَبُدُونَ مِن دُونِ ٱللّهِ ﴾ [الممتحنة: ٤]، وأفادت جملة: ﴿ وَمَا أَنَا مِنَ اللّهُ مَن المُشْرِكِينَ ﴿ وَمَا اللّهُ مَن المُشْرِكِينَ ﴿ وَالمَا عطفت؛ لأنها قصد منها التبري من أن يكون من المشركين "(١).

وأما قوله تعالى: ﴿ وَلَمْ يَكُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [النحل: ١٢٠]، فقد ورد في موضع واحد من كتاب الله تعالى، وتمامه قوله تعالى: ﴿ إِنَّ إِبْرَهِ يَمَ كَانَ أُمُّةَ قَانِتَا لِللَّهِ حَنِيفًا وَلَمْ يَكُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ ﴾ [النحل: ١٢٠]

والنفي الوارد في قوله تعالى: ﴿ وَلَمْ يَكُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ وَالنحل: النحل المُضارع (يكن)، ودخلت على الفعل المضارع (يكن)،

<sup>(1)</sup> التحرير والتنوير (4/7) (٢).

و ﴿ وَلَمْ يَكُ ﴾ أصلها لم يكن، وقد ذكر جماعة من أهل البصرة وجه حذف حرف النون، وهو كثرة استخدامه، وقد احتمل هذا التركيب الحذف؛ لكونه يشمل الأفعال الماضية والمستأنفة، ولأنه أشبه أحرف اللين في كونه علامة، ولكون حرف النون من حروف الغنة التي تخرج من الخيشوم (١).

وأفادت هذه الآية: نفي كونه من المشركين بحرف (لم)، الذي يقلب الفعل من كونه مضارعًا إلى كونه ماضيًا، ثم يُفيد بعد ذلك معنيين: الأول: انتفاء مدلول مادة الفعل الماضي، والثاني: تجدد واستمرار ذلك الانتفاء. فأفاد ذلك أنَّ إبراهيم عَلَيْتُ لِرِّ -لم يقع في الشرك قطّ فيما مضى، وإلى الآن، وفيما بعد (٢).

كما أفادت أن (من): إما أن تكون تبعيضية، فتكون المباعدة بالأجسام، ويحتمل أن تكون بيانية، فتكون المباعدة من الشرك<sup>(٣)</sup>.

المعنى الإجمالي للآيات: هو أن إبراهيم - عَلَيْتُ الله المحنى الإجمالي للآيات: هو أن إبراهيم - عَلَيْتُ الله المسركين بوجه من الوجوه، ولم يشرك بالله تعالى ألبتة، فلم يكن ممن يدين بعبادة الأوثان والأصنام، ولا كان من اليهود ولا من النصارى، وغيرهم من أهل الشرك والكفر، بل كان حنيفًا مسلمًا.

<sup>(</sup>١) انظر: معانى القرآن وإعرابه للزجاج (٢٢٢/٣، ٢٢٣)، وبحر العلوم للسمرقندي (٢٩٦/٢).

<sup>(</sup>٢) انظر: التحرير والتنوير لابن عاشور (٣١٧،٣١٦).

<sup>(</sup>٣) انظر: التمهيد لشرح كتاب التوحيد لصالح آل الشيخ (ص٣٦).

"فارق المشركين بالقلب، واللسان، والأركان، وأنكر ماكانوا عليه من الشرك بالله في عبادته، وكسر الأصنام، وصبر على ما أصابه في ذات الله، وهذا هو تحقيق التوحيد وهو أساس الدِّين ورأسه"(١).

الدلالات العقدية: أما عن الدلالات العقدية المستفادة فتظهر من خلال المسائل الآتية:

المسألة الأولى: أن قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ كُونُواْ هُودًا أَوْ نَصَرَىٰ تَهْ تَدُواً قُلْ المسألة الأولى: أن قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ كُونُواْ هُودًا أَوْ نَصَرَىٰ تَهْ تَدُواً قُلْ بَلْ مِلَّةَ إِبْرَهِهُ مَ حَنِيفًا مَّسُلِمًا وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ وَاللَّهُ مَا كَانَ إِبْرَهِيمُ يَهُودِيّنَا وَلَا نَصْرَانِيّنَا وَلَكِن كَانَ حَنِيفًا مُسلِمًا وَمَا كَانَ مِنَ ٱلمُشْرِكِينَ ﴿ وَالنصرانية عن إبراهيم مِنَ ٱلمُشْرِكِينَ ﴿ وَاللهُ عَمران: ٢٧] فيه نفي اليهودية والنصرانية عن إبراهيم عن إبراهيم عنيا الله تعالى، وكانوا أهل شرك عَلَيْ الله تعالى، وكانوا أهل شرك وكفر.

فاليهود ادَّعت أن عزيرًا ابن الله تعالى، والنصارى ادَّعت أن المسيح عيسى الله تعالى، كما في قوله سبحانه: ﴿ وَقَالَتِ الله تعالى، كما في قوله سبحانه: ﴿ وَقَالَتِ اللّهِ عَالَى، كما في قوله سبحانه فَوَلُهُم الله تعالى، كما في قوله الله قولُهُم الله قَولُهُم الله عَنْ يُرُّ البَّنَ اللّهِ وَقَالَتِ النَّصَرَى المَسِيحُ البَّنُ اللّهِ فَوْلَ قَولُهُم اللهُ أَنْ اللّهِ فَوْنَ قَولُ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

<sup>(</sup>١) كتاب التوحيد وقرة عيون الموحدين في تحقيق دعوة الأنبياء والمرسلين لعبد الرحمن بن حسن التميمي (ص٢٥).

وعليه فإن قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ يعني لم يكن من اليهود والنصارى، ولم يكن ممن يدين بعبادة الأوثان والأصنام، ولا ممن يتخذ من دون الله أندادًا، بل كان حنيفًا مسلمًا؛ يعني مخلصًا، مائلًا عن الشرك(١).

وقد ذكر أن اليهود والنصارى اختلفوا في إبراهيم - عَلَيْتُلِرِّ-، فقالت اليهود: إن إبراهيم كان يهوديًّا، وقالت النصارى: بل كان نصرانيًّا، فبرأه الله من ذلك، وجعله حنيفًا مسلمًا، وماكان من المشركين للذين يدّعونه من أهل الشرك، وقد وفق الله الذي آمنوا وهم أهل الإيمان بالله وبرسوله محمد - المصدقين به وبما جاء به أنه من عند الله لما اختلف الذين أوتوا الكتاب فيه (٢).

المسألة الثانية: أن نبينا محمدًا - وأمته هم أولى الناس بإبراهيم - عَلَيْتَ الله والله الله والله النصارى، حيث قد أكذبهم القرآن في دعواهم؛ لأنهم أهل شرك وكفر، ولأنه أثبت الأولية لنبينا محمد وأمته؛ لأنهم كانوا أهل توحيد، ولم يكونوا أهل شرك وكفر، وذلك كما في قوله تعالى: هما كان إِبْرَهِيمُ ولم يكونوا أهل شرك وكفر، وذلك كما في قوله تعالى: هما كان إِبْرَهِيمُ يَهُودِيّا وَلَا نَصْرَانِيّا وَلَكِن كَانَ حَنِفًا مُّسُلِمًا وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ في إِنّ أَقْلَى النّاسِ بِإِبْرَهِيمَ لَلَّذِينَ اتّبَعُوهُ وَهَذَا ٱلنّبِي وَالّذِينَ ءَامَنُوا وَاللّهُ وَلِي ٱلْمُؤْمِنِينَ اللهُ الله وَلَا اللّه عمران: ٢٨ - ٦٨].

قال ابن جرير الطبري (ت ٣١٠هـ) - عَالَفَهُ -: "وهذا تكذيبٌ من الله - عَوَى الذين جادلوا في إبراهيم وملته من اليهود والنصاري، وادَّعوا أنه كان

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير مقاتل بن سليمان (١٤١/١، ٢٨٣، ٢٩١)، وجامع البيان في تأويل القرآن للطبري (٥٩٥/٢)، وتفسير السمعاني (٣٣٠/١).

<sup>(</sup>٢) انظر: جامع البيان في تأويل القرآن (٣/ ٦٣٠ - ٦٣٢).

على ملتهم وتبرئة لهم منه، وأنهم لدينه مخالفون، وقضاة منه - الله الله الله وقضاة منه الله والأمة محمد - الله الله والأديان (۱) .

وفيما تقدّم فيه تنبيه وتعريض بأن اليهود والنصارى كانوا مشركين؛ لأنَّ الله سبحانه حكم على اليهود والنصارى بالجهل، وأنكر عليهم ادَّعاءهم بأنَّ إبراهيم الله على الديانتين: اليهودية أو النصرانية، بل حكم الله على إبراهيم بحكمٍ جازمٍ قاطع، وهو أنَّه على الحنيفية والإسلام، ولم يتلبس قطّ بالشرك، وفي ذلك إشارة إلى كون اليهود والنصارى قد أشركوا فيما ادَّعوه (٢).

المسألة الثالثة: وهي في ذكر بعض الفوائد العقدية، والتي تتضمّن بعض الدلائل العقدية من بعض الآيات المتقدمة:

أ-قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [النحل: ١٢٣]، هو مما أوحاه الله إلى محمد - الحكي بقوله: ﴿ تُوَمَّ أَوْحَيِّ نَا إِلَيْكَ أَنِ ٱتَّبِعَ مِلَةَ إِبْرَهِيمَ وَحَالِهُ إِلَيْكَ أَنِ ٱتَّبِعَ مِلَةَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ [النحل: ١٢٣]، وهو عطف على حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ وَالنحل: ﴿ وَلَمْ يَكُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [النحل: يكون الحال زيادة تأكيد لقوله قبله: ﴿ وَلَمْ يَكُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [النحل: ١٢٠]، وعلى الوجه الثاني يكون تنزيهًا لشريعة الإسلام المتبعة لملة إبراهيم من أن يخالطها شيء من الشرك (٢٠).

<sup>(</sup>١) جامع البيان في تأويل القرآن (٦/٩٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير الراغب الأصفهاني (١/١٦٦-٦٢٢)، وانظر: المرجع نفسه (٧٢٣/٢، ٧٢٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: التحرير والتنوير لابن عاشور (٣١٩/١٤)

ب-حَصَلَ مِنْ قَوْلِهِ: ﴿ وَلَمْ يَكُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ [النحل: ١٢٠]، وَمن قَوْلِهِ هُنَا: ﴿ وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [النحل: ١٢٣] ثلاث فوائد (١): انتفاء الشرك عن إبراهيم - عَلَيْتُلِلاً - في الماضي.

تحدد ذلك الانتفاء واستمراره.

سلامة إبراهيم -عَلَيْتُلِيرٌ -من الوقوع في الشرك، وخُلوه من ذلك خلوًا تامًا.

وقد أفاد ذلك اختصاص دين الإسلام بقطع جذور الشرك بالله تعالى، وإزالة شوائبه، والجهر والصدع بالتوحيد كما فعل إبراهيم - عَلَيْتُلِرِّرُ-، كما أنَّ الإسلام اختصَّ بقدر زائد عن بقية الشرائع في هذا الباب؛ إذ إنَّه قام بحماية جَناب التوحيد؛ وذلك بإغلاق سائر الطرق والوسائل التي تُؤدي إلى الشرك بالله تعالى بفصيح العبارة، أمَّا الكتب المحرّفة فهي طافحة بالألفاظ الموهمة للشرك؛ كوصف بعض الأنبياء بأنهم أبناء الله -تعالى الله عن ذلك علوَّا كبيرًا-(٢).

ج-قوله تعالى: ﴿ وَلَمْ يَكُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ وَالنحل: ١٢٠]: المشرك اسم فاعل الشرك، و(أل) - كما هو معلوم في العربية - إذا دخلت على اسم الفاعل أو اسم المفعول فإنما تكون موصولة، والاسم الموصول عند الأصوليين يدل على العموم، فيكون معنى قوله -إذًا -: ﴿ وَلَمْ يَكُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [النحل: ١٢٠] أنه لم يك فاعلًا للشرك بأنواعه، ولم يك منهم.

<sup>(</sup>۱) انظر: القول المفيد على كتاب التوحيد لابن عثيمين (۹۳/۱)، التحرير والتنوير لابن عاشور (۱) انظر: القول المفيد على كتاب التوحيد لابن عثيمين (۹۳/۱).

<sup>(</sup>٢) انظر: التحرير والتنوير لابن عاشور (٢١٩/١٤).

ودلَّ قوله -أيضًا- ﴿ وَلَمْ يَكُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ [النحل: ١٢٠] على أنه ابتعد عنهم؛ لأن (مِنْ) تحتمل أن تكون تبعيضية، فتكون المباعدة بالأجسام، ويحتمل أن تكون بيانية، فتكون المباعدة بمعنى الشرك.

فالأحكام الشرعية الثابتة بأصول وقواعد الشريعة هي دينُ الله سبحانه، فالحكم الشرعي الذي ثبت بالقياس -مثلًا-هو دينُ الله تعالى، وليس المعنى أنَّ كل الأحكام الموجودة في دين الإسلام قد جاءت فيما بُعث به إبراهيم وشير أن نبينا محمدًا على أنَّ نبينا محمدًا على المعنى أنَّ نبينا محمدًا على المراد: اتباع ملة إبراهيم في أصولها؛ يتبع ما بُعث به إبراهيم عنه، وإثبات ما تستلزمه الفطرة، أمَّا الفروع ففي كإثبات التوحيد، والحجاج عنه، وإثبات ما تستلزمه الفطرة، أمَّا الفروع ففي بعضها اتفاق؛ كخصال الفطرة العشرة (۱).

<sup>(</sup>۱) انظر: التحرير والتنوير  $(11)^{-7}$ ،  $(11)^{-7}$ .

المبحث الثالث: الدلالات العقدية المستفادة من أسلوب النفي في قوله تعالى: ﴿ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدِ مِّنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ۞ [البقرة: ٣٦].

جاءت هذه الآية بعد أن ختم الله تعالى قصة إبراهيم -عَاليَكُلِيرٌ - وبنائه للكعبة، ووصيته لأبنائه بإقامة التوحيد والموت على الإسلام، فختم الله هذه القصة وذكر بعدها ادّعاءات أهل الكتاب بأنَّ أنبياءهم وكتبهم أفضل من نبينا محمد عِه والقرآن الكريم (١)، فقال الله تعالى: ﴿وَقَالُواْ كُونُواْ هُودًا أَقَ نَصَارَيٰ تَهْ تَدُولً قُلْ بَلْ مِلَّةَ إِبْرَهِهِ مَنِيفًا ۖ وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ ﴾ [البقرة: ١٣٥]، فأمر الله نبيَّه محمدًا - عَلَيْهُ -أن يرُدَّ عليهم بأنَّه مستنُّ بسنة أبيهم إبراهيم عَلَيْتَكِيرُ -الذي ذُكرت قصته قبل هذه الآية (٢)، ولما قيل ذلك توجُّهت النفس إلى ما به يوصل إلى ملة أبينا إبراهيم -عَالسَّلارْ-، فصرف الله تعالى الخطاب الذي كان عند الحجاج من وجه يشمل من قاربه إلى من دونه بما يشمله؛ إذ المراد العموم، وساقه تعالى في جواب من كأنهم قالوا: ما نقول: حتى نكون إياها؟ فقال سبحانه (٢): ﴿قُولُوٓا ءَامَنَّا بِٱللَّهِ وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَآ أُنْزَلَ إِلَىٰٓ إِبْرَهِهُمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَٱلْأَسْبَاطِ وَمَاۤ أُوتِيَ مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَاۤ أُوتِيَ ٱلنَّبِيُّونَ مِن رَّبِّهِمْ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدِ مِّنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴿ [البقرة: ١٣٦].

<sup>(</sup>١) انظر: أسباب النزول للواحدي (٤١).

<sup>(</sup>٢) انظر: نظم الدرر في تناسب الآيات والسور للبقاعي (١٨٤/٢).

<sup>(</sup>٣) انظر: نظم الدرر في تناسب الآيات والسور للبقاعي (١٨٧/٢).

وقد ورد في آخر الآية نفي صريح، استُعْمِل فيه أداة (لا)، وهذه الأداة إحدى أدوات النفي الصريح، وهي أم الباب وأكثرها استعمالًا، وقد دخلت هُنا على جملة فعلية، ودخلت بالتحديد على الفعل المضارع: (لنُفَرِقُ)، والمنفي هو: التفريق في الإيمان بين الأنبياء، فأفادت تأكيد النفي، وأن المسلمين لا يفرقون بين الأنبياء، بل يؤمنون بهم جميعًا في الحال والاستقبال.

والمعنى الإجمالي للآية: أي أنَّ المسلمين يؤمنون بكل الأنبياء عَلَيْهَيِّلِمِّهُ؛ لأن جميع الأنبياء عَلَيْهِ الإيمان بالله تعالى وحده لا شريك له، فدين الله واحد -وإن اختلفت أحكام الشرائع-، وهذا الإيمان بجميع الأنبياء واقعٌ على وجُهٍ ليس فيه تفريق بين أحد منهم وبين نظيره، فلا يؤمنون ببعض الأنبياء ويكفرون ببعضهم الآخر كما يفعل أهل الكتاب من اليه ود والنصارى (۱).

الدلالات العقدية: أما عن الدلالات العقدية المستفادة فتظهر من خلال المسائل الآتية:

المسألة الأولى: وجوب الإيمان بجميع الأنبياء من غير تفريق ولا تبعيض، كما في قول ه سبحانه: ﴿لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدِ مِّنْهُمْ ﴾ [البقرة: ١٣٦].

ونظائر هذه الآية من القرآن أربعة:

<sup>(</sup>١) انظر: جامع البيان في تأويل القرآن للطبري (٢١٨/١)، المحرر الوجيز لابن عطية (٢١٥/١).

قول الله تعالى: ﴿ اَلْمَ اللَّهُ عَالَ الله الله الله تعالى: ﴿ وَكُنتُهِ عِنَ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلْمَ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَا

وقولـــه: ﴿ وَمَا أُوتِى مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَٱلنَّبِيُّونَ مِن دَّيِّهِمْ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ اَحَدِ مِّنْهُمْ وَنَحَنُ لَهُ و مُسْلِمُونَ ﴿ وَآلَ عَمْرَانَ: ٨٤].

وقوله: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِٱللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِّقُواْ بَيْنَ ٱللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيَرِيدُونَ أَن يُفَرِّقُواْ بَيْنَ دَالِكَ وَرُسُلِهِ وَيَعُولُونَ نُؤْمِنُ بِبَعْضِ وَيَرْدِدُونَ أَن يَتَّخِذُواْ بَيْنَ ذَالِكَ سَبِيلًا ﴿ ﴾ [النساء: ١٥٠].

وقول ـــه: ﴿ وَٱلنَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرُسُلِهِ ٥ وَلَمْ يُفَرِّقُواْ بَيْنَ أَحَدِ مِّنْهُمْ أُوْلَا يَكِ سَوْفَ يُؤْتِنهِمْ أُجُورَهُمْ وَكَانَ ٱللَّهُ عَفُورًا رَّحِيمًا ﴿ [النساء: ٢٥٢].

والمراد بـ (التفريق بين الأنبياء) في هذه الآيات: الإيمان ببعض الأنبياء والكفر ببعض، والتبرُّؤ من بعضٍ وتوليّ البعض؛ كحال اليهود الذين تبرؤوا من عيسى ومحمد عُليَّكُوْلُا، وأقرّوا بغيرهما من الأنبياء، وكحال النصارَى الذين تبرؤوا من محمد - الله القرّوا بغيره من الأنبياء (۱).

أمَّا المؤمنون فإنهم يشهدون لجميع الأنبياء بأخّم رسل الله من عند الله، وأنهم قد بُعثوا بالحق والهدى، ويعتقدون صدقهم؛ إذ الإيمانُ بالأنبياء جميعهم وعدم التَّفريق بينهم علامة من علامات أهل الإيمان، والوجه في إيجاب الإيمان

<sup>(</sup>۱) انظر: جامع البيان في تأويل القرآن للطبري (۱۱۰/۳)، والتسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي (۲۱۰/۱).

بالأنبياء جميعًا: أخّم مرسلون من عند الله تعالى، وقد جاؤوا جميعًا بدينٍ واحدٍ أصله التوحيد، أمّا الشرائع فتختلف من نبيّ إلى آخر (١)، كما قال النبي - الله تعالى «والأنبياء إخوة لعلات؛ أمهاتهم شتى، ودينهم واحد» (٢)، فأوجب الله تعالى على الناس عبادته بما شرع لهم على ألسنة الأنبياء على الناس عبادته مع كونهم بعضهم؛ فقد ردّوا عليهم شرائعهم، وكانوا بمنزلة الممتنع عن العبودية مع كونهم مأمورين بالالتزام واعتقاد كونهم مخاطبين بما، فكان ذلك كإنكار الربّ ونفيه، وهذا الإنكار والجحد كفرٌ؛ لمنافاته أصل التزام العبودية، ومثله: التفريق بين أنبياء الله ورسله في الإيمان بهم؛ فإنّه مكفر (٣).

والوجه المذكور سابقًا في كفر من فرَّقَ بين الأنبياء في الإيمان بهم يقتضي جعل الكافر بنبيّ واحد كالكافر بجميع الأنبياء، ومصداقه قول الله تعالى: ﴿ كَذَبَتُ قَوْمُ نُوحٍ ٱلْمُرْسَالِينَ ﴿ [الشعراء: ١٠٥]، مع أنَّ الذي أتاهم إنّما هو نبيٌّ واحد وهو نوح - عَلَيْتُلِارٌ -، لكن حكم الله عليهم بأضّم كذبوا

<sup>(</sup>١) انظر: الرد على الإخنائي لابن تيمية (ص١٦٣).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري، كتاب: الأنبياء، باب: قول الله تعالى: : ﴿وَٱذْكُرُ فِي ٱلْكِتَابِ مَرْيَمَ إِذِ ٱنتَبَاذَتْ مِنَ أَهْلِهَا مَكَانَا شَرْقِيًا ۞﴾، رقم الحديث: (٣٤٤٣)، ومسلم، كتاب: الفضائل، باب: فضل عيسى -عَلَيْتَهِ -، رقم الحديث: (٢٣٦٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: الجامع في أحكام القرآن للقرطبي (٥/٦).

بسائر الأنبياء؛ لأن أصل دعوة جميع الأنبياء واحدة، وهي مضمون شهادة التوحيد: لا إله إلا الله(١).

ومن صُور التفريق في الإيمان بالأنبياء: ما يعتقده الفلاسفة الذين يُقِرُون بجميع الأنبياء، إلا أنهم في إيماهم بجنس الأنبياء يؤمنون ببعض ويكفرون ببعض؛ فأعلاهم يؤمن بدرجة من درجات وحي الله إلى عباده لا يؤمن بما فوقها -كما ذكر ابن سينا (ت٢٧٦ه)، وابن رشد (ت ٥٩٥ه) وأمثالهما-، وفي الغيبيات يؤمنون ببعض ما أخبرت به الرسل ويكفرون ببعض، وكذلك فيما أُمروا به، فهم يؤمنون ببعض نوع الرسالة ويكفرون ببعض.

وليس ثَمَّة إشكالٌ في الإيمان بهم جميعًا مع كون شرائعهم قد نُسِخت (٢)؛ إذ الواجب تجاههم اعتقاد أنهم رسلٌ من عند الله حقًا (٤)، كما قال سبحانه: ﴿ لَقَدْ جَاءَتْ رُسُلُ رَبِّنَا بِٱلْحَقِّ ﴾ [الأعراف: ٤٣]، وأخَّم قد بلّغوا ما أرسلهم الله به على الوجه الذي أُمروا به (٥)، كما قال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يُبلّغُونَ رِسَلَاتِ ٱللّهِ وَيَحْشَوْنَهُ و وَلَا يَخْشُونَ أَحَدًا إِلّا ٱللّهَ وَكَفْنَ بِٱللّهِ حَسِيبًا ﴿ اللّهَ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهَ اللّهَ وَيَحْشَوْنَهُ و وَلَا يَخْشُونَ أَحَدًا إِلّا ٱللّهَ وَكَفْنَ بِٱللّهِ حَسِيبًا ﴿ اللّهَ اللّهُ اللّهَ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير السمعاني (۲۰/۶)، والجامع في أحكام القرآن للطبري (۹/۵ه)، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير (۲،۲۲۲)، وبدائع الفوائد لابن القيم (۱۸/۵ه)، وأضواء البيان للشنقيطي (۷۲٫۷۷).

<sup>(</sup>٢) انظر: درء تعارض العقل والنقل لابن تيمية (٢٠٦/١٠).

<sup>(</sup>٣) انظر: التحرير والتنوير لابن عاشور (٧٣٩/١).

<sup>(</sup>٤) انظر: المنهاج في شعب الإيمان للحليمي (1/1).

<sup>(</sup>٥) انظر: شرح العقيدة الطحاوي لابن أبي العز (٢٣/٢).

[الأحزاب: ٣٩]، أمّّا الشرائع فالواجب العمل بشريعة من أرسل إلينا من الأنبياء، وهو محمدٌ - ق-، وهذا قدرٌ زائدٌ على الإيمان ببقية الرسل المَّيْكِلِينَ الأنبياء، وهو محمدٌ - قال المروزي (ت٤٩٢ه): "وتؤمنُ بمحمد - ق-، وإيمانك به غير إيمانك بسائر الرسل، إيمانك بسائر الرسل إقرارك بهم، وإيمانك بمحمد - ق-إقرارك به وتصديقك إياه، واتباعك ما جاء به، فإذا اتبعت ما جاء به: أدَّيْت الفرائض، وأحللت الحلال، وحرَّمْتَ الحرام، ووقفت عند الشبهات، وسارَعْتَ في الخيرات "(۱).

المسألة الثانية: لا تعارض بين الإيمان بجميع الأنبياء من غير تفريق، وبين اعتقاد التفاضل بينهم:

الإيمان بسائر الأنبياء والرسل - عليه الإيمان اعتقاد أن بعضهم أفضل من بعض؛ إذ الأنبياء والرسل - عليه الله الله على الله على الأنبياء دون وقع التّفاضل بينهم بأوجه أخرى، اختص الله تعالى بها بعض الأنبياء دون بعض، قال القرطبي (ت٢٥٦ه): "إن المنع من التفضيل إنما هو من جهة النبوة التي هي خصلة واحدة لا تفاضل فيها، وإنما التفضيل في زيادة الأحوال والخصوص والكرامات والألطاف والمعجزات المتباينات، وأما النبوة في نفسها فلا تتفاضل، وإنما تتفاضل بأمور أخر زائدة عليها"(٢).

(١) تعظيم قدر الصلاة (٣٩٣/١)، وانظر: المنهاج في شعب الإيمان للحليمي (٢٣٨/١).

<sup>(</sup>٢) الجامع في أحكام القرآن (٢٦٢/٣)، وانظر: التوضيح لشرح الجامع الصحيح لابن الملقن (٣٠٣/١٩).

والأدلة على قول: التفاضل بين الأنبياء كثيرة، منه قول الله سبحانه: ويَلكَ الرُّسُلُ فَضَه لِنَا بَعْضَهُم عَلَى بَعْضِ مِنْهُم مَن كُلَّمَ اللَّهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُم دَرَجَتِ وَءَاتَيْنَا عِيسَى الْبَنَ مَرْيَمَ الْبَيِسَاتِ وَأَيَّدَنَهُ بِرُوحِ الْقُدُسِ [البقرة:٣٥٣]، وقال: ﴿وَلَقَدُ فَضَّهُلَنَا بَعْضَ النَّيْتِ فَلَى بَعْضِ وَءَاتَيْنَا دَاوُدَ زَبُورًا ﴿ فَ الإسراء:٥٥]، فذكر الله تعالى في هاتين الآيتين قضيتين (١): الأولى: إثبات وقوع التفاضل بين الأنبياء، الثانية: ذكر بعض أوجه التفاضل بينهم، ومنها: تكليم الله تعالى لبعض الرسل، وإيتاء بعضهم البينات، وتأييده بجريل حتكليم الله تعالى لبعض الرسل، وإيتاء بعضهم البينات، وتأييده بجريل عَلَيْ الله تعالى المخصوص بها بعض الرسل" (٢٠٠ على المناطبي (ت٩٥٠): "بيّنَ أصل التفضيل، ثم ذكر بعض الخواص والمزايا المخصوص بها بعض الرسل" وقد ذكر القاضي عياض (ت٤٤٥ه) أنَّ أصول ما يحصل به التفاضل بين الأنبياء يرجع إلى ثلاثة أمور (٣):

- أن تكون آيته ومعجزاته أبحر وأشهر.

أن تكون أمته أزكى وأكثر.

- أن يكون في ذاته أفضل وأظهر، وفضله في ذاته راجع إلى ما خصّه الله به من كرامته واختصاصه؛ كالكلام، أو الخلة، أو الرؤية، أو ما شاء الله من ألطافه وتُحفِ ولايته، كما قال سبحانه: ﴿ يَلُكَ ٱلرُّسُلُ

<sup>(</sup>۱) انظر: درء تعارض العقل والنقل لابن تيمية (٥٠٤/٥)، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير (١٠/١).

<sup>(</sup>٢) الموافقات (٥/ ٢٩١).

<sup>(</sup>٣) انظر: الشفا بتعريف حقوق المصطفى (٢٢٧/١، ٢٢٨).

فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ مِّنْهُم مَّن كَلَّمَ اللَّهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجَاتٍ وَأَلَّدُناهُ بِرُوحِ ٱلْقُدُسِ ﴾ وَالتَيْنَا عِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ ٱلْبِيّنَتِ وَأَيَّدُناهُ بِرُوحِ ٱلْقُدُسِ ﴾ [البقرة: ٢٥٣].

واعتقاد التفضيل بين الأنبياء لا يُنافي قول النبي - الله قال: «لا تفضلوا بين الأنبياء» (١)، وقد ذكر أهل العلم أوجهًا لدفع ما تُؤهِّم تعارضه، ومن أبرز تلك الأوجه ثلاثة (٢):

أنَّ المراد بالنهي التفضيل بمجرد الرأي والعصبية، بل الواجب القول بمقتضى الدليل.

أنَّ النهي متوجِّة إلى الإخبار عن التفاضل على جهة التعيين والتخصيص؛ إذ إنَّه يُفضي إلى توهُّم النقص في المفضول، أما الإطلاق في ذكر التفاضل دون تعيين المفضول فمشروع بدلالة النصوص، والمقصود: أن الإخبار عن التفاضل على جهة تعيين الفاضل من المفضول، وذكرهما باسميهما، مما قد يتوهم نقص المفضول المعين باسمه، وهذا ينافي تعظيم قدر هذا النبي المعين، وأما على سبيل الإطلاق فلا محذور فيه.

أنَّ النهي متوجِّهُ إلى التفضيل بين الأنبياء من عند أنفسنا؛ لأنَّ مقام التفضيل بينهم إنما هو إلى الله - عَلَا -، والواجب فيه الانقياد والتسليم.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب: أحاديث الأنبياء، باب: قول الله تعالى وإن يونس لمن المرسلين، رقم الحديث: (٢٣٧٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير القرآن العظيم لابن كثير (٢/١١)، ومجموع الفتاوى لابن تيمية (٢٦/١٤)، ومجموع الفتاوى لابن تيمية (٢٦/١٤)، وشرح العقيدة الطحاوية (٢٦٢/١)، والجامع في أحكام القرآن (٢٦٢/٣).

## المبحث الرابع الدلالات العقدية المستفادة من أسلوب النفي في قوله تعالى: ﴿لَا أُحِبُ ٱلْآفِلِيرِ ﴾ [الأنعام: ٧٦].

وردت هذه الآية في سياق مناظرة الخليل إبراهيم -عَلَيْتُلا - لأبيه وقومه، وكانوا قومًا مشركين، يعبدون مع الله تعالى الكواكب، والشمس، والقمر، ويعظمونها، وسياقها كالآتي:

قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِ مُ لِأَبِيهِ ءَازَرَ أَتَتَخِذُ أَصَّنَامًا ءَالِهَةً إِنِّ أَرَىٰكَ وَقَوْمَكَ فِي ضَلَلِ مُّبِينِ ﴿ وَكَذَلِكَ نُرِىٓ إِبْرَهِ مَ مَلَكُوْتَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ ٱلْمُوقِنِينَ ﴿ وَكَذَلِكَ نُرِىٓ إِبْرَهِ مِهَ مَلَكُوْتَ ٱلسَّمَوَتِ وَالْأَنْعَامِ: ٧٤-٧٥].

وقد ورد في آخر الآية نفي صريح، حيث استعمل فيه أداة النفي (لا)، وهي من حروف النفي الصريح، وهي أم الباب، وأكثر الأدوات استعمالًا، وقد دخلت على الجملة الفعلية، وبالتحديد دخلت على الفعل الماضي: (أحب)، والمنفي هو: الأفول، فأفادت تأكيد النفي، وأن إبراهيم عَلْمِنَيِّلِرٌ لا يحب من كانت هذه صفته، بل يحب الإله المعبود، الحي القيوم، السميع البصير، الذي له الأسماء الحسني، والصفات العلى.

والمعنى العام للآية: أن إبراهيم - عَلَيْتُلِيرٌ - أراد نفي ألوهية الكوكب الذي كان يعبده قومه، واستدلَّ لهم بصفة الأفول، التي ليست من صفات الإله الربّ الذي يستحق العبادة المعبود سبحانه، فبيّن لهم أن الآفل هو الغائب الذاهب، وأنه الذي يغيب عن عابده وتحجبه عنه الحواجب فلا يرى عابده،

ولا يسمع كلامه ولا يعلم، ولا ينفعه ولا يضرّه بسبب ولا غيره، فأي وجه لعبادة من يأفل<sup>(١)</sup>؟

ففي الآية بيانٌ لنقص وضعف ما يُعبد من دون الله تعالى، وبيانٌ لكمال الله تعالى؛ إذ هو الخالق، البارئ، السميع البصير، المتصف بالكمال، المنزّه عن سائر النقائص، وتقرير ذلك: أنَّ الآفل هو الذي يذهب ويجيء، ويظهر ويغيب، فليس قائمًا في الوقت كله، وإنما يقصده عابدوه في وقت ظهوره، فإذا غاب فات مقصودهم ومطلوبهم، ومثل هذا لا يصلح أنْ يكون ربًا؛ فانتفت عنه الربوبية (۲).

الدلالات العقدية: أما عن الدلالات العقدية المستفادة فتظهر من خلال المسائل الآتية:

المسألة الأولى: معنى (الأفول) في قوله تعالى: ﴿لَا أُحِبُ الْافِولِينَ الْمُسألة الأولى: معنى هذه الآية سبب، وهو أن طوائف المتكلمين، كالأشاعرة، وغيرهم استدلوا بهذه الآية على حدوث الأجسام؛ ليتوصلوا بذلك إلى نفي الحدوث عن الربّ تعالى، ومن بعدها نفي الصفات الاختيارية الفعلية المتعلقة بمشيئة الربّ تعالى.

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير مقاتل بن سليمان (۱/۱)، وجامع البيان في تأويل القرآن للطبري (۱) انظر: تفسير مقاتل بن سليمان (۱/۱).

<sup>(</sup>۲) انظر: مجموع الفتاوى لابن تيمية (۲۰۱/ ۲۰۰ - ۲۰۷).

وعليه ظهرت بعض المعاني الفاسدة في تفسير هذه الآية، فوجب بيان المعنى الحق، وتمييزه عن تلك المعاني المخالفة، فالمعاني المذكورة تحتها هي على النحو الآتى:

المعنى الأول: وهو أصل المعنى الصحيح، وأن الأفول معناه: الغياب والذهاب والاحتجاب، يقال: أفل الكوكب: إذا غاب واحتجب، وقد أفلت الشمس تأفل وتأفل أفولًا: أي غابت، وهذا المعنى هو باتفاق أهل اللغة والتفسير، وهذا مما هو معلوم بالاضطرار من لغة العرب التي نزل بما القرآن (۱).

قال الأزهري (ت٧٠هه) - عَالَيْهُ - وهو أحد أئمة اللغة -: " يُقال: أَفَلت الشمسُ تَأْفِل و تَأْفُل، أَفْلًا وَأُفُولًا، فَهِي آفِلة وآفِل، وَكَذَلِكَ الْقَمَر يأفِل: إِذَا غَابَ، قال الله تعالى: ﴿فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَا أُحِبُ ٱلْآفِلِينَ ﴿ الله تعالى: ﴿فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَا أُحِبُ ٱلْآفِلِينَ ﴿ الله تعالى: ﴿فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَا أُحِبُ ٱلْآفِلِينَ ﴿ الله تعالى: ﴿فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَا أُحِبُ الْآفِلِينَ ﴿ الله تعالى: ﴿فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَا أُحِبُ الْآفِلِينَ ﴿ الله الله تعالى: ﴿فَرَبِ " (٢).

وقال ابن فارس (ت ٣٩٥هـ) - عَلَيْكُهُ-: "الهمزة والفاء واللام أصلان: أحدهما الْغَيْبَةُ، والثاني الصغار من الإبل. فأما الغيبة فيقال: أفلت الشمس غابت، ونجوم أفل. وكل شيء غاب فهو آفِلُ"(٣).

<sup>(</sup>۱) انظر: مجموع الفتاوى لابس تيمية (٢٥٤/٦)، ودرء تعارض العقل والنقل لابس تيمية (١٠٩/١)، وجامع البيان في تأويل القرآن للطبري (١١/٤٨٥)، وتفسير القرآن العظيم لابن أبي حاتم (١٣٢٨/٤).

<sup>(</sup>٢) تهذيب اللغة (٥١/١٥).

<sup>(</sup>٣) مقاييس اللغة (١/٩/١).

فهذا هو المعنى الصحيح المتفق، ولم يشذ عن هذا أحد من أهل اللغة (۱)، وقد وظهرت بعد ذلك بعض المعاني الفاسدة التي قال بحا المتكلّمون؛ كالجهمية والمعتزلة والأشاعرة ومن وافقهم، وقال ببعضها ملاحدة الفلاسفة، كابن سينا وغيره، وهي على النحو الآتي:

المعنى الثاني: الحركة، وهذا تفسير المتكلمين من الجهمية والمعتزلة والأشاعرة (٢)، ومن وافقهم، حيث قالوا: حلول الحوادث بالله تعالى أفول، والخليل قد قال: ﴿لاّ أُحِبُّ ٱلْأَفِلِينَ ﴿ الْأَنعَام: ٢٦]، والآفل: هو المتحرك الذي تقوم به الحوادث، فيكون الخليل قد نفى المحبة عمَّن تقوم به الحوادث، فلا يكون إلهاً (٣).

المعنى الثالث: التغير، وهذا كالذي قبله من تفسيرات المتكلّمين، حيث قالوا: الأفول عبارة عن التغيّر، وهذا يدل على أن المتغيّر لا يكون إلهًا أصلًا (٤).

<sup>(</sup>۱) انظر: الصحاح للجوهري (۱٦٢٣/٤)، والقاموس المحيط للفيروز آبادي (ص١٢٤٢)، ولسان العرب لابن منظور (١٨/١١)، وغيرها كثير.

<sup>(</sup>٢) انظر: شرح الأصول الخمسة للقاضي عبد الجبار (ص٩٥) (ص١٣٠، ١٣١)، رسالة إلى أهل الثغر لأبي الحسن الأشعري (ص١٨٥)، اللمع لأبي الحسن الأشعري (ص٢٢، ٢٣)، تمهيد الأوائل وتلخيص الدلائل للباقلاني (ص٢٤٥)، مفاتيح الغيب للرازي (٣٣٢، ٣٣٢).

<sup>(</sup>٣) انظر: مجموع فتاوى لابن تيمية (٢٥٢/٦).

<sup>(</sup>٤) انظر: مجموع الفتاوي لابن تيمية (٢٨٤/٦).

وهـذان المعنيان: الثاني والثالث من المعاني الفاسدة التي ذكرها المتكلّمون، وفتحوا الباب على ملاحدة الفلاسفة، كابن سينا (ت٢٧هـ) وغيره؛ لتحريف الكلم عن مواضعه، ففسروا (الأفول) بالمعنى الآتي، وهو:

المعنى الرابع: الإمكان، قالوا: إن معنى الأفول: الإمكان، وإن الهُوي في حضيرة الإمكان أفول بوجه ما، وإن كل ما سوى الله آفل، بمعنى كونه قديمًا أزليًّا، حتى جعلوا السماوات والأرض والجبال والشمس والقمر والكواكب لم تزل ولا تزال آفلة، وأن أفولها وصف لازم لها؛ إذ هو كونها ممكنة، والإمكان لازم لها، وعليه يكون معنى: ﴿لاَ أُصِبُ ٱلْافِلِيرِ ﴾ [الأنعام: ٧٦]: لا أحب الممكن المعلول، وإن كان قديمًا أزليًّا (١).

## بيان بطلان المعاني الفاسدة:

إن المعاني الثلاثة المذكورة سابقًا كلها معانٍ فاسدة باطلة، ذكرها أهل الكلام؛ للاستدلال على نفي الحدوث عن الربّ تعالى، وأن الحوادث لا تقوم بالربّ تعالى؛ وذلك ليتوصلوا بهما إلى نفي الصفات الاختيارية الفعلية القائمة بذات الربّ تعالى، التي يفعلها متى شاء، كيف شاء سبحانه، والردّ عليهم من أوجه:

١-إجماع أهل اللغة والتفسير -كما تقدّم-على أن الأفول: هو المغيب والتغيب، كما أجمعوا على أن الأفول ليس هو الحركة، سواء كانت حركة مكانية وهو الانتقال، أو حركة في الكم كالنمو، أو في الكيف كالتسود

<sup>(</sup>۱) انظر: درء تعارض العقل والنقل لابن تيمية (۱۱۱/۱)، ومجموع الفتاوى لابن تيمية (٥٠/٥) (٢٨٦/٦)، ٢٨٦/١).

والتبيض، ولا هو التغير، فلا يُسمَّى في اللغة كل متحرك أو متغير آفلًا، ولا أنه أفل، فلا يقال للمصلي أو الماشي: إنه آفل، ولا يقال للتغير الذي هو استحالة، كالمرض واصفرار الشمس: إنه أفول، ولا إذا كانت متحركة في السماء يقال: إنها أفلت، ولا أن الريح إذا هبّت يقال: إنها أفلت، ولا أن المنجر إذا تحرَّك يقال: إنه أفل، ولا أن الشجر إذا تحرَّك يقال: إنه أفل، ولا أن الشجر إذا تحرَّك يقال: إنه أفل، ولا قال الآدميين إذا تكلّموا أو مشوا وعملوا أعمالهم يقال: إنه أفل!، بل ولا قال أحد قطّ: إن من مرض أو اصفرَّ وجهه، أو احمرَّ يقال: إنه أفل!).

فهذه المعاني هي خلاف إجماع أهل اللغة والتفسير، بل هي خلاف ما علم بالاضطرار من الدِّين؛ والنقل المتواتر للغة والتفسير، وهذه الأقوال من أعظم الأقوال افتراء على الله، وعلى كلامه - عَلَيْك وعلى خليله إبراهيم - عَلَيْتُلِرِد - وعلى رسوله - المبلغ عن الله وعلى أمة محمد جميعًا، وعلى جميع أهل اللغة، وعلى جميع من يعرف معاني القرآن (٢).

"وأفسد من ذلك قول من جعل الأفول بمعنى الإمكان، وجعل كل ما سوى الله آفلًا، بمعنى كونه قديمًا أزليًّا، حتى جعل السماوات والأرض والجبال والشمس والقمر والكواكب لم تزل ولا تزال آفلة، وأن أفولها وصف لازم لها؟

<sup>(</sup>۱) انظر: درء تعارض العقل والنقل لابن تيمية (۱۱۰/۱)، ومجموع الفتاوى لابن تيمية (۱۱۰/۱).

<sup>(</sup>٢) انظر: مجموع الفتاوى لابن تيمية (٢٨٤/٦)، ودرء تعارض العقل والنقل لابن تيمية (١١١/١).

إذ هو كونها ممكنة، والإمكان لازم لها، فهذا مع كونه افتراء على اللغة والقرآن افتراء ظاهرًا يعرفه كل أحد"(١).

٢-أن إبراهيم الخليل - عَلَيْتُلِيرُ - لم يحتج بذلك على حدوث الكواكب، ولا على إثبات الصانع، وإنما احتج بالأفول على بطلان عبادتها، فإن قومه كانوا مشركين يعبدون الكواكب، ويدعونها من دون الله لم يكونوا يقولون: إنها هي التي خلقت السماوات والأرض، فإن هذا لا يقوله عاقل (٢).

٣-أن الله تعالى قال: ﴿ فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ ٱلنَّنُ رَءَا كَوْكَبًّا قَالَ هَذَا رَبِّيٍ فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ الله تعالى قال: ﴿ فَلَمَّا رَءَا ٱلْفَ مَرَ بَازِغَا قَالَ هَذَا رَبِّيٍ فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَإِن لَّمْ يَهْدِنِي رَبِّي لَأَكُونَنَّ مِن ٱلْقَوْمِ ٱلضَّيَالِينَ ﴿ فَلَمَّا رَءَا ٱلشَّمْسَ بَازِغَةَ لَئِن لَّمْ يَهْدِنِي رَبِّي لَأَكُونَنَّ مِن ٱلْقَوْمِ ٱلضَّيَالِينَ ﴿ فَلَمَّا رَءًا ٱلشَّمْسَ بَازِغَةَ قَالَ هَذَا رَبِّي هَذَا أَكُن مَن الْقَوْمِ النِّي بَرِيَّ مُ مِيمًا تُشْرِكُونَ ﴿ قَالَ يَعَوْمِ إِنِي بَرِيَّ مُ مِيمًا تُشْرِكُونَ ﴿ قَالَ يَعَوْمِ إِنِي بَرِيَّ مُ مِيمًا تُشْرِكُونَ ﴿ وَمَا أَنَا مِن اللهِ وَجَهْنُ وَجُهِي لِلَّذِي فَطَرَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ حَنِيفًا وَمَا أَنَا مِن اللهُ مَن وَجَهْنَ وَجُهِي لِلَّذِي فَطَرَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ حَنِيفًا وَمَا أَنَا مِن اللهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللللهُ الللللهُ الللهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ اللللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللله

ومعلوم أنه لما بزغ القمر والشمس كان في بزوغه متحركًا، وهو الذي يسمونه تغيرًا، فلو كان قد استدلَّ بالحركة المسماة تغيرًا لكان قد قال ذلك من حين رآه بازغًا<sup>(٣)</sup>، والخليل عَلَيْكَالِرُّ -قال ذلك الي: الأفول-بعدما غاب القمر والشمس، فلا يصح تفسيره إذن بالحركة.

<sup>(</sup>١) درء تعارض العقل والنقل لابن تيمية (١/١١).

<sup>(</sup>٢) انظر: الرد على المنطقيين لابن تيمية (٣٠٥–٣٠٦)، درء تعارض العقل والنقل لابن تيمية (٢٠٣/١).

<sup>(</sup>٣) انظر: درء تعارض العقل والنقل لابن تيمية (١١٠/١).

فقصة الخليل حجة عليهم لا لهم، حيث أخبر الله في كتابه: أنه من حين بزغ الكوكب والقمر والشمس، وإلى حين أفولها لم يقل الخليل: لا أحب البازغين، ولا المتحركين، ولا المتحولين، أو: لا أحب من تقوم به الحركات، ولا الحوادث، ولا قال: شيئًا مما يقوله النفاة حين أفل الكوكب والشمس والقمر(١).

"فإنه لما رأى كوكبًا وتحرَّك إلى الغروب فقد تحرَّك ولم يجعله آفلًا، ولما رأى القمر بازغًا رآه متحركًا ولم يجعله آفلًا، فلما رأى الشمس بازغة علم أنها متحركة ولم يجعلها آفلة، ولما تحرَّكت إلى أن غابت، والقمر إلى أن غاب لم يجعله آفلًا"(٢)، وعليه فإن نفي المحبة ليس لأنها متحركة، بل لأنها أفلت؛ أي: غابت، وهذه الصفة ليس من صفات الإله الحق كما تقدّم تقريره.

3-"أن لفظ التغير والتحرك مجمل. إن أريد به التحرك أو حلول الحوادث: فليس هو معنى التغير في اللغة، وليس الأفول هو التحرك ولا التحرك هو التغير، بل الأفول أخص من التحرك والتغير أخص من التحرك. وبين التغير والأفول عموم وخصوص؛ فقد يكون الشيء متغيرًا غير آفل، وقد يكون آفلًا غير متغير، وقد يكون متحركًا غير متغير ومتحركًا غير آفل، وإن كان التغير أخص من التحرك على أحد الاصطلاحين: فإن لفظ الحركة قد يُراد بها: الحركة المكانية وهذه لا تستلزم التغير، وقد يراد به أعم من ذلك كالحركة في الكيف والكم، مثل حركة النبات بالنمو، وحركة نفس الإنسان

<sup>(</sup>١) انظر: درء تعارض العقل والنقل لابن تيمية (١١٠/١).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي لابن تيمية (۲۸٥/٦).

بالمحبة والرضا والغضب والذكر، فهذه الحركة قد يعبّر عنها بالتغير، وقد يراد بالتغير في بعض المواضع الاستحالة. ففي الجملة: الاحتجاج بلفظ التغير إن كان سمعيًا فالأفول ليس هو التغير وإن كان عقليًّا، فإن أريد بالتغير الذي يمتنع على الرب-محل النزاع: لم يحتج به، وإن أريد به مواقع الإجماع فلا منازعة فيه"(١).

"فإنه يلزم على هذا أن يكون كل ما سوى الله آفلًا، ولا يزال آفلًا فإن كل ما سواه ممكن، ولا يزال ممكنًا، ويكون الأفول وصفًا لازمًا لكل ما سوى

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي لابن تيمية (٢٨٥/٦، ٢٨٦).

<sup>(</sup>٢) انظر: درء تعارض العقل والنقل لابن تيمية (١١١١، ١١٢).

الله، كما أن كونه ممكنًا وفقيرًا إلى الله وصف لازم له، وحينئذ: فتكون الشمس والقمر والكواكب: لم تزل ولا تزال آفلة، وجميع ما في السماوات والأرض لا يزال آفلًا، فكيف يصح قوله مع ذلك: ﴿قَالَ لَا أُحِبُ ٱلْآفِلِينَ وَالْأَنْعَامِ: ٧٦] "(١).

المسألة الثانية: معنى قوله تعالى: ﴿قَالَ هَلْذَا رَبِّى﴾: استشكل أهل العلم قوله هذا، واختلفوا في مراده: هل كان من باب التقرير، أو كان من باب المناظرة؟ على قولين مشهورين:

القول الأول: وهو أن المقام مقام مناظرة، وإقامة للحجة على قومه، لا مقام اعتقاد ونظر، حيث ناظر قومه في عبادة الكواكب، والشمس، والقمر، ولم يقلها معتقدًا لربوبيتها، وإنما قالها مقيمًا للحجة عليهم، ومبطلًا لألوهيتها، وقال بهذا القول جماعة من المفسرين قديمًا وحديثًا؛ كالحافظ ابن كثير (ت٤٧٧هـ)، وابن حجر (ت٢٥٨هـ)، والسعدي (ت٢٧٦هـ)، والشيخ الشنقيطي (١٣٩٣هـ)، وغيرهم، وهو القول الحق والصواب، وذلك من أوجه (٢٠):

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي لابن تيمية (٢٨٦/٦).

<sup>(</sup>۲) انظر: درء تعارض العقل والنقل لابن تيمية (۱۱۰/۱)، وجامع البيان في تأويل القرآن للطبري (۲) انظر: درء تعارض العقل والنقل لابن تيمية (۱۱۰/۱)، وفتح الباري لابن حجر (۹۷/۲)، وتيسير الكريم الرحمن للسعدي (ص۲۹۲)، وأضواء البيان للشنقيطي (۲۳۷/۲).

أحدها: سياق الآيات كلها يدل على هذا القول؛ وذلك كقوله تعالى في أول الآية: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِ يُم لِأَبِيهِ ءَازَرَ أَتَتَخِذُ أَصْنَامًا ءَالِهَمَّ إِنِّ أَرَىٰكَ وَقَوْمَكَ فِي ضَلَلِ مُّبِينِ ﴿ وَ الأنعام: ٤٧].

ويدل عليه كذلك سياق الآيات بعدها، كقوله تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ نُرِيَ إِبْرَهِيمَ مَلَكُونَ السَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ ٱلْمُوقِنِينَ ۞﴾ [الأنعام: ٧٥].

وقوله تعالى: ﴿ وَحَاجَهُ وَ قَوْمُهُ وَ ﴾ [الأنعام: ٨٠] إلى قوله تعالى: ﴿ وَتِلْكَ حُجَّتُ نَاۤ ءَاتَيۡنَكَهَاۤ إِبُرَهِيمَ عَلَىٰ قَوْمِهِ هِ ﴾ [الأنعام: ٨٨].

فهذا كله يدل دلالة صريحة أن إبراهيم - عَلَيْتُ اللهِ - كان جازمًا بربوبية الربّ تعالى، واستحقاقه للألوهية، وأنه كان من الموقنين بذلك، وأن عبادة قومه للكواكب هي من جنس الشرك بالله تعالى.

الثاني: أن باب المناظرة يختلف عن باب التقرير؛ فقد يقول المناظر المشيء الذي لا يعتقده؛ ليبني الحجة على خصمه، كما قال في تكسيره للأصنام: ﴿ قَالَ بَلُ فَعَلَهُ وَكِيرُهُمْ هَاذَا فَسَّعَلُوهُمْ إِن كَافُواْ يَنَطِقُونَ ﴿ فَا لَا لَا يَعْلَقُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ ا

وكما يقول أحد المتناظرين لصاحبه معارضًا له في قولٍ باطلٍ قال به بباطل من القول، على وجه مطالبته إياه بالفُرقان بين القولين الفاسدين عنده، اللذين يصحِّح خصمه أحدَهما ويدعى فسادَ الآخر.

الثالث: أن يقال: مما يدل على أن الباب هو باب المناظرة: أنه قال ذلك على وجه الاستفهام الإنكاري، فيكون المعنى: أهذا ربي؟! وهو يريد: ليس هذا ربي، وهذا مستعمل في لغة العرب، حيث يحذفون الألف التي تدل على الاستفهام.

الرابع: أنه لا أحد من بني آدم كان يعتقد أن كوكبًا من الكواكب خلق السماوات والأرض، وكذلك الشمس والقمر ولا كان المشركون قوم إبراهيم يعتقدون ذلك، بل كانوا مشركين بالله يعبدون الكواكب ويدعونها ويبنون لها الهياكل، ويعبدون فيها أصنامهم، وجمهور المشركين كانوا مقرين بربوبية ربّ العالمين، والمنكر له قليل مثل فرعون ونحوه، وقوم إبراهيم كانوا مقرين بالصانع، ولهذا قال لهم إبراهيم الخليل: ﴿قَالَ أَفَرَءَيْتُم مَّا كُنتُمُ تَعَبُدُونَ ﴿ أَنتُمُ وَعَالَى الله عَراء: ٧٥- وَعَابَا وَعُوه ) فعادى كل ما يعبدونه إلا رب العالمين (١).

فلم يكن مراد إبراهيم -عَلَيْتَلِق من قوله: هذا ربي: ربّ العالمين؛ أي أن هذا الذي أشار إليه سواء كان كوكباً أو شمساً أو قمراً أنه رب العالمين وأنه صانع هذا الكون، ولاكان قومه يعتقدون بهذا الاعتقاد حتى يدلهم على فساده، بل كان مراده الاستدلال على نفي الشريك، وإبطال عبادة ما سوى الله تعالى (٢).

<sup>(</sup>۱) انظر: مجموع فتاوی لابن تیمیة (٥٤٨/٥، ٥٤٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: درء تعارض العقل والنقل لابن تيمية (١١٠/١).

الخامس: أنَّ الله تعالى أعلم حيث يجعل رسالته، فلم يجعل الله تعالى رسالته إلا في نبيّ موجِّد على الفطرة بعد بلوغه، ويستحيل أنْ يكون نبيُّ قد اصطفاه الله تعالى يأتي عليه زمانٌ وهو متلبِّسٌ بضدِّ التوحيد، ولو قُدِّر ذلك لم يجُز اختصاصه بالنبوة والرسالة؛ لأنَّه لم يتميَّز عن الكفار بأظهر الأشياء وهي التوحيد، والله تعالى إنما يُكرم بعض خلقه ويجتبيهم ويصطفيهم؛ لكمالهم في أخلاقهم، وأوصافهم وأحوالهم (١).

واستدلوا بقوله تعالى: ﴿ لَهِنَ لَوْ يَهْدِنِي رَبِّي لَأَكُونَنَّ مِنَ ٱلْقَوْمِ الْطَهَالِينَ ﴿ لَأَكُونَنَّ مِنَ ٱلْقَوْمِ الْطَهَالِينَ ﴾ [الأنعام:٧٧]، قالوا: وهذا يدل على الحيرة والتحير (١٠).

قال ابن جرير الطبري (ت ٣١٠هـ) - عَلَانَكُهُ-: "وفي خبر الله تعالى عن قـول إبـراهيم حـين أفـل القمـر: ﴿ لَهِن لَوْ يَهْدِنِي رَبِّي لَأَكُونَنَّ مِنَ ٱلْقَوْمِ

<sup>(</sup>١) انظر: جامع البيان في تأويل القرآن للطبري (١١/٤٨٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: جامع البيان في تأويل القرآن (١١/٤٨٠).

<sup>(</sup>٣) انظر: جامع البيان في تأويل القرآن (٤٨٤/١١).

<sup>(</sup>٤) انظر: جامع البيان في تأويل القرآن للطبري (٤٨٥/١١)، وزاد المسير لابن الجوزي (٧٤/٣).

ٱلصَّهَ آلِينَ ﴿ الْأَنعَامِ: ٧٧]، الدليلُ على خطأ هذه الأقوال التي قالها هؤلاء القوم، وأنّ الصوابَ من القول في ذلك: الإقرارُ بخبر الله تعالى الذي أخبر به عنه، والإعراض عما عداه"(١).

وقد أُبطل هذا القول من أوجه:

١-أن الله تعالى نفى عن إبراهيم -عَلَيْتُ لِارِّ -الشرك في الماضي في أكثر من آية في القرآن الكريم، كما في قوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنِّنِي هَدَانِي رَبِّي ٓ إِلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمِ دِينًا قِيَمًا مِلَّةَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ وَاللَّهُ مُسْتَقِيمِ دِينًا قِيَمًا مِلَّةَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿

[الأنعام: ١٦١]، ونفي الكون الماضي يستغرق جميع الزمن الماضي، فتقرَّرَ أنَّ إبراهيم -عَلاَيتَلِارٌ -لم يسبق أنْ وقع في الشرك تعالى من قبل (٢).

٢-وهو في الجواب عما استدلوا به، حيث يقال: إنَّ دأب رسل الله وأنبيائه هو سؤال الله الهدى والاستعاذة به من الضلال، والله سبحانه قد أخبر أنَّه ألهم إبراهيم - عَلَيْتُلاِرُ - الحق والحجة منذ صِغَره، وقد سبق في علمه سبحانه أهلية إبراهيم لذلك، كما قال: ﴿ وَلَقَدُ ءَاتَيْنَا ٓ إِبْرَهِيمَ رُشُدَهُ مِن قَبُلُ وَكُنَّا بِهِ عَلِمِينَ ﴿ وَ الْأُنبياء: ١٥]، كما هذاه الله إلى الارتفاع والرقي في معارج اليقين بالنظر في الآيات الكونية، كما قال: ﴿ وَكَذَالِكَ نُونَ إِبْرَهِيمَ وَالرَّهِيمَ معارج اليقين بالنظر في الآيات الكونية، كما قال: ﴿ وَكَذَالِكَ نُونَ إِبْرَهِيمَ

<sup>(</sup>١) جامع البيان في تأويل القرآن (١١/٤٨٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: أضواء البيان للشنقيطي (٢٣٧/٢)

مَلَكُوْتَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ ٱلْمُوقِنِينَ ﴿ الْأَنعَامِ: ٧٥]، فهل يستقيم بعد ذلك أنْ يتركه متحيِّرًا لا يهتدي إليه؟! (١).

المبحث الخامس: الدلالات العقدية المستفادة من أسلوب النفي في قوله تعالى: ﴿ وَلَا أَخَافُ مَا تُشْرِكُونَ بِهِ ۚ إِلَّا أَن يَشَاءَ رَبِّى شَيَّأً وَسِعَ رَبِّى كُلَّ شَيْءً وَلِمَ اللَّهُ عَلَّمُ اللَّهُ عَلَمًا أَقَلَا تَتَذَكَّرُونَ ﴿ وَلَا لَا لَعَام: ٨٠]

وردت هذه الآية في سياق مناظرة ومحاجة إبراهيم لأبيه وقومه، وكانوا يعبدون الكواكب، ويشركونها مع الله تعالى في العبادة، وتمام الآية قوله تعالى: ﴿وَحَاجَهُ وَ قَوْمُهُ وَ قَالَ أَتُحَجُّونَ فِي اللّهِ وَقَدْ هَدَائِ وَلَا أَخَافُ مَا تُشْرِكُونَ بِهِ عَلَمًا أَنَا لَهُ تَتَذَكَّرُونَ ﴿ وَلَا أَذَا لَهُ مَا تُشْرِكُونَ فِي اللّهِ وَقَدْ هَدَائِ وَلَا أَذَا فَ مَا تُشْرِكُونَ بِهِ عَلَمًا أَنَا لَا تَتَذَكَّرُونَ ﴿ وَلَا أَنَا يَشَاءَ رَبِّي شَيْعًا وَسِعَ رَبِّي كُلّ شَيْءٍ عِلْمًا أَنَالا تَتَذَكَّرُونَ ﴿ ﴾ [الأنعام: ٨٠].

وقد ورد في وسط الآية نفي صريح، حيث استعمل فيه أداة (لا)، وهي من حروف النفي الصريح، وهي أم الباب، وأكثر الأدوات استعمالًا، وقد دخلت على الجملة الفعلية، وبالتحديد دخلت على الفعل المضارع: (أخاف)، والمنفي هو: نفي الخوف من آلهتهم التي أشركوها مع الله تعالى، وأن يناله منها سوء أو مكروه.

والمعنى العام للآية: أنَّ إبراهيم -عَلَيْتَلِيرٌ -أخبر قومه لما حاولوا إرهابه بتلك الآلهة التي يعبدونها، أخبرهم بأنَّه لا يخافها ولا يخشى أن تمسه بضُرِّ

<sup>(</sup>١) انظر: زاد المسير لابن الجوزي (٧٤/٣).

ومكروه؛ لأنها لا تملك النفع والضرّ، وإنما خوفه من الله تعالى الذي يملك الضرّ والنفع، فهو إذا أراد أن يُصيبني مكروه فهو المالك له القادر عليه، وخوفى إنما هو منه سبحانه فحسب دون غيره (١).

الدلالات العقدية: أما عن الدلالات العقدية المستفادة من الآية فتظهر من خلال المسائل الآتية:

المسألة الأولى: معنى قوله تعالى: ﴿ وَلَا أَخَافُ مَا تُشْرِكُونَ بِهِ ﴿ وَلَا أَخَافُ مَا تُشْرِكُونَ بِهِ ﴿ وَلَا أَن بعض أهل العلم تكلّم عن الآية من جهة الاستئناف وغيره، ومن جهة (ما) هل هي مصدرية، أم غير ذلك؟ ويظهر ذلك على النحو الآتي (٢):

أ-ذكر بعض أهل العلم أن هذه الجملة يجوز أن تكونَ مستأنفة: أخبر - عَلَيْتُ اللهِ - بأنه لا يخاف ما تشركون به ربَّه ثقةً به، وكانوا قد خوَّفوه مِنْ ضررٍ يحصُل له؛ بسبب أنه سَبِّ آلهتهم.

ب-ويحتمل أن تكون في مُحَلِّ نصبٍ على الحال باعتبارين:

أحدهما: أن تكونَ ثانيةً عطفًا على الأولى، فتكون الحالان من الياء في «أتحاجوتي».

<sup>(</sup>١) انظر: جامع البيان في تأويل القرآن للطبري (٣٦٤/٩)، ومعاني القرآن وإعرابه للزجاج (٢٦٨/٢).

<sup>(</sup>٢) انظر: الدر المصون في علوم الكتاب المكنون للسمين الحلبي (٢٠/٥)، واللباب في علوم الكتاب لأبي حفص النعماني (٢٠٥٨)

والثاني: أنما حال من الياء في «هداني»، فتكون جملةً حالية من بعض جملة حالية فهي قريبة من الحال المتداخلة، إلا أنه لا بد من إضمار مبتدأ على هذا الوجه قبل الفعل المضارع؛ لما تقدَّم من أن الفعل المضارع بـ: (لا) حكمُه حكمُ المثبت من حيث إنه لا تباشره الواو.

و(ما) يجوز فيها الأوجه الثلاثة: أن تكونَ مصدريةً، وعلى هذا فالهاء في (به) لا تعود على (ما) عند الجمهور، بل تعود على الله تعالى، والتقدير: ولا أخاف إشراككم بالله، والمفعول محذوف: أي ما تشركون غير الله به، وأن تكون بمعنى الذي، وأن تكون نكرةً موصوفة، والهاء في (به) على هذين الوجهين تعود على (ما)، والمعنى: ولا أخاف الذي تشركون الله به، فحذف المفعول أيضًا كما حذفه في الوجه الأول.

وقدَّر أبو البقاء (ت٦١٦ه) قبل الضمير مضافًا، فقال: ويجوز أن تكون الهاءُ عائدة على (ما)؛ أي: ولا أخاف الذي تشركون بسببه، ولا حاجةً إلى ذلك.

ورجع ابن عاشور (ت١٣٩٣هـ): أن (مَا) موصولة، والضمير العائد محذوف، والتقدير: ما تشركون به، والوجه في ذلك: أنَّ متعلَّق فعل البراءة هو الذوات دون المعاني، ونأيًا عن أن يحصل التكرار مع ما بعده في قوله: (وما أنا من المشركين)، وجوَّز ابن عاشور كونَ (ما) في الآية مصدرية، والتقدير: من إشراككم (۱).

<sup>(</sup>١) انظر: التحرير والتنوير (٢/٢٣)

المسألة الثانية: الدلائل العقيدة المستفادة من قوله تعالى: ﴿ إِلَّا أَن يَشَاءَ رَبِّي شَيّْا ﴾ [الأنعام: ٨٠]، وينتظم الكلام عليها تحت الأوجه الثلاثة: الوجه الأول: ذكر بعض أهل التفسير أن عموم معنى الآية يحتمل المعانى الآتية (١):

أحدها: يحتمل لا أخاف إلا إن عصيت ربي شيئًا، فعند ذلك أخاف، وأما إذا هداني ربي فإني لا أخاف بتركى عبادتهم.

الثاني: ﴿ إِلَّا أَن يَشَاءَ رَبِّ ﴾ إلا أن يبتليني ربي بشيء من المعصية، فعند ذلك أكون في مشيئته؛ إن شاء عذبني وإن شاء لم يعذبني.

الثالث: وهو أنه خاف أن يضله الله تعالى بعد الهدى؛ فقد جاء عن مقاتل بن سليمان (ت٥٠ه) أنه قال في تفسير هذه الآية: ﴿وَلَا أَخَافُ مَا تُشْرِكُونَ بِهِيٓ [الأنعام: ٨٠]، يعني بِالله من الآلهة، وهي لا تسمع وَلا تبصر شيئًا، وَلا تنفع وَلا تضر، وتنحتونها بأيديكم: ﴿إِلَّا أَن يَشَاءَ رَبِّي شَيئًا﴾ [الأنعام: ٨٠]، فيضلني عن الهدى فأخاف من آلهتكم أن تصيبني بسوء (٢)، وبنحو هذا المعنى قاله جماعة من أهل التفسير، وهو الخوف من الضلال بعد الهدى (٣).

<sup>(</sup>۱) انظر: التفسير الوسيط للقرآن الكريم لمحمد سيد طنطاوي (۱۱۳/۵)، والوجيز في تفسير الكتاب العزيز للواحدي (ص٣٦٣)، وإيجاز البيان عن معانى القرآن للنيسابوري (٢٠٠/١).

<sup>(</sup>۲) انظر: تفسير مقاتل بن سليمان (۷۲/۱، ۵۷۳).

<sup>(</sup>٣) انظر: بحر العلوم للسمرقندي (٢/٣/١).

ومما يؤيد هذا المعنى -وهو فائدة جليلة القدر-وهي أن الأنبياء - عليم يكونوا آمنين على أنفسهم بالعصمة عن الزلات التي لديها يخاف زواد ما أنعموا به وإن ظهرت عصمتهم اليوم عندنا، ألا ترى إلى قصة إبراهيم - عَلَيْتُلِلاً -عند محاجة قومه قال: ﴿ أَتُكَ جُونِي فِي اللّهِ وَقَدُ هَدَانَ وَلَا أَخَافُ مَا تُشْرِكُونَ بِهِ وَإِلّا أَن يَشَاءَ رَبِي شَيّا ﴾ [الأنعام: ١٨]، وقال: ﴿ وَالجَنْبَنِي وَيَنِي اللّهُ عَنْ بُدَ الْأَصْنَامَ ﴿ وَهَا لِمعامِي حتى فزع إلى الدعاء، وقال في قصة شعيب - يُستكى بما ابتُلِي به أهل المعاصي حتى فزع إلى الدعاء، وقال في قصة شعيب - عَلَيْتُ لِلاً -:

[الأعراف: ٨٩]، وقال في قصة يوسف - عَلَيْتُلِارٌ -: ﴿ مَا كَانَ لِيَأْخُذَ أَخَاهُ فِي دِينِ ٱلْمَلِكِ إِلَّا أَن يَشَاءَ ٱللَّهُ ﴾ [يوسف: ٧٦]، فثبت أنه لم يتبيّن لهم حقيقة العصمة عن الوقوع في الزلات التي تزيل النعم.

الوجه الثاني: اختلف أهل العلم في حقيقة الاستثناء في هذه الآية، هل هو استثناء متصل أم منقطع؟ على قولين (١):

القول الأول: أن الاستثناء هاهنا متصل، وزعم بعض أهل العلم أنه أظهر الأقوال، إلا أن القائلين بهذا القول اختلفوا في المستثنى منه:

<sup>(</sup>۱) انظر: الدر المصون في علوم الكتاب المكنون للسمين الحلبي (۲۱/٥)، وإيجاز البيان عن معاني القرآن للنيسابوري (۲۰۰/۱)، والجامع لإحكام القرآن للقرطبي (۲۹/۷)، والتسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي (۲۲۷/۱)، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير (۲۲۳/۳).

أ-فجعله بعضهم زمانًا، والمعنى: إلا وقت مشيئة ربي شيئًا يخاف، وحذف الوقت؛ أي: لا أخاف معبوداتِكم في وقتٍ قطّ؛ لأنها لا تقدر على منفعتى ولا مَضَرَّتي إلا إن شاء ربي.

ب-وجَعَلَه بعضهم حالًا، وتقديره: إلا في حال مشيئة ربي؛ أي: لا أخافها في كل حال إلا في هذه الحال.

القول الثاني: أن الاستثناء هاهنا منقطع، وقد ذهب إليه كثير من أهل العلم، وممَّن ذهب إلى انقطاعه: ابن عطية، وأبو البقاء (ت٢١٦ه) في أحد السوجهين، والسمعاني (ت٤٨٩ه)، والبغوي (ت٢١٥ه)، والقرطبي السوجهين، وابن كثير (ت٤٧٧ه)، وغيرهم، ثم ذكروا في تقديره معاني، فقال بعضهم: تقديره: "لكن مشيئة الله إياي بضرِّ أخاف"، وقال ابن عطية: "استثناء ليس من الأول، ولما كانت قوة الكلام أنه لا يخاف ضرًّا استثنى مشيئة ربه في أن يريده بضرِّ "

وقال السمعاني (ت٤٨٩هـ):" لكن إن شاء ربي أن يأخذي بشيء، أو يعذّبني بجرمي؛ فله ذلك"(٢).

وقال البغوي (ت ١٦٥هـ): " لكن إن يشأ ربي شيئًا أي سوء، فيكون ما شاء"(7).

<sup>(</sup>١) المحرر الوجيز لابن عطية (٢/٣١٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير السمعاني (٢/٢١).

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير البغوي (١٦٣/٣).

الوجه الثالث: تكلم بعض أهل العلم عن قوله تعالى: ﴿شَيْعًا ﴾ [الأنعام: ٨٠]، فقال: يجوز فيه وجهان، أظهرهما: أنه منصوب على المصدر، تقديره: إلا أن يشاء ربي شيئًا من المشيئة.

والثاني: أنه مفعول به ليشاء، وإنما كان الأولُ أظهرَ لوجهين:

أحدهما: أن الكلام المؤكّد أقوى وأثبتُ في النفس من غير المؤكّد.

والثاني: أنه قد تقد م أن مفعول المشيئة والإِرادة لا يُذْكران إلا إذا كان فيهما غرابة كقوله:

ولو شِئْتُ أَنْ أبكي دمًا لبَكَيْتُه (١).

<sup>(</sup>١) انظر: الدر المصون في علوم الكتاب المكنون للسمين الحلبي (٢١/٥).

المبحث السادس: الدلالات العقدية المستفادة من أسلوب النفي في قوله تعالى: ﴿ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَمْ يَلْسِسُواْ إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ ﴾ [الأنعام: ١٨].

وردت هذه الآية في سياق مناظرة ومحاجة إبراهيم لأبيه وقومه، وكانوا يعبدون الكواكب، ويشركونها مع الله تعالى في العبادة، وجاء موضعها في آخر المحاجة والمناظرة، وتمام الآية: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَمْ يَلْسِسُواْ إِيمَنَهُم بِظُلْمٍ أَوْلَايِكَ لَهُمُ ٱلْأَمْنُ وَهُم مُّهَ تَدُونَ ﴿ وَالْمَعام: ٨٢].

وقد ورد في وسط الآية نفي صريح، استعمل فيه الأداة (لم)، وهي من حروف النفي الصريح، وهي أم الباب، وأكثر الأدوات استعمالًا، وقد دخلت على الجملة الفعلية، وبالتحديد دخلت على الفعل المضارع: (يلبسوا)، والمنفي هو: اختلاط الظلم بالإيمان، "وهو هنا مجاز في العمل بشيئين متشابهين في وقت واحد، شبه بخلط الأجسام كما في قوله: ﴿ وَلَا تَلْبِسُوا الْخُقَ مَتشابهين أَلْبُطُلِ اللَّهِ وَقَدَ واحد، شبه بخلط الأجسام كما في قوله: ﴿ وَلَا تَلْبِسُوا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

والمعنى الإجمالي للآية: أي أن الذين أخلصوا العبادة لله وحده لا شريك له، ولم يشركوا بربهم شيئًا هم الأمنون المهتدون في الدنيا والآخرة (٢).

الدلالات العقدية: أما عن الدلالات العقدية المستفادة من الآية فتظهر من خلال المسائل الآتية:

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير لابن عاشور (٣٣٢/٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير القرآن العظيم لابن كثير (١٠٣٢/٢).

المسألة الأولى: جملة: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَمْ يَلْسِسُواْ إِيمَنَهُم بِظُلْمِ ﴾ هـل هـي من قول الله تعالى؛ فصلًا في القضاء بين إبراهيم وقومه، أم من قول إبراهيم عَلَيْتُ إِلَّهُ -، أم من قول قومه؟ اختلف في ذلك على أقوال:

القول الأول: أن هذا فصل القضاء من الله وهو بين إبراهيم - عَلَيْتُ لِهُ وَ وَبِينَ مِن حَاجَّهُ مِن قومه من أهل الشرك بالله، فهو قول من الله - عَلَقُ ابتداء حكم فصل عام لوقت محاجة إبراهيم وغيره، ولكل مؤمن تقدّم أو تأخر (١).

فقال لهم إبراهيم - عَلَيْتُلِارْ -: ﴿ وَكَيْفَ أَخَافُ مَا أَشْرَكَ تُمْ وَلَا تَخَافُونَ أَنَكُمْ أَشْرَكُ تُم وَلَلَيْهِ مَا لَمْ يُنَزِلْ بِهِ عَلَيْكُمْ سُلُطَنَأَ فَأَيُ ٱلْفَرِيقَيْنِ أَحَقُ الله سبحانه هذا بِ الْأَمْنِ إِن كُنتُمْ تَعَلَمُونَ ﴿ وَلاَنعام: ٨١]، وقد فَصَل الله سبحانه هذا الحكم وبيَّنه، فقال: الذين وحدَّوا الله وأخلصوا في عبادتهم له، ولم يخلطوا توحيدهم بشرك هم أحقُ الناس بالأمن المطلق في الدنيا والآخرة، بخلاف المشركين؛ فإنَّ الخوف والوجل ملازم لهم في الدنيا والآخرة (٢).

القول الثاني: أنها من قول قوم إبراهيم -عَلَيْتُلِاز-جوابًا عليه حين سأل عن أحقيّة أحد الفريقين بالأمن؛ فأجابوا بأنَّ الموحدين الذين يلبسون توحيدهم بشرك هم أحقُّ الناس بذلك، ويكون هذا من جنس الحجة التي

<sup>(</sup>۱) انظر: جامع البيان في تأويل القرآن للطبري (٣٦٨/٩)، والمحرر الوجيز لابن عطية (٣١٦/٢)، والتحرير والتنوير لابن عاشور (٣٣٢/٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: جامع البيان في تأويل القرآن للطبري (٣٦٨/٩).

آتاها الله تعالى إبراهيم على قومه؛ إذ حصل لديهم انفكاك بين جهة التأصيل وجهة التنزيل (١).

واعترض على هذا القول بأنه لا يصح؛ لأن الشأن في ذلك أن يقال: قال الذين آمنوا إلخ، ولأنه لوكان من قول قومه لما استمر بهم الضلال والمكابرة إلى حد أن ألقوا إبراهيم في النار (٢).

القول الثالث: أن هذا القول هو من قول إبراهيم -عَالَيَنَا وَ القومه، فهي من الحجة التي أوتيها (٣)، كما قال تعالى: ﴿ وَتِلْكَ حُجَّتُنَا عَاتَيْنَاهَا فِهِي من الحجة التي أوتيها (٣)، كما قال تعالى: ﴿ وَتِلْكَ حُجَّتُنَا عَاتَيْنَاهَا إِبْرَهِيمَ عَلَى قَوْمِةً وَنَرْفَعُ دَرَجَاتٍ مَّن نَشَاأً إِنَّ رَبَّكَ حَكِيمٌ عَلِيمٌ شَهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيمٌ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عام: ٨٣].

وهذا قول جمهور المفسرين (٤)، فيكون جَوَابًا مِنْهُ عَنْ قَوْلِهِ: ﴿ فَأَيُّ الْفَرِيقَيْنِ أَحَقُّ بِٱلْأَمْنِ إِن كُنتُمْ تَعَلَمُونَ ﴿ [الأنعام: ٨١]، "تولى جواب استفهامه بنفسه ولم ينتظر جوابهم؛ لكون الجواب مما لا يسع المسؤول إلا أن يجيب بمثله، وهو تبكيت لهم. قال ابن عباس (ت٨٦هـ): كما يسأل

<sup>(</sup>١) انظر: جامع البيان في تأويل القرآن للطبري (٣٦٩/٩)، والمحرر الوجيز لابن عطية (٣١٥/٢، ٢١٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: التحرير والتنوير لابن عاشور (٣٣٢/٧).

<sup>(</sup>٣) انظر: المحرر الوجيز لابن عطية (٣١٥/٢).

<sup>(</sup>٤) حكى ذلك عن الجمهور: ابن عاشور كما في التحرير والتنوير (٣٣١/٧).

العالم ويجيب نفسه بنفسه، أي بقوله: «فإن قلت قلت». وله نظائر في هذه السورة"(١).

فهذا أهم الأقوال تحت المسألة، وقد اكتفى ابن جرير (ت٣١٠هـ) بذكر القولين الأولين، ورجّح الأول منهما، فقال - على الله تعالى عن أولى القولين في ذلك عندي بالصواب قول من قال: هذا خبر من الله تعالى عن أولى الفريقين بالأمن، وفصل قضاء منه بين إبراهيم - وبين قومه، وذلك أن لو كان من قول قوم إبراهيم الذين كانوا يعبدون الأوثان ويشركونها في عبادة الله، لكانوا قد أقرّوا بالتوحيد، واتبعوا إبراهيم على ما كانوا يخالفونه فيه من التوحيد، ولكنه كما ذكرت من تأويله بدءًا" (٢).

المسألة الثانية: معنى الظلم الوارد في الآية: اختلف أهل العلم في تفسير الظلم الوارد في الآية إلى أقوال:

القول الأول: أنه الشرك بالله تعالى؛ أي: الشرك الأكبر، وتنوَّعت عبارات أهل العلم في ذلك، فمنهم من قال: الشرك، أو الكفر، أو عبادة غير الله تعالى، أو عبادة الأوثان<sup>(٣)</sup>، وكلها من باب التنويع في العبارات، وهي تدخل تحت معنى واحد: وهو الشرك بالله تعالى.

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير لابن عاشور (٣٣١/٧).

<sup>(</sup>٢) جامع البيان في تأويل القرآن (٣٦٩/٩)

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير مجاهد (ص٣٦٥)، وتفسير مقاتل بن سليمان (ص٥٧٣)، وتفسير عبد الرزاق (٣٦٨/٩)، وجامع البيان في تأويل القرآن للطبري (٣٦٨/٩)، والمحرر الوجيز لابن عطية (٢/٥٦).

"وحمله على هذا المعنى هو الملائم لاستعارة اسم الخلط لهذا المعنى؛ لأن الإيمان بالله وإشراك غيره في ذلك كلاهما من جنس واحد، وهو اعتقاد الربوبية فهما متماثلان، وذلك أظهر في وجه الشبه؛ لأن شأن الأجسام المتماثلة أن يكون اختلاطها أشد؛ فإن التشابه أقوى أحوال التشبيه عند أهل البيان. والمعنى: الذين آمنوا بالله ولم يشركوا به غيره في العبادة"(").

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب: الإيمان، باب: ظلم دون ظلم، رقم الحديث: (٤٧٧٦)، ومسلم، كتاب: الإيمان، باب: صدق الإيمان وإخلاصه، رقم الحديث: (١٢٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب: أحاديث الأنبياء، باب: قول الله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ ءَاتَيْنَا لُقَمَنَ ٱلْحِكُمَةَ أَنِ ٱشۡكُو لِلَّهِ ﴾، رقم الحديث: (٣٤٢٩).

<sup>(</sup>٣) التحرير والتنوير لابن عاشور (٣٣٣/٧).

وهذا القول هو الذي صوّبه الإمام ابن جرير الطبري (ت٣١٠ه) - هذا القول: "وأولى القولين بالصحة في ذلك: ما صحَّ به الخبر عن رسول الله عند. وهو الخبر الذي رواه ابن مسعود عنه أنه قال: «الظلم الذي ذكره الله تعالى في هذا الموضع هو الشرك»"(١).

وممن رجّع هذا القول: الإمام الشوكاني (ت ١٢٠٠ه) - المخلفه والإمام محمد بن عبد الوهاب (١٢٠٦ه)، وعليه جماعة من أهل العلم المعاصرين؛ كالعلامة محمد بن صالح العثيمين (ت ١٢٠١ه)، والعلامة صالح الفوزان، والعلامة صالح آل الشيخ، وغيرهم، رحم الله الميتين منهم، وحفظ الله الأحياء (٢).

وعقد الإمام محمد بن عبد الوهاب (ت٢٦٦ه) - عَلَّالَكُهُ-بابًا في كتابه النفيس: (كتاب التوحيد) عنونه بقوله: باب فضل التوحيد وما يكفّر من الذنوب، وقول الله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَمْ يَلْهِسُواْ إِيمَنَهُم بِظُلْمٍ أَوْلَاَيِكَ لَهُمُ ٱلْأَمْنُ وَهُم مُّهُ تَدُونَ ﴿ وَلَا نعام: ١٨] (٣).

<sup>(</sup>١) جامع البيان في تأويل القرآن (٣٧٨/٩)

<sup>(</sup>۲) انظر: فتح القدير للشوكاني (۲/١٥٤)، وكتاب التوحيد الذي هو حق الله على العبيد لمحمد بن عبد الوهاب (ص١٢)، والقول المفيد على كتاب التوحيد لابن عثيمين (٦١/١، ٦٢)، وإعانة المستفيد بشرح كتاب التوحيد لصالح الفوزان (٤٨/١)، والتمهيد لشرح كتاب التوحيد لصالح آل الشيخ (ص٣٣-٢٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: كتاب التوحيد الذي هو حق الله على العبيد (ص١٢).

قال الشيخ ابن عثيمين (ت١٤٢١هـ) - عَظَلْكُهُ-: "قوله: (بظلم): الظلم هنا ما يقابل الإيمان، وهو الشرك..."(١).

وكان مما قرّه الشيخ الصالح آل الشيخ حفظه الله -تحت شرحه للباب-أنه ذكر أن الظلم هنا هو الشرك، كما جاء في تفسير ذلك في الصحيحين من حديث ابن مسعود، فالظلم هنا -في مراد الشارع -: هو الشرك، فيكون مقصود الشيخ من إيراد هذه الآية تحت هذا الباب: بيان فضل من آمن ووحّد، ولم يلبس إيمانه وتوحيده بشرك، وأن له الأمن التام، والاهتداء التام، فهذا هو وجه مناسبة الآية للباب، ومعنى الآية: الذين آمنوا ولم يلبسوا إيماضم بشرك أولئك لهم الأمن وهم مهتدون (٢).

مع التنبيه: أنه كلما وجد نقص في التوحيد بغشيان العبد بعض أنواع الظلم الذي هو الشرك، إما الشرك الأصغر، أو الشرك الخفي، وسائر أنواع الشرك، ونحو ذلك، ذهب منه من الأمن والاهتداء بقدر ذلك، وهذا من جهة تفسير الظلم بأنه الشرك<sup>(٦)</sup>، فأهل هذا القول يرون أن الذنوب والمعاصي لها تأثير ظاهر في حصول الأمن والاهتداء التام في الدنيا والآخرة، ويفرّقون بين الأمن المطلق التام الكامل، ومطلق الأمن؛ وذلك جمعًا بين النصوص والأدلة، مع عدم وجود التعارض بينها.

<sup>(</sup>١) كتاب التوحيد الذي هو حق الله على العبيد (ص١٢).

<sup>(</sup>٢) انظر: التمهيد لشرح كتاب التوحيد (ص٢٦، ٢٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: التمهيد لشرح كتاب التوحيد (ص٢٥).

ولهذا قرر العلامة صالح الفوزان -حفظه الله مع قوله: إن المراد بالظلم هنا: الشرك -أن الذين سلِموا من الشرك لهم الأمن؛ إما الأمن المطلق وإما مطلق الأمن، والأمن المطلق هو الذي ليس معه عذاب، وأما مطلق الأمن فهذا الذي قد يكون معه شيء من العذاب على حسب الذنوب، فالحاصل: أن أهل التوحيد لهم الأمن بلا شك، ولكن قد يكون أمنًا مطلقًا، وقد يكون مطلق أمن، هذا هو الجواب الصحيح عن هذه المسألة كما قال (۱).

القول الثاني: أن الظلم عام يشمل جميع أنواع الظلم؛ أي معنى ذلك: ولم يخلطوا إِمَا هُمُ بِأِي شَيْءٍ مِنْ مَعَانِي الظُّلْمِ، وذلك فِعْلُ المنهيات، أَوْ تَرْكُ المأمورات، وَقَالُوا: الْآيَةُ عَلَى الْعُمُومِ؛ لأَنَّ اللَّهَ لَمْ يَخُصَّ بِهِ مَعْنَى مِنْ مَعَانِي الظُّلْمِ (٢).

ولأَنَّ الْمَعْصِيَةَ ظُلْمٌ لِلنَّفْسِ كَمَا فِي قوله تعالى: ﴿ فَلَا تَظْلِمُواْ فِيهِ تَ الْمُعْصِيَةَ ظُلْمُ لِلنَّفْسِ كَمَا فِي قوله تعالى: ﴿ فَلَا تَظْلِمُواْ فِيهِ تَ النَّهِ الْمُعْصِيَةَ ظُلْمٌ لِلنَّفْسِ كَمَ اللهِ التَّهِ الْمُعْصِيَةَ طُلُمُ اللهِ التَّهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ

واستُشكل هذا القول بأن يكون المعنى: أن لا أَمْنَ فِي الْآخِرَةِ إِلَّا لِمَنْ لَقِيَ اللهَ وَلَيس عليه ذَنْبَ؟ لَمْ يَعْصِ اللهَ لا فِي صَغِيرَةٍ وَلا كبِيرَةٍ، وَإِلَّا لِمَنْ لَقِيَ اللهَ وَلَيس عليه ذَنْبَ؟

فأجابوا: أنَّ الآية ليست عامَّة، بل مخصوصةٌ بإبراهيم -عَلَيْتُلاِرِّ -، أمَّا غيره فإنَّه إذا قدم على الله تعالى يوم القيامة ولم يقع في الشرك الأكبر، بل وقع

<sup>(</sup>۱) انظر: إعانة المستفيد (1/1)، والقول المفيد (1/1).

<sup>(</sup>٢) انظر: جامع البيان في تأويل القرآن للطبري (٣٧٧/٩).

فيما دونه من الذنوب، ولم يتب منها قبل الموت فإنَّه تحت مشيئة الله تعالى؛ إنْ شاء عذبه وإن شاء عفا عنه (١).

قَالُوا: وذلك قول جماعة من السلف، وإن كانوا مختلفين في المعنيّ بالآية، فقال بعضهم: عُني بما إبراهيم - عَلَيْتُلارٌ -، روي ذلك عن علي بن أبي طالب - عنى -، وقال بعضهم: عنى بما المهاجرين من أصحاب رسول الله عكرمة (ت٥٠ ١هـ) عَلَيْكُلُلُهُ (٢).

عن على بن أبي طالب - على على بن أبي طالب - على الله على على الله على على على الله على على الله على على الله على على الله على اله

وقال عكرمة (ت٥٠٥ه) - عَظْلَقَهُ: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَمْ يَلْمِسُواْ إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ أُولَانِينَ ءَامَنُواْ وَلَمْ يَلْمِسُواْ إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ أُولَانِيكَ لَهُمُ ٱلْأَمْنُ وَهُم مُّهَ تَدُونَ ﴿ ﴾ [الأنعام: ٨٢] قَالَ: "هِيَ لِمَنْ هَاجَرَ إِلَى الْمَدِينَةِ" (٤٠).

وممن رجح هذا القول: شيخ الإسلام ابن تيمية (ت٧٢٨هـ) - المخطفة والشيخ سليمان بن عبد الله، وغيرهما، فقرر شيخ الإسلام ابن تيمية (ت٨٢٨هـ) - المخطفة -: "أن الذين شقّ ذلك عليهم ظنوا: أن الظلم المشروط هو ظلم العبد نفسه، وأنه لا يكون الأمن والاهتداء إلا لمن لم يظلم نفسه؛ فشقّ ذلك عليهم فبيّن النبي - المحاجم ما دهّم على أن الشرك ظلمٌ في كتاب

<sup>(</sup>١) انظر: جامع البيان في تأويل القرآن للطبري (٣٧٧/٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: جامع البيان في تأويل القرآن للطبري (٣٧٧/٩)، والمحرر الوجيز لابن عطية (٣١٥/٢).

<sup>(7)</sup> جامع البيان في تأويل القرآن للطبري (9/7).

<sup>(</sup>٤) جامع البيان في تأويل القرآن للطبري (٣٧٨/٩).

الله تعالى. وحينئذٍ فلا يحصل الأمن والاهتداء إلا لمن لم يلبس إيمانه بهذا الظلم، ومن لم يلبس إيمانه به كان من أهل الأمن والاهتداء، كما كان من أهل الاصطفاء في قوله: ﴿ وَأَنَا ٱلْكِتَبَ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْنَا ﴾ [فاطر: ٣٦] إلى قوله: ﴿ جَنَّتُ عَدْنِ يَدْخُلُونَهَا ﴾ [فاطر: ٣٣]، فمن سلم من أجناس الظلم الثلاثة؛ كان له الأمن التام والاهتداء التام. ومن لم يسلم من ظلمه نفسه؛ كان له الأمن والاهتداء مطلقًا بمعنى أنه لا بد أن يدخل الجنة كما وعد بذلك في الآية الأخرى، وقد هداه إلى الصراط المستقيم الذي تكون عاقبته فيه إلى الجنة ويحصل له من نقص الأمن والاهتداء بحسب ما نقص من إيمانه بظلمه نفسه.

وليس مراد النبي - التوله: ((إنما هو الشرك)) أن من لم يشرك الشرك الأكبر يكون له الأمن التام والاهتداء التام، فإن أحاديثه الكثيرة مع نصوص القرآن تبين أن أهل الكبائر معرّضون للخوف لم يحصل لهم الأمن التام ولا الاهتداء التام الذي يكونون به مهتدين إلى الصراط المستقيم صراط الذين أنعم الله عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين من غير عذاب يحصل لهم، بل معهم أصل الاهتداء إلى هذا الصراط، ومعهم أصل نعمة الله عليهم، ولا بد لهم من دخول الجنة. وقول النبي - الدنيا والشرك الأكبر فمقصوده أن من لم يكن من أهله فهو آمنٌ مما وعد به المشركون من عذاب الدنيا والآخرة وهو مهتد إلى ذلك. وإن كان مراده المشركون من عذاب الدنيا والآخرة وهو مهتد إلى ذلك. وإن كان مراده جنس الشرك، فيقال: ظلم العبد نفسه ، كبخله - لحب المال - ببعض الواجب هو شركٌ أصغر، وحبه ما يبغضه الله حتى يكون يقدم هواه على مجبة الله شركٌ

أصغر ونحو ذلك. فهذا صاحبه قد فاته من الأمن والاهتداء بحسبه، ولهذا كان السلف يدخلون الذنوب في هذا الظلم بهذا الاعتبار "(١).

وحمل الزمخشري الظلم على ما يشمل المعاصي؛ لأن المعصية ظلم للنفس كما في قوله تعالى: ﴿ فَلَا تَظْلِمُواْ فِيهِنَ أَنفُسَكُمْ ﴾ [التوبة: ٣٦] تأويلًا للآية على عقائد الاعتزال؛ لأن العاصي غير آمن من الخلود في النار، فهو كالكافر مساوٍ في ذلك عندهم، مع أنه جعل قوله: الذين آمنوا ولم يلبسوا إلى آخره من كلام إبراهيم (٢).

والراجح من القولين: هو القول الأول؛ وذلك لما جاء في تفسيره في الأحاديث الصحيحة، كما تقدّم من حديث عبد الله بن مسعود وغيرها، وكذلك لقول كثير من الصحابة ورَضَوَالِلَّهُ عَنْهُمُ ، وهو الذي كما تقدّم دهب إليه إمام الدعوة محمد عبد الوهاب (ت٢٠٦ه)، ورجّحه جماعة من أهل التحقيق، كالعلامة ابن عثيمين (ت٢٤٢١ه)، والشيخ صالح آل الشيخ، وغيرهما.

وأما عن الجواب عن العموم الوارد في الآية، فإن العموم إما أنْ يكون مخصوصًا، أو يكون مرادًا به الخصوص، والوارد في الآية هو العموم المراد به الخصوص، وهو الذي أراد الشيخ محمد بن عبد الوهاب (ت٢٠٦ه) إيراد وجه دلالته من الآية، فالظلم يشمل ما يتعلق بحق الله، وما يتعلق بحق النفى، وما يتعلق بحق النفى فيُفيد

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۸۰/۷).

<sup>(</sup>٢) انظر: الكشاف للزمخشري (٤٣/٢).

العموم، والعموم مرادٌ به خصوص أحد أنواع الظلم، وهو المتعلق بحق الله تعالى، ويكون بالشرك به، ويعم سائر أنواعه، وبذلك يستقيم الاستدلال بالآية، ويكون معناها: الذين وحَدوا، ولم يلبسوا توحيدهم بنوع من أنواع الشرك<sup>(۱)</sup>.

وأما على القول الثاني - كما ذكر ذلك الشيخ صالح آل الشيخ حفظه الله-: أنه إذا فسر الظلم بأنه جميع أنوع الظلم - كما ذكر ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية (ت٧٢٨هـ)-فإنه يكون -على هذا التفسير-مقابلة بين الأمن والاهتداء، وبين حصول الظلم، فكلما انتفى الظلم: وُجد الأمن والاهتداء، وكلما كمل التوحيد وانتفت المعصية: عظم الأمن والاهتداء، وإذا الظلم: قَلَّ الأمنُ واهتداء بحسب ذلك (٢).

وأما ما ذهب إليه الزمخشري المعتزلي (ت٥٣٨ه)، وهو قوله: إن كان محكيًا من كلام إبراهيم -عَلَيْتُ الله على يصح تفسير الظلم باقتراف المعاصي والآثام؛ لأنَّ ذلك قد وقع قبل أن يُبعث بشريعة؛ إذ لم يكن إبراهيم حينئذ إلا داعيًا للتوحيد، وإنْ كان قد حُكي عن غيره، فلا يستقيم كذلك تفسيره بالإثم والخطيئة؛ إذ قول إبراهيم عقيبه المراد منه تأكيد قوله وتفسيره "، وهذا القول إنما بناه على أصله الفاسد في القول بتخليد أهل المعاصي في النار، وهذا قول فاسد، مخالف للكتاب والسُّنَة والإجماع، وما بني على فاسد فهو فاسد.

<sup>(</sup>١) انظر: التمهيد لشرح كتاب التوحيد (ص٢٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: التمهيد لشرح كتاب التوحيد (ص٢٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: الكشاف (٢/٠٤-٥٥).

قال الشوكاني (ت ١٢٥٠ه) - عَلَّكُهُ: "والعجب من صاحب الكشاف حيث يقول في تفسير هذه الآية: وأبي تفسير الظلم بالكفر لفظ اللبس، وهو لا يدري أن الصادق المصدوق قد فسَّرها بهذا، وإذا جاء نهر الله بطل نهر معقل"(١).

<sup>(</sup>١) فتح القدير (٢/٤٥١).

المبحث السابع: الدلالات العقدية المستفادة من أسلوب النفي في قوله تعالى: ﴿فَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيَظَلِمَهُمْ وَلَاكِن كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظَلِمُونَ ۞ [التوبة: ٧٠]

جاءت هذه الآية في سياق تحذير المنافقين من أنْ يصيبهم ما أصاب الأمم السابقة التي كذبت رسلها، قال سبحانه: ﴿ أَلَمْ يَأْتِهِمْ نَبَأُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ قَوْمِ نُوحٍ وَعَادٍ وَثَمُودَ وَقَوْمِ إِبْرَهِيمَ وَأَصْحَلِ مَدْيَنَ وَٱلْمُؤْتَفِكَتِ مَنْ اللّهُ لِيُطْلِمُهُمْ وَلَكِن كَانُوا أَنفُسَهُمْ اللّهُ لِيُطْلِمُونَ فَهَا كَانَ ٱللّهُ لِيَطْلِمُهُمْ وَلَكِن كَانُوا أَنفُسَهُمْ وَلَكِن كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَطْلِمُونَ فَهَا كَانَ ٱللّهُ لِيَطْلِمُونَ فَهَا العذاب: يَظْلِمُونَ فَهَ [التوبة: ٧٠]، ومن تلك الأمم المكذبة التي أصابحا العذاب: قوم إبراهيم عَليَتُهِرْ.

وقد ورد في آخر الآية نفي صريح، استُعْمِل فيه الأداة (ما)، وهذه الأداة إحدى أدوات النفي الصريح، وقد دخلت هُنا على جملة فعلية، ودخلت بالتحديد على الفعل الماضي: (كَانَ)، والمنفي هو: وقوع الظلم من الله تعالى على تلك الأقوام المذكورة في الآية، فأفادت قوة النفي ومباعدة المنفي، فالنفي إذا وقع بعد كَوْنٍ منفيٍّ، واقترن بلام الجحود؛ فإنَّه يُفيد انتفاء الظلم بأقوى الوجوه وأبلغها (۱).

والمعنى الإجمالي للآية: أنَّ الله -سبحانه-لم يظلم تلك الأمم المكذبة لرسلها لما أنزل بهم العذاب والهلاك؛ لأنه أقام عليهم الحجة بإرسال الرسل

<sup>(</sup>١) انظر: التحرير والتنوير لابن عاشور (١٠/٢٦٢).

ليحصل الإنذار، ولكنهم هم الذين ظلموا أنفسهم لما كفروا بالله تعالى وكذَّبوا رسله(١).

الدلالات العقدية: أما عن الدلالات العقدية المستفادة فتظهر من خلال المسألة الآتية:

مسألة: نفى وقوع الظلم مطلقًا عن الله تعالى:

قضية تنزيه الله تعالى عن الظلم قد استفاضت النصوص بذكرها، فالله تعالى يقول: ﴿ وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴿ وَالْكَهِفَ ٤٩]، ويقول: ﴿ وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴿ وَالْكَهِفَ ٤٩]، ويقول: ﴿ وَلَا يَظْلِمُ النَّاسَ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُ النَّاسَ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴿ وَيقول: ﴿ وَقُضِى وَيقول: ﴿ وَقُضِى وَيقول: ﴿ وَقُضِى النساء: ٤٠]، ويقول: ﴿ وَقُضِى بَيْنَهُم بِالْقِسُطِ وَهُمْ لَا يُظْلِمُونَ ﴿ وَهُ السّاء: ٤٥]، ويقول: ﴿ وَمَا رَبُّكَ بَيْنَهُم بِالْقِسُطِ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴿ وَهُ اللّهِ اللّه عَلَى كثيرة (٢).

ونفي الظلم عن الله تعالى يستلزم إثبات كمال ضده من العدل، ذلك أنَّ النفي المحضَ الذي لا يتضمن الإثبات عدمٌ محضٌ، والعدمُ المحضُ ليس بشيءٍ، فضلًا عن أنْ يكون كمالًا ومدحًا أو مستلزمًا لهما؛ لأنه عدمٌ، والكمال منوطٌ بالمعاني الوجودية، قال شيخ الإسلام ابن تيمية (ت٧٢٨هـ): "والصفاتُ السلبيَّةُ إنما تكون كمالًا إذا تضمَّنتُ أمورًا وجوديّة" (").

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير القرآن العظيم لابن كثير (١٧٤/٤)، وفتح القدير للشوكاني (٤٣٤/٢).

<sup>(</sup>۲) انظر: مجموع الفتاوي لابن تيمية (۸/۸).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي لابن تيمية (١٤٤/١٧).

ولما تعددت مقالات الطوائف الإسلامية في معنى الظلم؛ استدعى ذلك تحرير القول في مفهومه لغة وشرعًا.

فالظلم في لغة العرب يرجع أصل مادته إلى معنيين اثنين (١):

من الظلمة، وهي خلاف الضياء والنور، وجمعها: ظُلَم وظُلُمات، والظلام: اسم الظلمة.

وضع الشيء غير موضعه، ومن الأمثال السائرة عند العرب: من أشبه أباه فما ظلم.

والظلم في الشريعة موافق للمعنى اللغوي، وهو: وضع الشيء في غير موضعه، وهو الظلم المنفي عن الله في ، وهو الذي عليه أهل السُّنَّة والجماعة، قال ابن بطة: "الظلم عند أهل السُّنَّة: هو وضع الشيء في غير موضعه" (٢).

وما يُذكر في تفاسير السلف في آيات نفي الظلم عن الله تعالى يرجع إلى هذا المعنى، وربما تجدُ بعضهم يُفسِّر الظلم ببعض أفراده وصُوره، كقولهم: هو أن يترك حسنات المحسن فلا يجزيه بها، أو يعاقب البريء على ما ذنب لم يفعله، أو يعاقب أحدًا بذنب غيره، أو يحكم بين الناس بغير القسط<sup>(٦)</sup>.

<sup>(</sup>۱) انظر: تهذیب اللغة للأزهري (۲۷٤/۱٤)، ومقاییس اللغة لابن فارس (۲۸/۳٤)، والمصباح المنير للفيومي (۳۸٦/۲).

<sup>(</sup>٢) الإبانة الكبرى (١٩٧/٣)، وانظر: منهاج السنة النبوية لابن تيمية (١٣٩/١)، وشفاء العليل في مسائل القضاء والقدر والحكمة والتعليل لابن القيم (٨٢/٢).

<sup>(</sup>٣) انظر: مجموع الفتاوي لابن تيمية (١٤٦/١٨).

والظلم بهذا المعنى المذكور داخل تحت قدرة الله تعالى؛ إذ إنه ممكن ومُتَصوّر الوجود، إلا أنَّ الظلم لمَّاكان صفة نقصٍ مطلق فإنَّ الله تعالى قد تنزَّه عنه، قال شيخ الإسلام ابن تيمية (ت٧٢٨ه): "وقالت طائفة: بل الظلم مقدور ممكن، والله تعالى منزه؛ لا يفعله لعدله، ولهذا مدح الله نفسه، حيث أخبر أنه لا يظلم الناس شيئًا، والمدح إنما يكون بترك المقدور عليه لا بترك الممتنع ... وهذا القول قول أكثر أهل السُّنَّة، والمثبتين للقدر من أهل الحديث، والتفسير، والفقه، والكلام، والتصوُّف من أتباع الأئمة الأربعة، وغيرهم "(۱).

وقد اتفقت طوائف المسلمين على كون الله تعالى منزَّهًا عن الظلم، إلا أنَّ النزاع وقع بين أهل السُّنَّة والجماعة وغيرهم في تحرير معنى الظلم الذي تنزَّه الله عنه (٢)، وقد خالف أهلَ السُّنَّة في معنى الظلم طائفتان:

الأولى: الجهمية والأشاعرة، والظلم عندهم عبارة عن التصرُّف في ملك الغير بغير إذنه أو مخالفة الآمر الذي تجب طاعته (٣)، قال الشهرستاني (ت٨٤٥هـ): "ولو أدخلهم النار لم يكن جورًا؛ إذ الظلم هو التصرف فيما لا

<sup>(</sup>١) انظر: مجموع الفتاوي لابن تيمية (١/٥٧٥-١٣٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: مجموع الفتاوي لابن تيمية (٥٠٥/٨)، وجامع الرسائل لابن تيمية (١٢١/١).

<sup>(</sup>٣) انظر: التمهيد للباقلاني (ص٣٨٤)، وقواعد العقائد للغزالي (ص٢٠٤)، وغاية المرام في علم الكلام للآمدي (ص٢١٣)، ومجموع الفتاوى الكلام للآمدي (ص٢١٣).

يملكه المتصرف، أو وضع الشيء في غير موضعه، وهو المالك المطلق، فلا يُتصوّر منه ظلم، ولا يُنسَب إليه جور "(١).

وترتَّب عندهم على القول بأنَّ الظلم هو التصرف في ملك الغير بغير إذنه: أنَّ الله تعالى غير قادر عليه، ووجهه: أنَّ الله تعالى عالى أنْ يتصرف في ملك غيره، وذلك غير ممكن ولا متصوَّر؛ إذكل شيءٍ حالٌ أنْ يتصرف في ملك غيره، وذلك غير ممكن ولا متصوَّر؛ إذكل شيء داخل تحت ملكه وتصرفه (٢)، كما أنَّ الله تعالى هو الآمر الذي تجب طاعته، وليس فوقه آمر (٣).

وهذا الذي ذهبوا إليه مخالف لقالة أهل السُّنَّة والجماعة من جهة قولهم: إنَّ الظلم محالُ لذاته، وما ترتب على ذلك من عدم دخوله تحت قدرة الله سبحانه، في حين أنَّ أهل السُّنَّة يعتقدون أنَّ الظلم ممكنُّ، والله قادر عليه، إلا أنَّه نزَّه نفسه عنه -كما تقدّم-(1)، ويظهر فساد هذا القول من وجهين:

أنَّ الله سبحانه قد تمدح بتنزيه نفسه عن الظلم، ولو كان غير قادر عليه لما صحَّ أنْ يمدح نفسه بنفيه، كما أنَّ الممتنع لذاته لا يستقيم أن يتمدَّح بعدم إرادته أو فعله؛ لأنّه محالٌ في نفسه، والنصوص لم تأتِ بنفي الممتنع

<sup>(</sup>١) الملل والنحل (١/١).

<sup>(</sup>٢) انظر: التمهيد للباقلاني (ص٣٨٤-٣٥)، والاقتصاد في الاعتقاد للغزالي (ص١٨٣، ١٨٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: مختصر الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة للموصلي (ص/٢٣١).

<sup>(</sup>٤) انظر: شفاء العليل لابن القيم (٣٦١/٢).

الذي لا يقبل الوجود، وإنمّا يقع المدح والثناء بالأمور الاختيارية من فعل أو ترك، فالمدح يقع هنا على ترك ما هو مقدور عليه (١).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية (ت٧٢٨ه): "وهذا الظلم الذي نزّه نفسه عنه: إن كان هو الممتنع الذي لا يمكن فعله، فأي فائدة في هذا؟ وهل أحد يخاف أن يفعل به ذلك؟ وأي تنزيه في هذا؟ وإذا قيل: هو لا يفعل إلا ما يقدر عليه، قيل: هذا معلوم لكل أحد، وكل أحد لا يفعل إلا ما يقدر عليه، فأي مدح في هذا مما يتميز به الربّ سبحانه عن العالمين؟!"(٢).

أنَّ تفسير الظلم لما ذكره الجهمية والأشاعرة ليس بمطّرد ولا منعكس؛ فإنَّ الإنسان قد يتصرف في ملك غيره بحق ولا يكون ظالمًا، وربما تصرف في ملكه بغير حقِّ فيكون ظالمًا، وظلم العبد نفسه كثير في القرآن<sup>(٣)</sup>.

الثانية: المعتزلة، والظلم عندهم: هو إضرار من غير استحقاق ولا عِوض (٤)، فهو من جنس ظلم المخلوقات بعضها لبعض (٥)، وترتَّب على هذا القول: إنَّ الظلم مقدور عليه لله تعالى (٦)، إلا أنَّ الله تعالى منزَّه عنه؛ لعلمه

<sup>(</sup>١) انظر: منهاج السنة النبوية لابن تيمية (٥/٤٠١)، ومجموع الفتاوي لابن تيمية (١٠٤٤١).

<sup>(</sup>٢) منهاج السنة النبوية (٥/٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: مجموع الفتاوى لابن تيمية (١٤٥/١٨).

<sup>(</sup>٤) انظر: شرح الأصول الخمسة للقاضي عبد الجبار (ص٣٤٥، ٣٤٦)، وجامع الرسائل لابن تيمية (١٢٧/١).

<sup>(</sup>٥) انظر: مجموع الفتاوي لابن تيمية (٥٠٥/٨).

<sup>(</sup>٦) انظر: شرح الأصول الخمسة للقاضى عبد الجبار (ص٣١٣).

بقبحه واستغنائه عنه (۱)، ووجه تنزيهه عنه ما ذكره قال القاضي عبد الجبار بقوله: "وأحد ما يدل على أنَّه تعالى لا يجوز أنْ يكون خالقًا لأفعال العباد: هو أنَّ في أفعال العباد ما هو ظلم وجور، فلو كان الله خالقًا لها لوجب أنْ يكون ظالمًا جائرًا"(۲).

وقد وافق المعتزلةُ أهلَ السُّنَّة في تنزيه الله تعالى عن الظلم، وفي كون الله تعالى قادرًا عليه، إلا أنَّهم أخطأوا في تصورهم لحقيقة الظلم، وعلة تنزيه الله تعالى عنه.

ومثار الغلط عند المعتزلة في هذه القضية قائم على أصلين:

قياسهم أفعال الله تعالى على أفعال مخلوقاته، وتشبيههم لأفعال الله بأفعال خلقه.

أنّه لو ثبت كون الله تعالى خالقًا لأفعال عباده التي هي ظلم، ثم وقع الحساب عليها؛ لكان ظالمًا لهم، ولا يستقيم -على مذهبهم-تنزيه الله تعالى عن الظلم إلا بإنكار كون الله تعالى خالقًا لأفعال عباده؛ فإثبات خلق أفعال العباد يقتضى نسبة الظلم إلى الله سبحانه.

ويظهر فساد هذا القول من وجهين:

الوجه الأول: فساد تشبيه أفعال الله بأفعال خلقه وقياسها على أفعالهم (٣)، وبيان ذلك من جهتين:

<sup>(</sup>١) انظر: شرح الأصول الخمسة للقاضى عبد الجبار (ص٣١٧).

<sup>(</sup>٢) شرح الأصول الخمسة (ص٣٤٥).

<sup>(7)</sup> انظر: منهاج السنة النبوية (7) انظر: منهاج

أنَّ المثلين يجوزُ، ويجب ويمتنع على أحدهما ما يجوزُ ويجب ويمتنع على الآخر، ولو كان الله تعالى مماثلًا للمخلوق للزم اشتراكهما فيما يجب ويجوز ويمتنع، ولا ريب أنَّ إثبات هذا التشابه يستحيل ضرورة؛ لاستلزامه الجمع بين النقيضين، فالله -سبحانه-يجب وجوده، أمَّا المخلوق فوجوده ممكن، ولو جاز لواجب الوجود أن يكونَ ممكن الوجود لاقتضى ذلك الجمع بين النقيضين، وهو مستحيل (۱).

أنَّ التماثلَ في الصفات والأفعال يلزم منه التماثل في الذات، وهذا اللازمُ باطلِّ بالاتفاق، فبطل الملزوم -وهو القول بتماثل الصفات-، وهذا مبنيٌّ على قاعدةِ أنَّ الكلام في الصفات فرعٌ عن الكلام في الذات؛ لأن الصفة تابعةٌ للموصوف بها، وكذلك الفعل تابع للفاعل وهو موصوفٌ به، فإذا كانت الصفتان متماثلتين، كان الموصوفان متماثلين (٢).

الوجه الثاني: عدم التلازم بين كون الله تعالى خالقًا لأفعال العباد وبين كونهم غير فاعلين لها، بيان ذلك: أنَّ الله تعالى خلق في العباد الإرادة والقدرة، والإرادة الجازمة والقدرة التامَّة بهما يكونُ الفعل، فالله تعالى أودع في العباد قدرةً كما قال تعالى: ﴿فَاتَقُواْ اللهَ مَا السَّطَعْتُمُ ﴿ [التغابن: ١٦]، وأودع فيهم إرادة ومشيئة، كما قال تعالى: ﴿اعْمَلُواْ مَا شِئْتُمُ ﴾ [فصلت: ٤٠]، وقال: ﴿ إِنَّ هَذِهِ تَذَكِرُةٌ فَمَن شَآءَ التَّذَا إِلَى رَبِّهِ سَبِيلًا ﴿ وَمَا تَشَآءُونَ إِلّا أَن يَشَآءَ اللّهُ إِنَّ هَذِهِ تَذَكِرَةً فَمَن شَآءَ الْكَهُ إِلَى رَبِّهِ سَبِيلًا ﴿ وَمَا تَشَآءُونَ إِلّا أَن يَشَآءَ اللّهُ إِنَّ اللّهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ وَالانسان: ٢٩ - ٣٠]، فقدرة العبد وإرادته إِنَّ اللهَ عَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ وَالانسان: ٢٩ - ٣٠]، فقدرة العبد وإرادته

<sup>(</sup>١) انظر: شرح العقيدة الأصفهانية لابن تيمية (ص:٢٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: مجموع الفتاوي لابن تيمية (٥/٥).

مخلوقةٌ لله تعالى، وهما سببٌ تامٌّ في وجود الفعل وإخراجِه من الوجود إلى العدم، فإذا كانتِ الإرادةُ والقدرةُ مخلوقتَيْنِ لله تعالى؛ كان فعلُ العبدِ الناشئ عنهما مخلوقًا لله تعالى أيضًا، فعُلم بهذا أنَّ الله تعالى خالقُ العباد وأفعالهم(١)، "وبهذا ينحلُ عن العبد الإشكال، ويتَّسِعُ قلبه للجمع بين إثبات عموم مشيئته وقدرته، وشمولهما لأفعال العباد، مع وقوعها شرعًا وحسًّا وعقلًا باختيارهم"(٢)، فالأفعالُ "تقعُ بقدرة العبد وإرادته التي جعلها الله فيه، فاللهُ سبحانه إذا أراد فعلَ العبدِ، خلق له القدرة والداعي إلى فعله، فيُضاف الفعل إلى قدرة العبد إضافة السبب إلى مسبَّبهِ، ويُضاف إلى قدرة الربِّ إضافة المخلوق إلى الخالق"(٢)، فأفعال العباد لا تخرج عن كونها مخلوقةً لله تعالى، فالذي يصلى هو العبد؛ لأنَّه قام بما فهو متصف بما دون غيره، وقد فعلها بإرادته وقدرته، والله هو الذي جعله يصلى، والعبد المهتدي، والله هو الهادي، فاتَّضح بهذا التقرير أنَّ المتصف بالظلم هو الذي فعل الظلم وباشره، وقام به فعل الظلم، لا من خلقه وأوجده، فالظالم هو من قام به الظلم، كما أنَّ كون الفعل الصادر من الظالم لا يلزم أنْ يكون قبيحًا من الخالق لذلك الفعل؛ للفرق بين فعل الله وفعل المخلوق.

أمَّا كون أنَّ خلق الله تعالى للفعل، ثم ترتيب العقوبة عليه يُعَدُّ ظلمًا ففاسد، وهو بمنزلة أنْ يُقال: أنَّ خَلْقَ أكْلِ السم ثم حصول الموت به ظلم،

<sup>(</sup>۱) انظر: منهاج السنة النبوية لابن تيمية (7/77-77).

<sup>(</sup>٢) التنبيهات اللطيفة لابن سعدي (ص٩٩).

<sup>(</sup>٣) شفاء العليل لابن تيمية (ص١٤١).

واستحقاق هذا الفاعل لأثر فعله الاختياري الذي هو معصية الله كاستحقاقه لأثره إذا ظلم العباد، فكما أن هذا سبب للموت فهذا سبب للعقوبة، ولا ظلم فيهما<sup>(۱)</sup>، قال ابن بطة (٣٨٧ه): "الظلم عند أهل السُّنَّة هو وضع الشيء في غير موضعه أو أن يعاقب الإنسان على عمل غيره، وأما عقابه على فعله الاختياري فهو ليس ظلمًا، بل هو عين العدل، فلا يُقال حينئذٍ: كيف تتم عدالة الربّ مع الختم والطبع والإضلال؛ إذ جاء ذلك جزاء لا ابتداء "(۲).

(١) انظر: منهاج السنة النبوية لابن تيمية (٢٨/٣)، وشرح العقيدة الطحاوية لابن أبي العز (٢٥٢/٢).

<sup>(</sup>٢) الإبانة الكبرى ((7/7))، وانظر: منهاج السنة النبوية لابن تيمية ((7/7)).

المبحث الثامن: الدلالات العقدية المستفادة من أسلوب النفي في قوله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ ٱسۡتِغُفَارُ إِبۡرَهِ عِمَ لِأَبِيهِ إِلَّا عَن مَّوۡعِدَوۡ وَعَدَهَا إِيَّاهُ ﴾ [التوبة: ١١٤]

جاءت هذه الآية معطوفة على الآية التي قبلها، وهي: ﴿مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَٱلْذِينَ ءَامَنُواْ أَن يَسَتَغَفِرُواْ لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْكَانُواْ أَوْلِي قُرْبِكِ مِنْ لِلنَّبِيِّ وَٱلْذِينَ ءَامَنُواْ أَن يَسَتَغَفِرُواْ لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْكَانُواْ أَوْلِي قُرْبِكِ مِنْ بَنْ مِن اللَّهُمُ أَنَّهُمُ أَصْحَابُ ٱلْجَهِيمِ ﴿ التوبة: ١١٣]، والعلاقة بين بَغْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ أَنَّهُمُ أَنَّهُمُ أَصْحَابُ ٱلْجَهِيمِ ﴿ التوبة: ١١٣]، والعلاقة بين الآيتين تظهر من ثلاث جهات (١):

أنَّ جماعة من المؤمنين قالوا: "هذا محمد يستغفر لعمه، وقد استغفر إبراهيم لأبيه قال: فاستغفروا لقراباتهم من المشركين"(٢)، فنزلت هذه الآية؛ لترفع ذلك الاعتراض.

دفع توهُّم أن الله تعالى منع نبينا محمدًا - عص ما أذن فيه لإبراهيم عَلَيْتَلِارْ.

المبالغة في وجوب الانقطاع عن الكفار في حال حياتهم، وبعد مماتهم، وأنَّ هذا الحكم ليس خاصًّا بالدِّين الذي بُعث به محمد - على اللهِ على مشروعًا من قبل في الدِّين الذي بُعث به إبراهيم عَلَيْتَلِيْرُ.

وقد ورد في الآية نفي صريح، استُعْمِل فيه الأداة (ما)، وهي إحدى أدوات النفى الصريح، وقد دخلت هُنا على جملة فعلية، ودخلت بالتحديد

<sup>(</sup>١) انظر: المحرر الوجيز لابن عطية (٩٠/٣)، والإشارات الإلهية إلى المباحث الأصولية للطوفي (ص٣٢١).

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن أبي حاتم (١٨٩٥/٦).

على الفعل الماضي: (كَانَ)، والمنفي هو: كون استغفار إبراهيم -عَلَيْتُ لِمِرْ- لابيه موضع أسوة واقتداء، فأفادت قوة النفي ومباعدة المنفي.

والمعنى الإجمالي للآية: أنَّ الله -سبحانه-أخبر عن السبب الذي حمل إبراهيم -عَلَيْتَ الإجمالي للآية: أنَّ الله الاستغفار لأبيه، وهو أنه كان لأجل وَعْدِ تقدم من إبراهيم -عَلَيْتَ اللهِ -بالاستغفار وهو قوله لأبيه: ﴿قَالَ سَلَمُ عَلَيْكُ سَأَسْتَغُفِرُ لَكَ رَبِيّ اللهِ عَلَيْكُ مَا اللهُ عَلَيْكُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُ الله الله عَنْ إلى الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ مستحق للاستغفار؛ بسبب كفره، ترك إبراهيم -عَلَيْتُ اللهُ -ذلك وتبرأ منه (۱).

الدلالات العقدية: أما عن الدلالات العقدية المستفادة فتظهر من خلال المسألة الآتية:

المسألة الأولى: متى تبرأ إبراهيم -عَلَيْتُللِرِ -من أبيه؟

وقع خلاف بين العلماء في تحقيق وقت حصول براءة إبراهيم - عَلَيْ عَلَيْمُ اللهِ عَلَيْ وَاللهِ (٢):

الأول: أنَّ التبرؤ حصل في الدنيا؛ وذلك لما تبيَّن لإبراهيم -عَلَيْكَلِيرٌ - موت أبيه على الكفر بالله تعالى، وهو قول الطبري (ت ٣١٠هـ)، وابن أبي

<sup>(</sup>١) انظر: فتح القدير للشوكاني (٢/٢٦).

<sup>(</sup>٢) انظر: جامع البيان في تأويل القرآن للطبري (١٥/١٥)، وتفسير البغوي (١٠٢/٤)، وفتح الباري لابن حجر (٥٠٠/٨).

<sup>(</sup>٣) انظر: جامع البيان في تأويل القرآن (٢٣/١٤).

زمنيين (ت٩٩٩هـ)(۱)، والمياوردي (ت٥٩٥هـ)(۱)، والسيمعاني (ت٩٩٨هـ)(۱)، والقرطبي (ت٦٥٦هـ)(٤)، وابن تيمية (ت٧٢٨هـ)(٥)، وأبي حيان الأندلسي (ت٥٤٥هـ)(١).

وحجتهم في ذلك: أنَّ ظاهر الآية يدلُّ على أنَّ وقوع التبيُّن والتبرَّؤ إنما كان بعد موته، وذلك في الدنيا؛ لإصرار والده على الكفر وعدم إيمانه بالله تعالى.

الثاني: أنَّ التبرؤ سيحصل في الآخرة، وهو قول عبيد بن عمير (ت $^{(V)}$ ، وحجتهم في ذلك:

حديث أبي هربرة - عن النبي - قال: «يلقى إبراهيم أباه آزر يوم القيامة وعلى وجه آزر قترة وغبرة، فيقول له إبراهيم: ألم أقل لك لا تعصني؟ فيقول أبوه: فاليوم لا أعصيك، فيقول إبراهيم: يا رب، إنك وعدتني أن لا تخزيني يوم يبعثون؛ فأي خزي أخزى من أبي الأبعد؟! فيقول الله تعالى: إنى حرَّمت الجنة على الكافرين، ثم يقال: يا إبراهيم، ما تحت رجليك؟ فينظر

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير القرآن العزيز (٢٣٥/٢).

<sup>(</sup>٢) انظر: النكت والعيون (٢/ ٤١٠).

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير السمعاني (٣/٣٥٣).

<sup>(</sup>٤) انظر: الجامع لإحكام القرآن (٢٧٤/٨).

<sup>(</sup>٥) انظر: مجموع الفتاوي (١٤٦/١).

<sup>(</sup>٦) انظر: البحر المحيط (٥١٣/٥).

<sup>(</sup>٧) انظر: جامع البيان في تأويل القرآن للطبري (٢١/١٤)، والمحرر الوجيز لابن عطية (٧) انظر: جامع البيان في تأويل القرآن العظيم لابن كثير (٢٢٥/٤).

فإذا هو بذيخ ملتطخ، فيؤخذ بقوائمه فيُلقَى في النار»(١)، ووجه الدلالة: أن إبراهيم - عَلَيْتُلِيرٌ - لم يتيقن موت أبيه على الكفر؛ لجواز أن يكون قد آمن في نفسه ولم يطلع إبراهيم - عَلَيْتُلِيرٌ - على ذلك (٢).

ويمُكن أنْ يُناقش بأنَّ الحكم في الدنيا يكون بالظاهر، أما السرائر فيُوكل علمها إلى الله تعالى، عن ابن عمر - الله علمها إلى الله تعالى، عن ابن عمر الله وأن محمدًا رسول الله، «أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله، ويقيموا الصلاة ويؤتوا الزكاة، فإذا فعلوا ذلك عصموا مني دماءهم وأموالهم إلا بحق الإسلام، وحسابهم على الله» (٣)، وهذا الحديث يدلُّ على أنَّ الأحكام في الدنيا إنما تجري على الظاهر من أحوال الناس دون باطنها (٤).

قال الشيخ ابن عثيمين (ت ١٤٢١هـ): "أحكام الدنيا تجري على الظاهر، فنحن نكفّر من أظهر الكفر وإن كان مؤمنًا بقلبه، ونسكت عمن

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب: أحاديث الأنبياء، باب: قول الله تعالى: ﴿حَنِيفَاً وَٱتَّخَذَ اللّهُ إِبْرَهِيمَ خَلِيلًا﴾، وقول الله تعالى: ﴿وَوَلَ إِبْرَهِيمَ لَأَقَاهُ حَلِيمٌ شَهُ، خَلِيلًا﴾، وقول الله تعالى: ﴿إِنَّ إِبْرَهِيمَ لَأَقَاهُ حَلِيمٌ شَهُ، (١٣٩/٤)، وقم الحديث: (٣٣٥٠).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير البغوي (٢٠٢/٤)، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير (٢٢٥/٤)، وفتح الباري لابن حجر (٨٠١/٨).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري، كتاب: الإيمان، باب: ﴿ فَإِن تَابُواْ وَأَقَامُواْ الصَّلَوَةَ وَءَاتَوُاْ الزَّكَوَةَ فَخَلُواْ سَيِيلَهُمْ ﴾، (١٤/١)، رقم الحديث: (٨٥)، ومسلم، كتاب: الإيمان، باب: الأمر بقتال الناس حتى يقولوا: لا إله إلا الله محمد رسول الله، (٣٩/١)، رقم الحديث: (٢٢).

<sup>(</sup>٤) انظر: شرح السنة للبغوي (٧٠/١)، وفتح الباري (٧٧/١).

أظهر الإسلام، ولو كان كافرًا بقلبه؛ لأن هذه هي أحكام الدنيا التي أوجبها الله - عَلَم الله الله علم ما في قلوب الناس"(١).

أمَّا أحكام الآخرة فهي إلى الله تعالى؛ لأنَّ عاقبة الكافر مبهمة، فيجوز أنْ تدركه رحمة الله تعالى فيُسلم قبل موته.

وتأسيسًا على ما سبق؛ فإنَّ القول بأنَّ إبراهيم -عَلَيْتُلِرِهُ -لم يتيقن موت والده على الكفر لذلك لم يتبرَّأ منه لا وجه له؛ إذ الأصل أنَّه على الشرك حتى يثبت خلاف ذلك، وهذا في أحكام الدنيا.

<sup>(</sup>۱) تفسير القرآن الكريم، سورة الأنعام، ابن عثيمين (ص: ۱۷۵)، وانظر: مجموع فتاوى ومقالات متنوعة لابن باز (۱/۰).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير القرآن العظيم لابن كثير (٢٣٦/٥)، وأحكام الجنائز للألباني (ص: ٩٦).

وقد نوقش هذا الاستدلال بأنَّ هذا الدعاء إنما صدر عن إبراهيم - عَلَيْتُ لِلرِّ -قبل يأسه من إيمان والده وتبينه أنه عدو لله تعالى، فلما تبيَّن له ذلك تبرًّ منه، وترك الاستغفار له (۱).

الترجيح: الأقرب أنّه لا تعارض بين القولين؛ فإنّ التبرّي قد صدر من إبراهيم - عَلَيْتُ الله على الشرك بالله تعالى، ولما رأى والده يوم القيامة أدركته الشفقة والرأفة والرقة فسأل فيه، فلما رآه مُسخ يئس منه، فتبرأ منه على جهة التأبيد (٢)، ونظير هذه الشفقة والرقة الجبلية المغروسة في نفس الإنسان تجاه أقاربه: ما وقع لنوح - عَلَيْتُ الله مع ولده المشرك؛ فإنّه طلب نجاة ابنه من الغرق: ﴿وَنَادَىٰ نُوحٌ رَبَّهُ وَفَقَالَ رَبِّ إِنَّ ابّنِي المشرك؛ فإنّ وَغَدَكَ ٱللّحقُ وَأَنتَ أَحْكُمُ ٱلْفَكِمِينَ ﴿ وَهُ الله الله الله على الله وقع لنبينا - على حم والدته، فعن أبي هريرة - على حقال: قال رسول الله - على الله وقع لنبينا - على والدته، فعن أبي هريرة الله واستأذنته أن أزور قبرها، والله أعلم.

المسألة الثانية: حكم الاستغفار للمشركين

<sup>(</sup>۱) انظر: النكت والعيون للماوردي (۱۳۹/۳)، وتفسير البغوي (۲۵۸/٤)، والمحرر الوجيز لابن عطية (۳٤٣/۳).

<sup>(</sup>۲) انظر: فتح الباري لابن حجر (۸/۸).

ذكر الله تعالى في هذه الآية أنَّ الحامل على استغفار إبراهيم -عَلَيْتُلِيِّرُ-لأبيه هو الموعدة، وقد اختلف فيها على قولين<sup>(١)</sup>:

أن والد إبراهيم قد وعد إبراهيم -عَلَيْتَ لِلرِّ - أنه إن استغفر له سيُؤمن به. أن إبراهيم -عَلَيْتَ لِلرِّ - وعد والده أن يستغفر له؛ لأنه كان يُؤمِّل أنه يحصل منه الإيمان ببركة هذا الدعاء.

والذي يدل عليه سياق قصة إبراهيم - عَلَيْتُلِا - في القرآن هو القول الثاني، فالموعدة التي وعدها إياه هي ما ذكره الله تعالى في قوله (٢): ﴿قَالَ أَرَاغِبُ أَنتَ عَنَ ءَالِهَتِي يَتَإِبْرَهِيمُ لَهِن لَرْ تَنتَهِ لَأَرْجُمَنَكُ وَالْهَجُرْنِي مَلِيًا ﴿ وَالْمَجُرْنِي مَلِيًا ﴿ وَالْمَجُرْنِي مَلِيًا ﴾ [مريم: ٤٦ - ٤٧] قال سَلَمُ عَلَيْكُ سَأَسَتَغُفِرُ لَكَ رَبِّ إِنّهُ وَكَانَ بِي حَفِيًا ﴾ [مريم: ٤٦ - ٤٧] وقد استثنى الله تعالى استغفار إبراهيم - عَلَيْتَلِارُ - لأبيه من جملة الأمور التي يُقتدى فيها بإبراهيم - عَلَيْتَلِارُ -، كما قال سبحانه: ﴿ وَمَنّا تَعَبُدُونَ مِن التي يُقتدى فيها بإبراهيم - عَلَيْتَلِارُ -، كما قال سبحانه: ﴿ وَمَنّا تَعَبُدُونَ مِن كُونِ اللّهِ كَفَرْنَا بِكُو وَبِمَنَا تَعَبُدُونَ مِن أَلْقَوْمِهِمْ إِنّا بُرَةً وَالْمَنْ إِبْلَةٍ وَحْدَهُ وَلِلّا يَعْنَى وَيَدَا لَكُورُ اللّهِ مِن شَيْ وَجُرَّا بِكُو وَمِمّا تَعْبُدُونَ فَن اللهِ عَن اللهِ عَن الله تعالى إبراهيم - وَالْمَنْ إِن الله تعالى إبراهيم - وَالْمَنْ إِنْ الله تعالى إبراهيم - وَالْمَنْ وَلَا الله تعالى إبراهيم - وَالْمَنْ فَالُولُ الْمَنْ وَلَا الله تعالى إبراهيم - وَالْمَنْ أَنْ أَنْ وَالْمُولُ الله تعالى إبراهيم الله قادوة صالحة لأهل الإسلام في معاداة أهل الكفر

<sup>(</sup>١) انظر: النكت والعيون للماوردي (٤١٠/٢)، وتفسير السمعاني (٣٥٣/٢)، والمحرر الوجيز لابن عطية (٩١/٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: جامع البيان في تأويل القرآن (٥٣٢/١٤)، وتيسير الكريم المنان للسعدي (ص٣٥٣)، وأضواء البيان للشنقيطي (٥٩/٢).

والبراءة منهم، واستثنى الله تعالى من ذلك قول إبراهيم - عَلَيْتُلارً -: ﴿ لَأَسْتَغُفِرَنَّ لَكَ ﴾، فإنَّه ليس موضعًا للاقتداء به؛ لأنَّ ذلك وقع من إبراهيم - عَلَيْتُلارُ - قبل أنْ يتبيَّن حال أبيه من كونه عدوًا لله تعالى، فلما استبان لإبراهيم حال أبيه أعلن البراءة منه (۱).

فأفادت هذه الآيات حرمة الاستغفار للمشركين، وهل هذا التحريم عام في حال حياتهم وبعد موتهم أم أنه خاص؟ يُقال: هنا حالان:

الحال الأولى: الاستغفار للمشرك بعد موته:

والمراد بالاستغفار هنا: سؤال الله غفران الذنوب (٢)، ولا أثر -من حيث الحكم الشرعي-للتفريق بين الاستغفار والترجُّم للكافر، فالحكم الشرعى هُنا: هو تحريم مطلق الدعاء للمشرك بما ينفعه في الآخرة، ولم يعتبر

<sup>(</sup>۱) انظر: جامع البيان في تأويل القرآن للطبري (۳۱۸/۲۳)، وتفسير السمعاني (۳۵٤/۲)، وتفسير البغوي (۹٤/۸)، وزاد المسير لابن الجوزي (۲۹۹/٤)، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير (۸۷/۸).

<sup>(</sup>٢) انظر: جامع البيان في تأويل القرآن للطبري (٤ / ٥١٧)، ويُعلم من هُنا: أنَّ محل البحث هو الاستغفار للمشرك بعد موته، أمَّا تخفيف العذاب عن الكافر فليس مقصودًا بالبحث، وهي مسألة فيها خلاف من جهة حصول التخفيف من الله تعالى للكافر. انظر: التخويف من النار والتعريف بحال دار البوار لابن رجب (ص٢٨١)، والبحور الزاخرة في علوم الآخرة للسفاريني (٢٨١).

أُمَّا أَنْ يَسْأَلُ المسلم رَبَّه أَن يُخْفَف العذاب عن الكافر فهذا داخل في الاعتداء في الدعاء؛ لأنَّه من جنس سؤال الممنوع كونًا؛ فإنَّ الله تعالى يقول: ﴿ ظَالِدِينَ فِيهَا لَا يُخَفَّفُ عَنْهُمُ ٱلْعَذَابُ وَلَا هُرِّ يُنَظُرُونَ ﴿ وَلَا يُخَفِّفُ عَنْهُمُ الْعَدَابُ وَلَا يُمُونُونُ فَي اللهِ وَلَا يُنْظُرُونَ ﴿ وَلَا يُحْفَفُ عَنْهُم مِن الآيات. وَلَا يُحْفَفُ عَنْهُم مِن عَذَابِهَا كَذَاك بَحَرى كُلُّ كَفُور ﴿ وَ الْعَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

الشارع الفرق اللغوي بين الاستغفار والرحمة؛ إذ المقصود تحريم كل دعاء يشتمل على حصول النفع في الآخرة، أضف إلى ذلك أنَّ الترحم يتضمن المغفرة وزيادة، قال شيخ الإسلام ابن تيمية (ت٧٢٨ه): "فالعفو ترك محض، والمغفرة إحسان وفضل وجود، والرحمة متضمنة للأمرين مع زيادة الإحسان والعطف والبر، فالثلاثة تتضمن النجاة من الشر، والفوز بالخير"(١).

وحكم الشريعة في الترجُّم على المشرك أو الاستغفار له بعد موته هو: التحريم، وقد انعقد على ذلك الإجماع، قال النووي (ت٢٧٦هـ): "وأما الصلاة على الكافر والدعاء له بالمغفرة فحرام بنص القرآن والإجماع"(٢)؛ فهذا الإجماع، أمَّا نصُّ القرآن ففي آيات كثيرة، منها:

قــول الله تعـالى: ﴿ مَا كَانَ لِلنَّيِّ وَٱلنَّينَ ءَامَنُواْ أَن يَسْتَغَفِرُواْ لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْكَانُواْ أَوْلِى قُرْبَكِ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُمْ أَضَّحُبُ لَلْمُشْرِكِينَ وَلَوْكَانُواْ أَوْلِى قُرْبَكِ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُمْ أَضَّحُبُ الْمُشْرِكِيدِ ﴿ وَهِ الدلالة: أَنَّ فِي هذه الآية نفيًا بمعنى النهى، وهو مفيد لتحريم الاستغفار للمشرك بعد موته على شركه (٢).

قول الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ ﴾ [النساء: ٤٨]، وقوله: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَظَلَمُواْ لَرْ يَكُن ٱللَّهُ لِيَغْفِرَ لَهُمْ وَلَا لِيَهْدِيَهُمْ طَرِيقًا ۞

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي (١٤٠/١٤).

<sup>(</sup>٢) المجموع شرح المهذب للنووي (٥/٤٤)، وانظر: الأذكار المنتخبة من كلام سيّد الأبرار للنووي (٣٦٥)، ومجموع الفتاوي (٤٨٩/١٢).

<sup>(</sup>٣) انظر: المحلى بالآثار لابن حزم (١٤٠/١٢)، والجامع لأحكام القرآن (٢٧٣/٨)، وشرح النووي على مسلم (٢١٥/١).

[النساء: ١٦٨]، وقوله: ﴿ آدْعُواْ رَبَّكُوْ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً ۚ إِنَّهُ وَلاَ يُحِبُّ ٱلْمُعۡتَدِينَ ﴿ [الأعراف: ٥٥]، ووجه الدلالة: أنَّ مجموع هذه الآيات يدلُّ على أنَّ الله تعالى لا يغفر للكفار والمشركين، وسؤال ما لم يكن الربّ ليفعله داخلُّ في الاعتداء في الدعاء، فيُنهى عنه لأجل ذلك (١).

- عن ذلك - والمسلمون تبع له -، وجعل علة المنع: هي كفرهم بالله تعالى (٣)، فدلَّ ذلك على تحريم الاستغفار للكافر الميت والترحم عليه.

قول الله تعالى: ﴿وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلَّ شَيْءٌ فَسَأَحُتُبُهَا لِلَّذِينَ يَتَقُونَ وَيُؤُونَ الله تعالى: ﴿وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلَّ شَيْءٌ فَسَأَحُتُبُهَا لِلَّذِينَ يَتَقُونَ وَيُونَ الله الأعسراف: ٥٦-١٥٧]، وقول هُم بِاللَّذِينَ كَفَرُواْ بِاللّهِ وَلِقَابِهِةَ أُولَابِكَ يَبِسُواْ مِن رَحْمَتِي وقول فَا لَذِينَ كَفَرُواْ بِاللَّهِ وَلِقَابِهِةَ أُولَابِكَ يَبِسُواْ مِن رَحْمَتِي وقول فَا الله عالى يوم القيامة خاصةٌ بأهل [العنكبوت: ٢٣]، ووجه الدلالة: أنَّ رحمة الله تعالى يوم القيامة خاصةٌ بأهل

<sup>(</sup>١) انظر: مجموع الفتاوي (١٣٠/١)، والفروق للقرافي (٢٦٠/٤)، وأحكام القرآن (٢٢/٢٥).

<sup>(</sup>۲) انظر: مجموع الفتاوى (۲۲،۲۲۶)، والنكت والعيون (۳۸۹/۲)، وتفسير السمعاني (۲۳۵/۲).

<sup>(</sup>٣) انظر: مجموع الفتاوي (١٦٥/١).

الإيمان، أمَّا الكفار فقد أخبر الله سبحانه أنهم قد أيسوا منها<sup>(۱)</sup>، فيصير سؤال الرحمة للكافر بعد موته من جنس الاعتداء في الدعاء؛ لأنَّ الله تعالى قضى كونًا بأنَّ الرحمة لا تدرك الكافر في الآخرة، وسؤال ما قدَّر الله ألا يكون من جنس الاعتداء في الدعاء -كما تقدّم قريبًا-.

الحال الثانية: الاستغفار للمشرك حال حياته

وهذه الصورة قد وقع فيها خلاف بين أهل العلم على قولين (٢):

القول الأول: حرمة الاستغفار والترجُّم على المشرك الحيِّ، واستدلوا لذلك بدليلين:

عموم قول الله تعالى: ﴿ مَا كَانَ لِلنَّ بِيِّ وَٱلنَّذِينَ ءَامَنُواْ أَن يَسْتَغْفِرُواْ لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْكَانُواْ أَوْلِي قُرْبَكِ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُمْ أَضَكُبُ لَلْمُشْرِكِينَ وَلَوْكَانُواْ أَوْلِي قُرْبَكِ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُمْ أَصْحَبُ الْمُشْرِكِينِ فَلَ الله الله الله عمن الاستغفار للمشرك حيًّا كان أم ميتًا (١).

ونوقش بأنَّ النهي عن الاستغفار للمشرك مخصوص بتبيُّن كفره، ولا يتبيَّن كفره، أمَّا وهو حيُّ فكفره لم يتبيَّن بعد؛ فعاقبته مبهمة، ويجوز أنْ تدركه رحمة الله تعالى فيُسلم قبل موته (١).

<sup>(</sup>۱) انظر: الحيدة والاعتذار في الرد على من قال بخلق القرآن للكناني (ص٥٧)، والنكت والعيون (٢٦٧/٢).

<sup>(</sup>٢) انظر: أحكام القرآن لابن الفرس الأندلسي (١٩٦/٣)، والناسخ والمنسوخ للنحاس (ص٥٤٥، ٢٥٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: الناسخ والمنسوخ (ص٢٥٥).

<sup>(</sup>٤) انظر: جامع البيان في تأويل القرآن (١٤/٥١٥).

7. عن أبي موسى الأشعري - على - قال: كان اليهود يتعاطسون عند النبي - على أن يقول لهم: يرحمكم الله، فيقول: «يهديكم الله ويصلح بالكم» (١)، ووجه الدلالة: أنَّ النبي - امتنع من الدعاء لهم بالرحمة والمغفرة وهم أحياء؛ لعِلَّة الكفر (٢).

ونوقش بأنَّ الدعاء بالهداية وصلاح البال يدخل فيه المغفرة من بابٍ أولى، فمن هُدِي بعُد عن الذنوب، ومن أُصلح باله وشأنه فحاله فوق حال المغفور له (٣).

القول الثاني: جواز الاستغفار والترحُّم على المشرك الحيّ، والعلهُ في ذلك: رجاء إسلامه؛ إذ في ذلك تألفهم بالقول الجميل، وترغيبهم في الدّين (ئ)، عن سعيد بن جبير (ت٥٩هـ) قال: توفي أبو رجل وكان يهوديًّا فلم يتبعه ابنه، فذُكِر ذلك لابن عباس، فقال ابن عباس - الله على الأب حيًّا، غسله، واتبعه، واستغفر له ماكان حيًّا، يقول: دعا له ماكان الأب حيًّا، قيل : ثم قرأ ابن عباس: ﴿فَلَمَّا تَبَيَّنَ لَهُ وَ اللهُ وَ اللهِ عَباس اللهِ اللهِ على كفره» (أي فاستدل ابن عباس - الله على كفره الآية من أنَّ الاستغفار للمشرك بعد تبيُّن كفره بالموت عليه مُحرَّم، فدلً

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي، أبواب: الأدب، باب: ما جاء كيف يشمت العاطس، (۸۲/٥)، رقم الحديث: (۲۷۳۹)، وصححه الألباني في إرواء الغليل، (۱۲۷۵)، وقم الحديث: (۲۲۷۷).

<sup>(</sup>٢) انظر: شرح سنن أبي داود، ابن رسلان (٢٣١/١٩).

<sup>(</sup>٣) انظر: شرح صحيح البخاري لابن بطال (٣٦٩/٩)، والتوضيح لشرح الجامع الصحيح لابن الملقن (٦٦٢/٢٨).

<sup>(</sup>٤) انظر: المحرر الوجيز (٩٠/٣)، والبحر المحيط (٥١٣/٥)، وأحكام القرآن (٩٣/٢)، والموافقات (٢٩٠/٢).

<sup>(</sup>٥) رواه عبد الرزاق في مصنفه، كتاب: أهل الكتاب، غسل الكافر وتكفينه، (١٥٠/٦)، رقم الحديث: (١٠٧٧٩)، والطبري في تفسيره (٢/١٤)، وصححه ابن حجر في فتح الباري (٥٠٠/٨).

ذلك على جواز الاستغفار للمشرك الحي؛ إذ لا سبيل إلى العلم بموته على الكفر (١).

ومن الأدلة كذلك: حديث ابن مسعود - قال: كأني أنظر إلى النبي - يحكي نبيًّا من الأنبياء، ضربه قومه فأدموه، وهو يمسح الدم عن وجهه ويقول: «اللهم اغفر لقومي فإنهم لا يعلمون» (٢)، قال أبو حيان الأندلسي: "ويدخل على جواز الاستغفار للكفار إذا كانوا أحياء؛ لأنه يرجى إسلامهم" (٢).

الترجيح: الراجح هو جواز الاستغفار للمشرك الحيّ، ويكون بمعنى: طلب الهداية له؛ وذلك لقوة أدلة هذا القول وسلامتها من المعارضة، وضعف أدلة القول الآخر بما ورد عليها من مناقشة، قال الألوسي: "والتحقيق في هذه المسألة: أنَّ الاستغفار للكافر الحيّ المجهول العاقبة -بمعنى: طلب هدايته للإيمان-مما لا محذور فيه عقلًا ونقلًا، وطلب ذلك للكافر المعلوم أنه قد طبع على قلبه، وأخبر الله تعالى أنه لا يؤمن، وعلم أن لا تعليق في أمره أصلًا، مما لا مساغ له عقلًا ونقلًا).

<sup>(</sup>١) انظر: جامع البيان في تأويل القرآن (١٤/٥١٥).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري، كتاب: أحاديث الأنبياء، باب: حديث الغار، (١٧٥/٤)، رقم الحديث: (٣٤٧٧).

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط في التفسير (٥١٣/٥)، وانظر: شرح مشكل الآثار للطحاوي (٢٨٥/٦، ٢٨٦)، وفتح الباري لابن حجر (٨/٨٠).

<sup>(</sup>٤) روح المعاني (٤/٨).

## الخاتمة

وبعد: فإني أحمد الله -سبحانه-على توفيقه وإعانته في إتمام هذا البحث، وأسأله سبحانه أن يجعله نافعًا مفيدًا في بابه، إنه جواد كريم.

ويحسُنُ أَنْ أختم هذا البحث بتوجيه النظر إلى ذكر أبرز نتائج البحث وتوصياته التي توصلت إليها:

## أولًا: أبرز النتائج

- 1. أنَّ للغة العربية أثرًا واضحًا في الاستدلال على المسائل العقدية، وأهمية بالغة في فهمها، وقد ظهر ذلك في هذا البحث من خلال أحد أساليب لغة العرب، وهو أسلوب النفى.
- ٢. أنَّ الدلالات العقدية المستفادة من أسلوب النفي في قصة إبراهيم عَلَيْتُلِرِّ -قد تنوَّعت ما بين المطالب الإلهية، والنبوات، والأسماء والأحكام.
- ٣. أنَّ العهد المنفي في قول الله تعالى: ﴿ لَا يَنَالُ عَهْدِى ٱلظَّلِمِينَ ﴿ وَفِيهِ [البقرة: ٢٤]، يشمل الإمامة، والنبوة من بعد إبراهيم عَلَيْتُ الرّ -، وفيه إشارة إلى اتصاف بعض من يأتي في نسل إبراهيم عَلَيْتُ الرّ بالظلم بأنواعه.
- إنا في نفي الشرك عن إبراهيم -عَلَيْتَلِير -في قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ مِنَ مَنَ الْمُشْرِكِينَ ﴿ وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴿ وَالبقرة: ١٣٥] دلالةٌ على براءته التامة من عبادة الأوثان، ومن اليهودية والنصرانية، وإثباتُ؛ لكونه -عَلَيْتُلِير -على الحنيفية السمحة التي هي الإسلام والتوحيد.

- ه. أنَّ قول الله تعالى: ﴿ لاَ نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدِ مِنْهُمْ ﴾ [البقرة:١٣٦] يدلُّ على وجوب تحقيق الإيمان بجميع الأنبياء والرسل عَلَيْقَيِّلِلاً، وأنَّ الإيمان ببعضهم دون بعض لا يصحُّ معه إيمان العبد، بل يجعله في عداد المارقين عن ملة الإسلام.
- 7. أنَّ التفاضل بين الأنبياء والرسل عَلَيْقَ الله من جهة المعجزات أو بعض ما يخصُّ الله تعالى به بعض الأنبياء دون بعض، أمَّا النبوة في نفسها فهم مشتركون فيها، وبهذا يندفع تؤهُّم التعارض بين الإيمان بجميع الأنبياء وإثبات التفاضل بينهم.
- ٧. أنَّ استدلال أهل الكلام بقول الله تعالى: ﴿ لَا أُحِبُ ٱلْافِلِينَ ﴿ الله تعالى: ﴿ لَا أُحِبُ ٱلْافِلِينَ ﴿ الأنعام: ٢٦] على إثبات حدوث الأجسام، وما يترتب عليه من نفي الصفات الاختيارية عن الله تعالى باطل ؛ إذ الأفول هو الغياب والاحتجاب، وليس الحركة والتغيَّر والإمكان.
- ٨. أنَّ قـول إبراهيم -عَلَيْتُلِرِّ -: ﴿ وَلَا أَخَافُ مَا تُشْرِكُونَ بِهِ ٓ إِلَّا أَن يَشَاءَ رَبِي شَيئًا ﴾ [الأنعام: ٨٠] يدلُّ على إمكان وقوع الضلال من الأنبياء على شَيئًا ﴾ [الأنعام: ٨٠] يدلُّ على أنفسهم ذلك، إلا أنَّ الله تعالى عصمهم منه بحكمته ورحمته وعلمه.
- ٩. أنَّ الآية: ﴿ ٱلِّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَمْ يَلْبِسُواْ إِيمَنَهُم بِظُلْمِ أُولَاَيِكَ لَهُمُ ٱلْأَمَنُ وَهُم مَ الله تعالى فصل القضاء في مُه تَدُونَ ﴿ وَهُ الله تعالى فصل القضاء في بيان أولى الفريقين بالأمن والهداية، وهم الفريق الذين لم يُفسدوا إيما هم

- بالكفر والشرك، ثم يحصل التفاوت في الأمن والهداية بحسب تحقيق التوحيد والسلامة من الشرك.
- 1. أنَّ قول الله تعالى: ﴿ فَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيَطْلِمَهُمْ ﴿ [التوبة: ٧٠]، دالٌ على أنَّ الله تعالى منزَّهُ عن الظلم مطلقًا، والمقصود بالظلم هنا: وضع الشيء في غير موضعه، ويترتَّب على ذلك دخوله تحت قدرة الله تعالى إلا أنَّه سبحانه قد تنزَّه عنه، وتفسير الظلم بالتصرُّف في ملك الغير بغير إذنه أو الإضرار من غير استحقاق ولا عوض باطلُّ.
- 11. أنَّ الاستغفار للمشرك حال حياته أملًا في هدايته جائزٌ، أمَّا الاستغفار الله للمشرك بعد مماته فمحرَّم، ولم يجعل الله تعالى استغفار إبراهيم عَلَيْتَلِرِّرُ-لأبيه موضع اقتداء للمسلمين، بل استثناه من جملة ما يُقتدى به فيه.

## ثانيًا: توصيات الدراسة

- 11. أنْ ينهض المتخصصون لبيان الدلالات والمسائل العقدية التي اشتملت عليها أساليب اللغة العربية، سواء كان ذلك في قصص الأنبياء، أو في أخبار الأمم الماضية، أو أحوال اليوم الآخر.
- 17. أَنْ يُفعِّل المتخصصون الجانب النقدي العقدي في أساليب اللغة العربية؛ وذلك بتناول الأخطاء العقدية التي وقعت فيها بعض الفرق؛ كنقد المتكلّمين في الاستدلال بأحد مباحث اللغة؛ كالاشتقاق، أو فقه اللغة، أو الشواهد الشعرية، ونحو ذلك.

## فهرس المصادر والمراجع

- ١. الإبانة الكبرى، عبيد الله بن محمد بن بطة العكبري، حققه: رضا بن نعسان معطى، دار الراية للنشر والتوزيع-الرياض، الطبعة الثانية ١٤١٥هـ.
- ٢. أحكام الجنائز وبدعها، محمد ناصر الدين بن نوح نجاتي الألباني، مكتبة المعارف الرياض، الطبعة الأولى ١٤١٢هـ ١٩٩٢م.
- ٣. أحكام القرآن، عبد المنعم بن محمد بن الفرس الأندلسي، تحقيق: صلاح الدين بو عفيف، دار ابن حزم للطباعة والنشر والتوزيع-بيروت، الطبعة الأولى ١٤٢٧هـ ٢٠٠٦م.
- أحكام القرآن، محمد بن عبد الله بن العربي المعافري، راجع أصوله وخرج أحاديثه وعلَّق عليه: محمد عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية-بيروت، الطبعة الثالثة 1575هـ ٢٠٠٣م.
- ٥. الإخنائية أو الرد على الإخنائي، أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني، تحقيق:
   أحمد بن مونس العنزي، دار الخراز -جدة، الطبعة الأولى ٢٠٠٠هـ ٢٠٠٠م.
- ٦. الأذكار المنتخبة من كلام سيّد الأبرار، يحيى بن شرف النووي، تحقيق: عبد القادر الأرنؤوط، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع-بيروت، د.ط، ١٤١٤هـ ١٤٠٤م.
- ارواء الغليل في تخريج أحاديث منار السبيل، محمد ناصر الدين بن نوح نجاي الألباني، إشراف: زهير الشاويش، المكتب الإسلامي-بيروت، الطبعة الأولى
   ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م.
- ٨. أسباب النزول، علي بن أحمد الواحدي، تحقيق: عصام بن عبد المحسن الحميدان،
   دار الإصلاح-الدمام، الطبعة الثانية ١٤١٢هـ ٩٩٢-٩٩٨.

- ٩. الإشارات الإلهية إلى المباحث الأصولية، سليمان بن عبد القوي الطوفي، تحقيق:
   محمد حسن محمد حسن إسماعيل، دار الكتب العلمية-بيروت، الطبعة الأولى
   ٢٦٦هـ ٢٠٠٥م.
- 1. أصول الدين، عبد القاهر بن طاهر بن محمد البغدادي، دار الكتب العلمية بيروت، د.ط، د.ت.
- 11. الأصول في النحو، ابن السراج، تحقيق: عبد الحسين الفتلي، مؤسسة الرسالة بيروت، د.ط، د.ت.
- 11. أصول مذهب الشيعة الإمامية الاثني عشرية، القفاري، د.ن، الطبعة الأولى، 11.
- 18. أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، محمد الأمين بن محمد المختار الشنقيطي، دار عطاءات العلم الرياض، دار ابن حزم –بيروت، الطبعة الخامسة، ١٤٤١هـ ٢٠١٩م.
- ١٤. إعانة المستفيد بشرح كتاب التوحيد، صالح الفوزان، مؤسسة الرسالة، الطبعة الثالثة، ٢٢٣ هـ.
- ١٥. إيجاز البيان عن معاني القرآن، النيسابوري، تحقيق: حنيف القاسمي، دار
   الغرب الإسلامي-بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٥ه.
- ١٦. بحار الأنوار، المجلسي، تحقيق: محمد الباقر وآخرون، د.ن، الطبعة الثالثة،
   ١٤٠٣.
- ۱۷. بحر العلوم أو تفسير السمرقندي أبو الليث نصر بن محمد السمرقندي، تحقيق: على محمد معوض وآخرون، دار الكتب العلمية-بيروت، د.ط، د.ت.
- ١٨. البحر المحيط في التفسير، أبو حيان محمد بن يوسف الأندلسي، تحقيق:
   صدقى محمد جميل، دار الفكر-بيروت، د.ط، ١٤٢٠هـ.

- 19. البحور الزاخرة في علوم الآخرة، محمد بن أحمد السفاريني، تحقيق: عبد العزيز أحمد بن محمد بن محمد بن محمد بن محمد المشيقح، دار العاصمة للنشر والتوزيع-الرياض، الطبعة الأولى، ١٤٣٠هـ ٢٠٠٩م.
- ٢٠. بدائع الفوائد، محمد بن أبي بكر بن أبوب بن قيم الجوزية، تحقيق: علي بن محمد العمران، دار عطاءات العلم الرياض، دار ابن حزم بيروت، الطبعة الأولى، 18٤١هـ ٢٠١٩م.
- ۲۱. تأويل مشكل القرآن، عبد الله بن مسلم الدينوري، تحقيق: إبراهيم شمس الدين، دار الكتب العلمية -بيروت، د.ط، د.ت.
- ۲۲. التحرير والتنوير، محمد الطاهر بن عاشور التونسي، الدار التونسية للنشر- تونس، د.ط، ۱۹۸٤م.
- 77. التخويف من النار والتعريف بحال دار البوار -مطبوع ضمن مجموع رسائل الحافظ ابن رجب الحنبلي، عبد الرحمن بن أحمد بن رجب، دراسة وتحقيق: طلعت بن فؤاد الحلواني، الناشر: الفاروق الحديثة للطباعة والنشر، الطبعة الأولى، ٢٥ هـ -٢٠٠٤م.
- ٢٤. التسهيل لعلوم التنزيل، محمد بن أحمد ابن جزي الغرناطي، تحقيق: الدكتور عبد الله الخالدي، شركة دار الأرقم بن أبي الأرقم-بيروت، الطبعة الأولى،
   ١٤١٦هـ.
- ٢٥. تعظيم قدر الصلاة، محمد بن نصر المروزي، تحقيق: د. عبد الرحمن بن عبد الجبار الفريوائي، مكتبة الدار المدينة المنورة، الطبعة الأولى، ٢٠٦هـ.
- 77. تفسير ابن عطية الأندلسي، عبد الحق بن غالب بن عطية الأندلسي، تحقيق: عبد السلام عبدالشافي محمد، دار الكتب العلمية-بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٢٢هـ.

- . ٢٨. تفسير البغوي، الحسين بن مسعود البغوي، حققه وخرج أحاديثه: محمد عبد الله النمر وآخرون، دار طيبة للنشر والتوزيع، الطبعة الرابعة، ١٤١٧هـ ١٩٩٧م.
- 79. تفسير الراغب الأصفهاني، الحسين بن محمد الراغب الأصفهاني، تحقيق: عادل الشدي، مدار الوطن-الرياض الطبعة الثانية، ٤٣٤ هـ.
- .٣٠. تفسير الطبري = جامع البيان في تأويل القرآن، محمد بن جرير بن يزيد الطبري، تحقيق: أحمد محمد شاكر، مؤسسة الرسالة، الطبعة الأولى، ١٤٢٠هـ ٢٠٠٠م.
- ٣١. تفسير القرآن العزيز، محمد بن عبد الله ابن أبي زَمَنِين الأندلسي، تحقيق: أبو عبد الله حسين بن عكاشة ومحمد بن مصطفى الكنز، الفاروق الحديثة-القاهرة، الطبعة الأولى، ٢٠٠٢هـ ٢٠٠٢م.
- ٣٢. تفسير القرآن العظيم، إسماعيل بن عمر بن كثير الدمشقي، دار السلام للطباعة والنشر-الرياض، الطبعة الخامسة، ٢١١ه.
- ٣٣. تفسير القرآن العظيم، عبد الرحمن بن محمد بن أبي حاتم الرازي، تحقيق: أسعد محمد الطيب، المملكة العربية السعودية، مكتبة نزار مصطفى الباز، الطبعة الثالثة، ١٤١٩ هـ.
- ٣٤. تفسير القرآن الكريم «سورة الأنعام»، محمد بن صالح بن عثيمين، المملكة العربية السعودية، دار ابن الجوزي للنشر والتوزيع-الرياض، الطبعة الأولى، ١٤٣٣هـ -٢٠١٢م.
- ٣٥. تفسير القرآن من الجامع، ابن وهب القرشي، تحقيق: ميكلوش موراني، دار
   الغرب الإسلامي، الطبعة الأولى، ٢٠٠٣م.

- ٣٦. تفسير القرطبي=الجامع في أحكام القرآن، محمد بن أحمد القرطبي، تحقيق: أحمد البردوني وإبراهيم أطفيش، دار الكتب المصرية-القاهرة الطبعة الثانية، ١٣٨٤هـ -١٩٦٤م.
- ٣٧. التفسير الوسيط للقرآن الكريم، محمد سيد طنطاوي، دار نحضة مصر للنشر والتوزيع، الطبعة الأولى، د.ت.
- .٣٨. تفسير عبد الرزاق الصنعاني، عبد الرزاق بن همام الصنعاني، تحقيق: محمود عبده، دار الكتب العلمية-بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٩هـ.
- ٣٩. تفسير مجمع البيان، الطبرسي، تحقيق: لجنة من العلماء والمحققين، د.ن، الطبعة الأولى، ١٤١٥ه.
- . ٤. تفسير مقاتل بن سليمان، تفسير مقاتل بن سليمان البلخي، تحقيق: عبد الله محمود شحاته، دار إحياء التراث-بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٢٣ه.
- 13. تمهيد الأوائل، محمد بن الطيب الباقلاني، مؤسسة الكتب الثقافية-بيروت، الطبعة الثالثة، ٢١٤١هـ.
- 25. التمهيد لشرح كتاب التوحيد، صالح آل الشيخ، دار التوحيد-الرياض، الطبعة الأولى، ٤٢٤ه.
- 27. التنبيهات اللطيفة فيما احتوت عليه الواسطية من المباحث المنيفة، عبد الرحمن بن ناصر السعدي، دار طيبة –الرياض، الطبعة الأولى، ١٤١٤هـ.
- ٤٤. تمذيب اللغة، محمد بن أحمد الأزهري، تحقيق: محمد عوض مرعب، دار إحياء التراث العربي-بيروت، الطبعة الأولى، ٢٠٠١م.
- ٥٤. توضيح المقاصد والمسالك بشرح ألفية ابن مالك، ابن هشام، تحقيق: يوسف الشيخ وآخرون، دار الفكر للطباعة والنشر، د.ط، د.ت.
- 23. التوضيح لشرح الجامع الصحيح، عمر بن علي بن الملقن، تحقيق: دار الفلاح للبحث العلمي، دار النوادر -دمشق، الطبعة الأولى، ٢٩١٩هـ -٢٠٠٨م.

- 24. تيسير العزيز الحميد في شرح كتاب التوحيد، سليمان بن عبد الله، دار الكتب العلمية-بيروت، د.ط، د.ت.
- 24. تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، عبد الرحمن بن ناصر بن سعدي، تحقيق: عبد الرحمن بن معلا اللويحق، مؤسسة الرسالة، الطبعة الأولى، ٢٠٠٠ه.
- 93. جامع الدروس العربية، مصطفى الغلاييني، المكتبة العصرية-صيدا، الطبعة الثالثة، ١٩٩٤م.
- .٥٠ جامع الرسائل، أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني، تحقيق: د. محمد رشاد سالم، دار العطاء-الرياض، الطبعة الأولى، ٢٢٢ هـ ٢٠٠١م.
- ١٥. جلاء الأفهام في الصلاة والسلام على خير الأنام، ابن القيم، تعليق: شعيب الأرنؤوط، مكتبة المؤيد-الرياض، الطبعة الثانية، ١٤١٣هـ.
- ٥٢. الجمل في النحو، الفراهيدي، تحقيق: فخر الدين قباوة، الطبعة الخامسة، ١٤١٦.
- ٥٣. الجنى الداني في حروف المعاني، بدر الدين حسن المرادي، تحقيق: فخر الدين قباوة وآخرين، دار الكتب العلمية-بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٣هـ.
- 30. الحيدة والاعتذار في الرد على من قال بخلق القرآن، عبد العزيز بن يحيى الكناني، تحقيق: علي بن محمد بن ناصر الفقهي، مكتبة العلوم والحكم-المدينة المنورة، الطبعة الثانية، ٢٠٠٢هـ -٢٠٠٢م.
- ٥٥. الدر المصون في علوم الكتاب المكنون، السمين الحلبي، تحقيق: أحمد الخراط،
   دار القلم-دمشق، د.ط، د.ت.
- ٥٦. درء تعارض العقل والنقل، أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني، تحقيق: الدكتور محمد رشاد سالم، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية-المملكة العربية السعودية، الطبعة الثانية، ١٤١١هـ ١٩٩١م.

- ٥٧. الرد على المنطقيين، أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني، دار المعرفة-بيروت، د.ط، د.ت.
- ٥٨. رسالة إلى أهل الثغر، أبو الحسن الأشعري، تحقيق: عبد الله الجنيدي، مكتبة العلوم والحكم المدينة المنورة، الطبعة الأولى، ١٤٠٩هـ.
- ٥٩. روح المعاني روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، شهاب الدين محمود الألوسي، تحقيق: على عبد الباري عطية، دار الكتب العلمية-بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٥ه.
- . ٦٠. روضة المحبين ونزهة المشتاقين، ابن القيم، تحقيق: محمد عزيز شمس، دار عالم الفوائد للنشر والتوزيع-مكة المكرمة، الطبعة الأولى، ١٤٣١ه.
- 71. زاد المسير في علم التفسير، عبد الرحمن بن علي الجوزي، تحقيق: عبد الرزاق المهدي، دار الكتاب العربي-بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٢٢هـ.
- 77. سنن الترمذي، محمد بن عيسى الترمذي، تحقيق وتعليق: أحمد محمد شاكر، شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي-مصر الطبعة الثانية، ١٣٩٥هـ ١٩٧٥م.
- 77. شرح الأصول الخمسة، القاضي عبد الجبار المعتزلي، تحقيق: عبد الكريم عثمان، مكتبة وهبة -مصر، الطبعة الأولى، ١٣٨٤هـ.
- ٦٤. شرح السنة، الحسين بن مسعود البغوي، تحقيق: شعيب الأرنؤوط-محمد زهير الشاويش، المكتب الإسلامي-دمشق، بيروت، الطبعة الثانية، ١٤٠٣هـ ١٩٨٣م.
- مرح العقيدة الأصفهانية، أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني، تحقيق: محمد بن رياض الأحمد، المكتبة العصرية بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٢٥هـ.

- 77. شرح العقيدة الطحاوية، محمد بن علي ابن أبي العز الحنفي، تحقيق: شعيب الأرنؤوط وعبد الله بن المحسن التركي، مؤسسة الرسالة-بيروت، الطبعة العاشرة، 141٧هـ -١٩٩٧م.
- ٦٧. شرح تسهيل الفوائد، ابن مالك، تحقيق: عبد الرحمن السيد وآخرون، دار هجر للطباعة والنشر، الطبعة الأولى، د.ن.
- ۸۲. شرح سنن أبي داود، أحمد بن حسين بن رسلان، تحقيق: عدد من الباحثين بدار الفلاح بإشراف خالد الرباط، دار الفلاح للبحث العلمي وتحقيق التراث مصر، الطبعة الأولى، ۱٤٣٧هـ ١٢٠١٩م.
- 79. شرح صحيح البخاري، علي بن خلف بن بطال، تحقيق: أبو تميم ياسر بن إبراهيم، مكتبة الرشد-الرياض، الطبعة الثانية، ١٤٢٣هـ -٢٠٠٣م.
- ٧٠. شرح صحيح مسلم، يحيى بن شرف النووي، دار إحياء التراث العربي-بيروت،
   الطبعة الثانية، ١٣٩٢هـ.
- ٧١. شرح مشكل الآثار، أحمد بن محمد الطحاوي، تحقيق: شعيب الأرنؤوط،
   مؤسسة الرسالة-بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٥ هـ-١٤٩٤م.
- ٧٢. الشفا بتعريف حقوق المصطفى مع حاشية الشُّمُنِّي، القاضي عياض بن موسى اليحصبي، دار الفكر الطباعة والنشر والتوزيع، د.ط، ١٤٠٩هـ -١٩٨٨م.
- ٧٣. شفاء العليل في مسائل القضاء والقدر والحكمة والتعليل، محمد بن أبي بكر بن القيم، تحقيق: زاهر بن سالم بَلفقيه، راجعه: سليمان بن عبد الله العمير وأحمد حاج عثمان، دار عطاءات العلم الرياض، دار ابن حزم بيروت، الطبعة الثانية، ١٤٤١هـ ٢٠١٩م.
- ٧٤. صحيح البخاري، محمد بن إسماعيل البخاري، تحقيق: جماعة من العلماء، الطبعة: السلطانية، بالمطبعة الكبرى الأميرية-ببولاق مصر، ١٣١١ ه، بأمر

- السلطان عبد الحميد الثاني، ثم صَوّرها بعنايته: د. محمد زهير الناصر، وطبعها الطبعة الأولى عام ١٤٢٢ه لدى دار طوق النجاة -بيروت.
- محیح مسلم، مسلم بن الحجاج النیسابوري، تحقیق: أحمد بن رفعت حصاري وآخرون، دار الطباعة العامرة ترکیا، ۱۳۳۶ ه، ثم صوّرها بعنایته: د.
   محمد زهیر الناصر، وطبعها الطبعة الأولى عام ۱۶۳۳ ه لدى دار طوق النجاة بیروت.
- ٧٦. الصواعق المحرقة على أهل الرفض والضلال والزندقة، الهيتمي، مؤسسة الرسالة-لبنان، الطبعة الأولى، ١٤١٧ه.
- ٧٧. الفتاوى الكبرى، أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني، دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٨ه.
- .٧٨. فتح الباري بشرح صحيح البخاري، أحمد بن حجر العسقلاني، دار المعرفة-بيروت، د.ط، ١٣٧٩ه.
- ٧٩. فتح القدير، محمد بن علي الشوكاني، دمشق، دار ابن كثير، دار الكلم الطيب، الطبعة الأولى، ١٤١٤هـ.
  - ٨٠. الفروق، أحمد بن إدريس القرافي، عالم الكتب بيروت، د.ط، د.ت.
- ٨١. القول المفيد على كتاب التوحيد، ابن عثيمين، دار ابن الجوزي بإشراف مؤسسة الشيخ محمد بن صالح العثيمين، الطبعة الأولى، ١٤٣٤ه.
- ٨٢. القول المفيد على كتاب التوحيد، ابن عثيمين، دار ابن الجوزي-الرياض، الطبعة الثانية، ١٤٢٤هـ.
- ۸۳. كتاب التوحيد الذي هو حق الله على العبيد، محمد بن عبد الوهاب، دار
   أطلس الخضراء الرياض، الطبعة الثانية، ٤٣٧هـ.

- ٨٤. كتاب التوحيد وقرة عيون الموحدين في تحقيق دعوة الأنبياء والمرسلين، عبد الرحمن بن حسن التميمي، تحقيق: بشير محمد عون، مكتبة المؤيد-الطائف، الطبعة الأولى، ١٤١١هـ.
- ٨٥. الكتاب، سيبويه، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، مكتبة الخانجي-القاهرة،
   الطبعة الثالثة، ١٤٠٨هـ.
- ٨٦. الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، الزمخشري، ضبطه: مصطفى حسين، دار الكتاب العربي-بيروت، الطبعة الثالثة، ١٤٠٧ه.
- ٨٧. اللباب في علوم الكتاب، أبو حفص النعماني، تحقيق: عادل الموجود وآخرون، دار الكتب العلمية-بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٩هـ.
- ٨٨. اللمع، أبو الحسن الأشعري، صححه: حمودة غرابة، طبعة مجمع البحوث الإسلامية –القاهرة، ١٩٧٥م.
- ٨٩. لوامع الأنوار البهية، السفاريني، مؤسسة الخافقين دمشق، الطبعة الثانية،
   ٨٩.
- . ٩. مجموع الفتاوى، أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني، تحقيق: عبد الرحمن بن محمد بن قاسم، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف-المملكة العربية السعودية، ١٦٤٦هـ ١٩٩٥م.
- 91. المجموع شرح المهذب، يحيى بن شرف النووي، إدارة الطباعة المنيرية، مطبعة التضامن الأخوي-القاهرة، د.ط، ١٣٤٧ ١٣٤٧هـ.
- 97. مجموع فتاوى ومقالات، عبد العزيز بن عبد الله بن باز، جمع د. محمد بن سعد الشويعر، تحت إشراف رئاسة إدارة البحوث العلمية والإفتاء، الطبعة الثالثة، ١٤٢١هـ.

- ٩٣. المحلى بالآثار، علي بن أحمد بن حزم، تحقيق: عبدالغفار سليمان البنداري، دار الفكر-بيروت، د.ط، د.ت.
- 9. مختصر التحفة الاثني عشرية، الدهلوي، تحقيق: محب الدين الخطيب، المطبعة السلفية القاهرة، د.ط، ١٣٧٣هـ.
- 90. مختصر الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة، محمد بن أبي بكر بن القيم، اختصره: محمد بن محمد ابن الموصلي، تحقيق: سيد إبراهيم، دار الحديث-مصر، الطبعة الأولى، ١٤٢٢هـ م- ٢٠٠١م.
  - ٩٦. المصباح المنير، محمد بن أحمد الفيومي، المكتبة العلمية-بيروت، د.ط، د.ت.
- 9٧. المصنف، عبد الرزاق بن همام الصنعاني، تحقيق ودراسة: مركز البحوث وتقنية المعلومات -دار التأصيل (هذه الطبعة الثانية أُعيد تحقيقها على ٧ نسخ خطية)، دار التأصيل، الطبعة الثانية، ٢٣٧هـ -٢٠١٣م.
- ٩٨. مع الاثني عشرية في الأصول والفروع، علي بن أحمد علي السالوس، دار الفضيلة الرياض، الطبعة السابعة، ١٤٢٤هـ.
- 99. معاني القرآن وإعرابه، الزجاج، تحقيق: عبد الجليل عبده شلبي، عالم الكتب بيروت، الطبعة الأولى، ٤٠٨ه.
- ١٠٠. معاني النحو، فاضل السامرائي، دار الفكر للطباعة-الأردن، الطبعة الأولى،١٤٢٠هـ.
- ۱۰۱. مغني اللبيب عن كتب الأعاريب، عبد الله بن يوسف بن هشام، تحقيق: مازن المبارك وآخرون، دار الفكر-دمشق، الطبعة السادسة، ۱۹۸۵م.
- ۱۰۲. مفاتيح الغيب، محمد بن عمر الرازي، دار إحياء التراث العربي-بيروت، الطبعة الثالثة، ١٤٢٠هـ.
- 1.۰٣. المفصل في صنعة الإعراب، محمود بن عمرو الزمخشري، تحقيق: علي أبو ملحم، مكتبة الهلال-بيروت، الطبعة الأولى، د.ت.

- ١٠٤. مقاييس اللغة، ابن فارس، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، الناشر: دار
   الفكر، ١٣٩٩هـ -١٩٧٩م.
- ١٠٥. المقتضب، محمد بن يزيد المبرد، تحقيق: محمد عظيمة، عالم الكتب-بيروت،
   د.ط، د.ت.
- ١٠٦. الملل والنحل، محمد بن عبد الكريم الشهرستاني، مؤسسة الحلبي، د.ط، د.ت.
- ۱۰۷. منهاج السنة في نقض كلام الشيعة القدرية، أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني، تحقيق: محمد رشاد سالم، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية-المملكة العربية السعودية، الطبعة الأولى، ١٤٠٦هـ ١٩٨٦م.
- ١٠٨. المنهاج في شعب الإيمان، الحسين بن الحسن الحليمي، تحقيق: حلمي محمد فودة، دار الفكر، الطبعة الأولى، ١٣٩٩هـ -١٩٧٩م.
- ۱۰۹. الموافقات، إبراهيم بن موسى الشاطبي، تحقيق: مشهور بن حسن آل سلمان، تقديم: بكر بن عبد الله أبو زيد، دار ابن عفان، الطبعة الأولى، ١٤١٧هـ ١٩٩٧م.
- ۱۱۰. الناسخ والمنسوخ، أبو جعفر أحمد بن محمد النحاس، تحقيق: د. محمد عبد السلام محمد، الكويت، مكتبة الفلاح، الطبعة الأولى، ۲۰۸ه.
- 111. النحو العربي أسلوب في التعلم الذاتي، فارس محمد عيسى، دار البشير- الأردن، الطبعة الأولى، ١٩٩٤م.
- 111. نظم الدرر في تناسب الآيات والسور، إبراهيم بن عمر البقاعي، تحقيق: دار الكتاب الإسلامي-القاهرة، د.ط، د.ت.
- 117. النكت والعيون أو تفسير الماوردي، علي بن محمد الماوردي، تحقيق: السيد ابن عبد المقصود بن عبد الرحيم، دار الكتب العلمية-بيروت، د.ط، د.ت.
- ١١٤. الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، الواحدي، تحقيق: صفوان عدنان، دار
   القلم-دمشق، الطبعة الأولى، ١٤١٥هـ.

#### **Bibliography**

- 1. Al-Ibanah Al-Kubra, Ubaid Allah bin Muhammad bin Battah Al-Akbari, verified by: Redha bin Naasan Muti, Dar Al-Raya for Publishing and Distribution -Riyadh, second edition 1415 AH.
- 2. Rulings on funerals and their innovations, Muhammad Nasir al-Din bin Nuh Najati al-Albani, Al-Ma'arif Library -Riyadh, first edition 1412 AH -1992 AD.
- Ahkam al-Qur'an, Abd al-Moneim bin Muhammad bin al-Faras al-Andalusi, edited by: Salah al-Din Bou Afif, Dar Ibn Hazm for Printing, Publishing and Distribution -Beirut, first edition 1427 AH -2006 AD.
- 4. Ahkam al-Qur'an, Muhammad ibn Abdullah ibn al-Arabi al-Ma'afiri, reviewed its principles and included its hadiths, and commented on it: Muhammad Abdul Qadir Atta, Dar al-Kutub al-Ilmiyyah -Beirut, third edition 1424 AH -2003 AD.
- 5. al-Ikhnā'īyah aw al-radd 'alá al-Ikhnā'ī, Ahmed bin Abdul Halim bin Taymiyyah Al-Harrani, edited by: Ahmed bin Munis Al-Anazi, Dar Al-Kharaz -Jeddah, first edition 1420 AH -2000 AD.
- 6. al-Adhkār ālmntkhbh min kalām Sayyid al-abrār, Yahya bin Sharaf al-Nawawi, edited by: Abdul Qadir al-Arnaout, Dar al-Fikr for Printing, Publishing and Distribution -Beirut, 1414 AH -1994 AD.
- 7. Irwā' al-ghalīl fī takhrīj aḥādīth Manār al-Sabīl, Muhammad Nasir al-Din ibn Nuh Najati al-Albani, supervised by: Zuhair al-Shawish, Islamic Office -Beirut, first edition 1405 AH -1985 AD.
- 8. Asbāb al-nuzūl, Ali bin Ahmed Al-Wahidi, edited by: Issam bin Abdul Mohsen Al-Humaidan, Dar Al-Islah -Dammam, second edition 1412 AH -1992 AD.
- al-Ishārāt al-ilāhīyah ilá al-mabāḥith al-uṣūlīyah, Suleiman bin Abdul Qawi Al-Tawfi, edited by: Muhammad Hassan Muhammad Hassan Ismail, Dar Al-Kutub Al-Ilmiyya -Beirut, first edition 1426 AH -2005 AD.
- 10. Uṣūl al-Dīn, Abd al-Qahir bin Tahir bin Muhammad al-Baghdadi, Dar al-Kutub al-Ilmiyyah -Beirut, d.d., d.d.
- 11. al-Uṣūl fī al-naḥw, Ibn al-Sarraj, edited by: Abdul Hussein al-Fatli, Al-Resala Foundation Beirut.
- 12. Uṣūl madhhab al-Shī'ah al-Imāmīyah al-Ithnay 'Asharīyah, Al-Oaffari, D.N., first edition, 1414 AH.
- 13. Aḍwā' al-Bayān fī Īḍāḥ al-Qur'ān bi-al-Qur'ān, Muhammad al-Amin ibn Muhammad al-Mukhtar al-Shanqeeti, Dar Attaat al-Ilm Riyadh, Dar Ibn Hazm-Beirut, fifth edition, 1441 AH -2019 AD.
- 14. I'ā'nat al-mustafīd bi-sharḥ Kitāb al-tawḥīd, Saleh Al-Fawzan, Al-Resala Foundation, third edition, 1423 AH.

- 15. Ījāz al-Bayān 'an ma'ānī al-Qur'ān, Al-Naysaburi, edited by: Hanif Al-Qasimi, Dar Al-Gharb Al-Islami -Beirut, first edition, 1415 AH.
- 16. Bihar Al-Anwar, Al-Majlisi, edited by: Muhammad Al-Baqir and others, D.N., third edition, 1403 AH.
- 17. Bahr Al-Ulum or Tafsir Al-Samarqandi, Abu Al-Layth Nasr bin Muhammad Al-Samarqandi, edited by: Ali Muhammad Moawad and others, Dar Al-Kutub Al-Ilmiyya -Beirut, D.T., D.T.
- 18. Al-Bahr Al-Muhit fi Al-Tafsir, Abu Hayyan Muhammad bin Yusuf Al-Andalusi, edited by: Sidqi Muhammad Jamil, Dar Al-Fikr Beirut, ed., 1420 AH.
- 19. al-Buḥūr al-zākhirah fī 'ulūm al-ākhirah, Muhammad bin Ahmed Al-Safarini, edited by: Abdul Aziz Ahmed bin Muhammad bin Hamoud Al-Mushayqih, Dar Al-Asimah for Publishing and Distribution -Riyadh, first edition, 1430 AH -2009 AD.
- Badā'i' al-Fawā'id, Muhammad bin Abi Bakr bin Ayyub bin Qayyim al-Jawziyyah, edited by: Ali bin Muhammad al-Omran, Dar Attaat al-Ilm -Riyadh, Dar Ibn Hazm -Beirut, first edition, 1441 AH -2019 AD.
- 21. Ta'wīl mushkil al-Qur'ān, Abdullah bin Muslim Al-Dinouri, edited by: Ibrahim Shams Al-Din, Dar Al-Kutub Al-Ilmiyya -Beirut, D. I., D. T.
- 22. al-Taḥrīr wa-al-tanwīr, Muhammad Al-Tahir bin Ashour Al-Tunisi, Tunisian Publishing House -Tunisia, ed., 1984 AD.
- 23. al-Takhwīf min al-nār wa-al-ta'rīf bḥāl Dār albwār -printed in the collection of letters of Al-Hafiz Ibn Rajab Al-Hanbali, Abdul Rahman bin Ahmed bin Rajab, study and investigation: Talaat bin Fouad Al-Halawani, publisher: Al-Farouq Al-Hadithah Printing and Publishing, first edition, 1425 AH -2004 AD.
- 24. al-Tas'hīl li-'Ulūm al-tanzīl, Muhammad bin Ahmad Ibn Jazi Al-Gharnati, edited by: Dr. Abdullah Al-Khalidi, Dar Al-Arqam Bin Abi Al-Arqam Company -Beirut, first edition, 1416 AH.
- 25. Taʻzīm qadr al-ṣalāh, Muhammad bin Nasr Al-Maruzi, edited by: Dr. Abdul Rahman bin Abdul Jabbar Al-Fariwi, Al-Dar Library Medina, first edition, 1406 AH.
- 26. Tafsīr Ibn 'Aṭīyah al-Andalusī, Abdul Haq bin Ghalib bin Attia Al-Andalusi, edited by: Abdul Salam Abdul Shafi Muhammad, Dar Al-Kutub Al-Ilmiyya -Beirut, first edition, 1422 AH.
- 27. Tafsīr Abī al-Muzaffar al-Sam'ānī, Abu al-Muzaffar Mansur bin Muhammad al-Sam'ani, edited by: Yasser bin Ibrahim and Ghoneim bin Abbas bin Ghoneim, Dar al-Watan -Riyadh, first edition, 1418 AH -1997 AD.
- 28. Tafsir Al-Baghawi, Al-Hussein bin Masoud Al-Baghawi, verified and its hadiths published by: Muhammad Abdullah Al-Nimr and

- others, Dar Taiba for Publishing and Distribution, fourth edition, 1417 AH -1997 AD.
- Tafsir Al-Raghib Al-Isfahani, Al-Hussein bin Muhammad Al-Raghib Al-Isfahani, edited by: Adel Al-Shadi, Madar Al-Watan -Riyadh, second edition, 1434 AH.
- 30. Tafsir al-Tabari = Jāmi' al-Bayān fī Ta'wīl al-Qur'ān, Muhammad bin Jarir bin Yazid al-Tabari, edited by: Ahmed Muhammad Shaker, Al-Resala Foundation, first edition, 1420 AH -2000 AD.
- 31. Tafsīr al-Qur'ān al-'Azīz, Muhammad bin Abdullah Ibn Abi Zamanin Al-Andalusi, edited by: Abu Abdullah Hussein bin Okasha and Muhammad bin Mustafa Al-Kanz, Al-Farouk Al-Hadith -Cairo, first edition, 1423 AH -2002 AD.
- 32. Tafsīr al-Qur'ān al-'Azīm, Ismail bin Omar bin Katheer Al-Dimashqi, Dar Al-Salam Printing and Publishing -Riyadh, fifth edition, 1421 AH.
- 33. Interpretation of the Great Qur'an, Abdul Rahman bin Muhammad bin Abi Hatem Al-Razi, edited by: Asaad Muhammad Al-Tayeb, Kingdom of Saudi Arabia, Nizar Mustafa Al-Baz Library, third edition, 1419 AH.
- 34. Tafsīr al-Qur'ān al-'Azīm "Surat Al-An'am", Muhammad bin Saleh bin Uthaymeen, Kingdom of Saudi Arabia, Dar Ibn Al-Jawzi for Publishing and Distribution -Riyadh, first edition, 1433 AH -2012 AD.
- 35. Tafsīr al-Qur'ān min al-Jāmi', Ibn Wahb Al-Qurashi, edited by: Miklos Mourani, Dar Al-Gharb Al-Islami, first edition, 2003 AD.
- 36. Tafsir Al-Qurtubi = Al-Jami' fi Ahkam Al-Qur'an, Muhammad bin Ahmad Al-Qurtubi, edited by: Ahmad Al-Baradouni and Ibrahim Tfayesh, Egyptian House of Books -Cairo, second edition, 1384 AH -1964 AD.
- 37. al-Tafsīr al-Wasīṭ lil-Qur'ān al-Karīm, Muhammad Sayyid Tantawi, Nahdet Misr Publishing and Distribution House, first edition, D.T.
- 38. Tafsir Abd al-Razzaq al-San'ani, Abd al-Razzaq bin Hammam al-San'ani, edited by: Mahmoud Abdo, Dar al-Kutub al-Ilmiyyah Beirut, first edition, 1419 AH.
- 39. Tafsīr Majma' al-Bayān, Al-Tabarsi, edited by: a committee of scholars and investigators, D.N., first edition, 1415 AH.
- Tafsīr Muqātil ibn Sulaymān, tafsīr Muqātil ibn Sulaymān al-Balkhī, edited by: Abdullah Mahmoud Shehata, Dar Ihya al-Turath -Beirut, first edition, 1423 AH.
- 41. Tamhīd al-Awā'il, Muhammad bin Al-Tayeb Al-Baqlani, Cultural Books Foundation -Beirut, third edition, 1414 AH.
- 42. al-Tamhīd li-sharḥ Kitāb al-tawḥīd, Saleh Al-Sheikh, Dar Al-Tawhid -Riyadh, first edition, 1424 AH.

- 43. al-Tanbīhāt al-laṭīfah fīmā iḥtawat 'alayhi al-wāsiṭīyah min al-mabāḥith al-munīfah, Abdul Rahman bin Nasser Al-Saadi, Dar Taiba -Riyadh, first edition, 1414 AH.
- 44. Tahdhīb al-lughah, Muhammad bin Ahmed Al-Azhari, edited by: Muhammad Awad Merheb, Arab Heritage Revival House -Beirut, first edition, 2001 AD.
- 45. Tawdīḥ al-maqāṣid wa-al-masālik bi-sharḥ Alfīyat Ibn Mālik, Ibn Hisham, edited by: Youssef Al-Sheikh and others, Dar Al-Fikr for Printing and Publishing, d.d., d.d.
- 46. al-Tawdīḥ li-sharḥ al-Jāmi' al-ṣaḥīḥ, Omar bin Ali bin Al-Mulqin, edited by: Dar Al-Falah for Scientific Research, Dar Al-Nawader Damascus, first edition, 1429 AH -2008 AD.
- 47. Taysir Al-Aziz Al-Hamid fi Sharh Kitab Al-Tawhid, Suleiman bin Abdullah, Dar Al-Kutub Al-Ilmiyya -Beirut, d.d., d.d.
- 48. Taysir al-Karim al-Rahman fi Tafsir Kalam al-Mannan, Abdul Rahman bin Nasser bin Saadi, edited by: Abdul Rahman bin Mu'alla al-Luwaihiq, Al-Resala Foundation, first edition, 1420 AH -2000 AD.
- 49. Jami' al-Durs al-Arabiyah, Mustafa al-Ghalayini, Modern Library Sidon, third edition, 1994 AD.
- 50. Jāmi' al-rasā'il, Ahmed bin Abdul Halim bin Taymiyyah Al-Harrani, edited by: Dr. Muhammad Rashad Salem, Dar Al Attaa Riyadh, first edition, 1422 AH -2001 AD.
- 51. Jalā' al-afhām fī al-ṣalāh wa-al-salām 'alá Khayr al-anām, Ibn al-Qayyim, commentary: Shuaib al-Arnaut, Al-Muayyad Library Riyadh, second edition, 1413 AH.
- 52. al-Jamal fī al-naḥw, Al-Farahidi, edited by: Fakhr al-Din Qabawa, fifth edition, 1416 AH.
- 53. Al-Jinna Al-Dani fi Huruf Al-Ma'ani, Badr Al-Din Hassan Al-Muradi, edited by: Fakhr Al-Din Qabawa and others, Dar Al-Kutub Al-Ilmiyya -Beirut, first edition, 1413 AH.
- 54. al-Ḥaydah wa-al-i'tidhār fī al-radd 'alá min qāla bkhlq al-Qur'ān, Abdul Aziz bin Yahya Al-Kanani, edited by: Ali bin Muhammad bin Nasser Al-Fiqhi, Library of Science and Wisdom -Medina, second edition, 1423 AH -2002 AD.
- 55. Al-Durr Al-Masun fi Ulum Al-Kitab Al-Maknoon, Al-Sameen Al-Halabi, edited by: Ahmed Al-Kharrat, Dar Al-Qalam -Damascus, D. I., D. T.
- 56. Dar' Ta'āruḍ al-'aql wa-al-naql, Ahmed bin Abdul Halim bin Taymiyyah Al-Harrani, edited by: Dr. Muhammad Rashad Salem, Imam Muhammad bin Saud Islamic University -Kingdom of Saudi Arabia, second edition, 1411 AH -1991 AD.

- 57. al-Radd 'alá al-Manṭiqīyīn, Ahmed bin Abdul Halim bin Taymiyyah Al-Harrani, Dar Al-Ma'rifa Beirut.
- 58. Risālat ilá ahl al-Thaghr, Abu Al-Hasan Al-Ash'ari, edited by: Abdullah Al-Junaidi, Library of Science and Wisdom -Medina, first edition, 1409 AH.
- 59. Rūḥ al-ma'ānī Rūḥ al-ma'ānī fī tafsīr al-Qur'ān al-'Azīm wa-al-Sab' al-mathānī, Shihab al-Din Mahmoud al-Alusi, edited by: Ali Abd al-Bari Atiya, Dar al-Kutub al-Ilmiyya -Beirut, first edition, 1415 AH.
- 60. Rawdat al-muhibbīn wa-nuzhat al-mushtāqīn, by Ibn al-Qayyim, edited by: Muhammad Aziz Shams, Dar Alam al-Fawa'id for Publishing and Distribution -Mecca, first edition, 1431 AH.
- 61. Zad al-Masir fi Ilm al-Tafsir, Abdul Rahman bin Ali al-Jawzi, edited by: Abdul Razzaq al-Mahdi, Dar al-Kitab al-Arabi -Beirut, first edition, 1422 AH.
- Sunan al-Tirmidhi, Muhammad bin Issa al-Tirmidhi, edited and commented by: Ahmed Muhammad Shaker, Mustafa al-Babi al-Halabi Library and Press Company -Egypt, second edition, 1395 AH -1975 AD.
- 63. Sharh Al-Usul Al-Khamsa, Judge Abd al-Jabbar al-Mu'tazili, edited by: Abd al-Karim Othman, Wahba Library -Egypt, first edition, 1384 AH.
- 64. Sharh Sunnah, Al-Hussein bin Masoud Al-Baghawi, edited by: Shuaib Al-Arnaout -Muhammad Zuhair Al-Shawish, Islamic Office -Damascus, Beirut, second edition, 1403 AH -1983 AD.
- 65. Sharh Aqeedah Al-Asfahaniyyah, Ahmed bin Abdul Halim bin Taymiyyah Al-Harrani, edited by: Muhammad bin Riyad Al-Ahmad, Al-Maktabah Al-Asriyah -Beirut, first edition, 1425 AH.
- 66. Sharh Al-Aqeedah Al-Tahawiyyah, Muhammad bin Ali Ibn Abi Al-Izz Al-Hanafi, edited by: Shuaib Al-Arnaout and Abdullah bin Al-Muhsin Al-Turki, Al-Resala Foundation -Beirut, tenth edition, 1417 AH -1997 AD.
- 67. Sharh Tashil al-Fawaid, Ibn Malik, edited by: Abd al-Rahman al-Sayyid and others, Dar Hajar for Printing and Publishing, first edition, D.N.
- 68. Sharh Sunan Abi Dawud, Ahmed bin Hussein bin Raslan, edited by: a number of researchers at Dar Al-Falah under the supervision of Khaled Al-Rabbat, Dar Al-Falah for Scientific Research and Heritage Investigation -Egypt, first edition, 1437 AH -2016 AD.
- 69. Sharh Sahih al-Bukhari, Ali bin Khalaf bin Battal, edited by: Abu Tamim Yasser bin Ibrahim, Al-Rushd Library -Riyadh, second edition, 1423 AH -2003 AD.
- 70. Sharh Sahih Muslim, Yahya bin Sharaf al-Nawawi, Dar Revival of Arab Heritage -Beirut, second edition, 1392 AH.

- 71. Sharh Mushkil Al-Aathaar, Ahmed bin Muhammad Al-Tahawi, edited by: Shuaib Al-Arnaout, Al-Resala Foundation -Yarut, first edition, 1415 AH -1494 AD.
- 72. Al-Shifa bi Ta'reef Huquuq Al-Mustafa with the footnote of Al-Shamni, Judge Ayyad bin Musa Al-Yahsbi, Dar Al-Fikr Printing, Publishing and Distribution, D.D., 1409 AH -1988 AD.
- 73. Shifā' al-'alīl fī masā'il al-qaḍā' wa-al-qadar wa-al-ḥikmah wa-al-ta'līl, Muhammad bin Abi Bakr bin Al-Qayyim, edited by: Zaher bin Salem Balfaqih, reviewed by: Suleiman bin Abdullah Al-Omair and Ahmed Haj Othman, Dar Attaat Al-Ilm -Riyadh, Dar Ibn Hazm -Beirut, second edition. 1441 AH -2019 AD.
- 74. Sahih Al-Bukhari, Muhammad bin Ismail Al-Bukhari, edited by: A group of scholars, edition: Al-Sultaniya, at the Grand Emiri Press Bulaq Egypt, 1311 AH, by order of Sultan Abdul Hamid II, then he copied it with his care: Dr. Muhammad Zuhair Al-Nasser, and the first edition was printed in 1422 AH by Dar Touq Al-Najat -Beirut.
- 75. Sahih Muslim, Muslim bin Al-Hajjaj Al-Naysaburi, edited by: Ahmed bin Rifaat Hisari and others, Al-Amira Printing House Turkey, 1334 AH, then photographed with his care: Dr. Muhammad Zuhair Al-Nasser, and the first edition was printed in 1433 AH by Dar Touq Al-Najat -Beirut.
- 76. al-Ṣawā'iq al-muḥriqah 'alá ahl al-rafḍ wa-al-ḍalāl wa-al-zandaqah, Al-Haitami, Al-Resala Foundation -Lebanon, first edition, 1417 AH.
- 77. Al-Fatawa Al-Kubra, Ahmed bin Abdul-Halim bin Taymiyyah Al-Harrani, Dar Al-Kutub Al-Ilmiyyah -Beirut, first edition, 1408 AH.
- 78. Fath al-Bari bi Sharh Sahih al-Bukhari, Ahmed bin Hajar al-Asqalani, Dar al-Ma'rifa -Beirut, ed., 1379 AH.
- 79. Fath al-Qadir, Muhammad bin Ali al-Shawkani, Damascus, Dar Ibn Kathir, Dar al-Kalam al-Tayyib, first edition, 1414 AH.
- Al-Furūq, Ahmed bin Idris Al-Qarafi, World of Books -Beirut, D. I.,
   D. T.
- al-Qawl al-mufīd 'alá Kitāb al-tawhīd, Ibn Uthaymeen, Dar Ibn al-Jawzi under the supervision of the Sheikh Muhammad bin Saleh al-Uthaymeen Foundation, first edition, 1434 AH.
- 82. al-Qawl al-mufīd 'alá Kitāb al-tawḥīd, Ibn Uthaymeen, Dar Ibn al-Jawzi -Riyadh, second edition, 1424 AH.
- 83. Kitāb al-tawḥīd alladhī huwa Ḥaqq Allāh 'alá al-'Ubayd Muhammad bin Abdul Wahhab, Green Atlas Publishing House Riyadh, second edition, 1437 AH.
- 84. Kitāb al-tawḥīd wa-qurrat 'Uyūn al-Muwaḥḥidīn fī taḥqīq Da'wat al-anbiyā' wa-al-mursalīn, Abdul Rahman bin Hassan Al-Tamimi, edited by: Bashir Muhammad Aoun, Al-Muayyad Library -Taif, first edition, 1411 AH.

- 85. Al-Kitab, Sibawayh, edited by: Abdul Salam Muhammad Haroun, Al-Khanji Library -Cairo, third edition, 1408 AH.
- 86. al-Kashshāf 'an ḥaqā'iq ghawāmiḍ al-tanzīl wa-'uyūn al-aqāwīl fī Wujūh al-ta'wīl, Al-Zamakhshari, edited by: Mustafa Hussein, Dar Al-Kitab Al-Arabi -Beirut, third edition, 1407 AH.
- 87. Al-Lubab fi Ulum Al-Kitab, Abu Hafs Al-Numani, edited by: Adel Al-Mawjoud and others, Dar Al-Kutub Al-Ilmiyya -Beirut, first edition, 1419 AH.
- 88. Al-Luma', Abu Al-Hasan Al-Ash'ari, authenticated by: Hamouda Gharaba, edition of the Islamic Research Academy -Cairo, 1975 AD.
- 89. Lawaami' Al-Anwar Al-Bahiyya, Al-Safarini, Al-Khafiqin Foundation -Damascus, second edition, 1402 AH.
- 90. Majmū' Al-Fatāwa, Ahmed bin Abdul Halim bin Taymiyyah Al-Harrani, edited by: Abdul Rahman bin Muhammad bin Qasim, King Fahd Complex for the Printing of the Noble Qur'an -Kingdom of Saudi Arabia, 1416 AH -1995 AD.
- 91. Al-Majmo' Sharh Al-Muhadhdhab, Yahya bin Sharaf Al-Nawawi, Al-Muniriya Printing Department, Al-Tadamon Al-Akhawi Press Cairo, d.d., 1344-1347 AH.
- 92. Majmū' fatāwa wa Maqālāt, Abdul Aziz bin Abdullah bin Baz, collected by Dr. Muhammad bin Saad Al-Shuwaier, under the supervision of the Presidency of the Department of Scientific Research and Fatwa, third edition, 1421 AH.
- 93. Al-Muhalla bi'l-Athar, Ali bin Ahmed bin Hazm, edited by: Abdul Ghaffar Suleiman Al-Bandari, Dar Al-Fikr -Beirut, D. I., D. T.
- 94. Mukhtasar al-Tuhfa al-Ithna Ashariyyah, Al-Dahlawi, edited by: Muhib al-Din al-Khatib, Salafi Press -Cairo, ed., 1373 AH.
- 95. Mukhtaṣar al-Ṣawāʻiq al-mursalah ʻalá al-Jahmīyah wa-al-Muʻaṭṭilah, Muhammad bin Abi Bakr bin Al-Qayyim, summarized by: Muhammad bin Muhammad bin Al-Mawsili, edited by: Sayyid Ibrahim, Dar Al-Hadith -Egypt, first edition, 1422 AH -2001 AD.
- 96. Al-Misbah Al-Munir, Muhammad bin Ahmed Al-Fayoumi, Al-Maktabah Al-Ilmiyyah -Beirut, D. I., D. T.
- 97. Al-Musannaf, Abdul Razzaq bin Hammam Al-San'ani, investigation and study: Center for Research and Information Technology -Dar Al-Taseer (this second edition was re-edited in 7 written copies), Dar Al-Taseer, second edition, 1437 AH -2013 AD.
- 98. Ma'a al-Ithnay 'Asharīyah fī al-uṣūl wa-al-furū', Ali bin Ahmed Ali Al-Salus, Dar Al-Fadhila -Riyadh, seventh edition, 1424 AH.
- 99. Maʻānī al-Qur'ān wa-iʻrābuh, Al-Zajjaj, edited by: Abdul Jalil Abdo Shalabi, World of Books -Beirut, first edition, 1408 AH.

- 100. Ma'ānī An-Nahw, Fadel Al-Samarrai, Dar Al-Fikr Printing -Jordan, first edition, 1420 AH.
- 101. Mughnī al-labīb 'an kutub al-a'ārībAbdullah bin Youssef bin Hisham, edited by: Mazen Al-Mubarak and others, Dar Al-Fikr Damascus, sixth edition, 1985 AD.
- 102. Mafātīh Al-Lugha, Muhammad bin Omar Al-Razi, Arab Heritage Revival House -Beirut, third edition, 1420 AH.
- 103. al-Mufaṣṣal fī ṣanʿat al-iʿrāb, al-Zamakhshari, Mahmoud bin Amr Al-Zamakhshari, edited by: Ali Abu Melhem, Al-Hilal Library -Beirut, first edition.
- 104. Maqāyīs Al-Lugha, Ibn Faris, edited by: Abdul Salam Muhammad Haroun, publisher: Dar Al-Fikr, 1399 AH -1979 AD.
- 105. Al-Muqtasib, Muhammad bin Yazid Al-Mubarrad, edited by: Muhammad Azimah, Alam Al-Kutub -Beirut, D. I., D. T.
- 106. Al-Milal wal-Nihal, Muhammad bin Abdul Karim Al-Shahristani, Al-Halabi Foundation, D. I., D. T.
- 107. T Minhāj al-Sunnah fī naqḍ kalām al-Shī'ah al-qadarīyah, Ahmed bin Abdul Halim bin Taymiyyah Al-Harrani, edited by: Muhammad Rashad Salem, Imam Muhammad bin Saud Islamic University -Kingdom of Saudi Arabia, first edition, 1406 AH -1986 AD.
- 108. Al-Minhaj fi Shaub al-Iman, Al-Hussein bin Al-Hassan Al-Halimi, edited by: Hilmi Muhammad Fouda, Dar Al-Fikr, first edition, 1399 AH -1979 AD.

# حكم استخدام الرحم الصناعي بديلاً عن الرحم الطبيعي في الفقه الإسلامي

د. حمزة عبد الكريم حماد قسم الفقه وأصوله - كلية الشريعة جامعة جرش، الأردن



# حكم استخدام الرحم الصناعي بديلاً عن الرحم الطبيعي في الفقه الإسلامي

د. حمزة عبد الكريم حماد

قسم الفقه وأصوله - كلية الشريعة جامعة جرش، الأردن

تاريخ قبول البحث: ٦٢٢٦/ ١٤٤٥ هـ

تاريخ تقديم البحث: ٩/ ٥/ ١٤٤٥هـ

#### ملخص الدراسة:

يهدف هذا البحث إلى محاولة الوصول إلى الحكم الشرعي لاستخدام الرحم الصناعي، وهو عبارة عن إنشاء آلة تقوم مقام الرحم الطبيعي، بحيث يتم وضع البويضة المخصبة فيها من لحظة التلقيح الصناعي الخارجي إلى ساعة اكتمال نمو الجنين والولادة. وقد اتبع البحث المنهج الوصفي التحليلي، وذلك بوصف العملية كما هو متوقع لها، ثم الدراسة الفقهية للموضوع في ضوء الآراء فيها. وقد انتهى البحث إلى تقسيم الحكم إلى صورتين؛ الأولى: استخدام الرحم الصناعي بديلاً عن الرحم الطبيعي لغير حاجة أو ضرورة طبية، كالمحافظة على جمال الجسم، وعدم الترهل، وقد خلص الباحث إلى عدم جواز هذه الصورة، والثانية: استخدام الرحم الصناعي بديلاً عن الرحم الطبيعي لوجود ضرورة طبية، وقد خلص الباحث إلى جواز هذه الصورة ضمن عدد من الضوابط.

الكلمات المفتاحية: الرحم الصناعي، الرحم الطبيعي، الفقه.

The Legal Ruling on using an Artificial Uterus as a Substitute for a Natural One under Islamic Jurisprudence

#### Dr. Hamza Abed AlKarim Hammad

Department of Jurisprudence and its Principles - Faculty Shari'a Jerash University, Jordan

#### Abstract:

This research aims to articulate a legal ruling on issue the creation of a machine that replaces a natural womb/uterus, so that the fertilized egg is placed in it from the moment of external artificial insemination until the hour of completion of fetal development and birth.

The research followed the descriptive and analytical approach by describing the process as expected, then it applied the jurisprudential study of the subject in light of opinions therein. The research concluded by dividing the ruling into two forms:

The first, using an artificial uterus as a substitute for purposes other than a medical need or necessity, such as maintaining the beauty of the body and avoiding sagging. The researcher has concluded that this form is not permissible.

The second, using an artificial uterus as a substitute for a natural one due to a medical necessity. The researcher has concluded that it is permissible. This approach is permissible within a number of controls.

**key words:** artificial womb/uterus, natural womb/uterus, jurisprudence.

#### بسم الله الرحمن الرحيم

#### المقدمة:

الحمد لله جلَّ في علاه، والصلاة والسلام على نبيه محمد صلى الله عليه وسلم، وعلى آله، وصحبه ومَن والاه، وبعد،،،،

فقد سبق الطرح الفقهي والعملي لموضوع أطفال الأنابيب، الذي يتمثل في أخذ بويضة من الزوجة وحيوان منوي من الزوج، ثم القيام بالتلقيح الصناعي الخارجي وبعدها يتم زراعة البويضة المخصبة في رحم الزوجة، بيد أن الفكرة المفترضة الجديدة تقوم على إنشاء آلة يتم وضع البويضة المخصبة فيها من لحظة التخصيب إلى الولادة، بحيث تشكل رحماً صناعيًّا خارجيًّا تستغني المرأة فيه عن الحمل.

#### مشكلة البحث:

في ضوء ما سبق؛ فإن مشكلة البحث تتمثل في بيان الوصف الطبيّ لهذه المسألة المفترضة، ثم الوقوف على الحكم الفقهيّ لها.

#### أهداف البحث:

تتحدد أهداف البحث في بيان الحكم الفقهيّ لاستخدام الرحم الصناعي بديلاً عن الرحم الطبيعيّ.

# منهج البحث وإجراءاته:

يعتمد البحث على المنهج الوصفي التحليلي، وذلك بوصف المسألة المفترضة، ثم الدراسة الفقهية لها، أما الإجراءات تفصيلاً فكانت عبارة عن عرض الموضوع وفق ما بينته المصادر المختصة، ثم عرض الأدلة الفقهية في

المسألة، يتبعها مناقشة الأدلة، والرد على الرد، ثم الخروج بالرأي المختار، وقد تم عزو الآيات، وتخريج الأحاديث من مصادرها الأصلية، والحكم على الأحاديث المروية في غير الصحيحين من خلال أقوال العلماء في هذا الفن.

#### الدراسات السابقة:

وقف الباحث على بعض الدراسات التي تناولت المسألة بصورة مختصرة دون تأصيل وتفصيل؛ من هذه الدراسات: دراسة الإنجاب الصناعي لمحمد المرسي زهرة؛ إذ لم تتطرق هذه الدراسة سوى للحكم ودليله، في أسطر معدودة (ص١٣١ من الكتاب)، ودراسة أطفال الأنابيب بين العلم والشريعة لزياد سلامة؛ إذ تناولت المسألة في حدود صفحة ونص؛ فبدأت بعرض تاريخي للمسألة، ثم الحكم الشرعي باختصار جدًّا (ص١١١-١١ من الكتاب)، ودراسة الاستنساخ والإنجاب لكارم غانم؛ إذ تناول المسألة في حدود نصف صفحة (ص٣٠٦ من الكتاب)

ووقف على دراسات تناولت المسألة بشيء من التفصيل؛ هذه الدراسات هي:

- الفقه الافتراضي لأنس القرعان، عرض الباحث لأدلة خارج محل النزاع، وعرض مسائل غير مرتبطة بشكل مباشر في المسألة كالنسب، والتركة. أما الدراسة الحالية فتركز في مسألة الحكم الشرعي فقط دون الحوض في مسائل جانبية، والتركيز على عرض الأدلة ذات الصلة بالموضوع مباشرة.

- أحكام النوازل في الإنجاب لمحمد المدحجي، تبنت الدراسة الرأي الممانع للمسألة المطروحة، أما الدراسة الحالية، فقد فصلّت الحكم إلى صورتين، هما: حكم استخدام الرحم الصناعي بديلاً عن الرحم الطبيعي لغير حاجة أو ضرورة طبية، كالمحافظة على جمال الجسم، وعدم الترهل مثلاً، والثانية: حكم استخدام الرحم الصناعي بديلاً عن الرحم الطبيعي لوجود ضرورة طبية ثم الخروج بحكم فقهي لكل صورة، وتبنى الرأي المجيز للصورة الثانية.
- أحكام تقنية الرحم الصناعي في ضوء مقاصد الشريعة لأسماء العرياني. تناولت الدراسة المسألة، مع عرض الأدلة ومناقشتها بشكل مختصر، أما الدراسة الحالية، فتماز بالتفصيل في عرض الأدلة والردود والرد على الردود، ثم تفصيل المسألة إلى صورتين، ثم الخروج بحكم فقهى لكل صورة مع التأصيل لذلك من القواعد الفقهية.
- الرحم الصناعي من منظور شرعي لسلوى محمود. عرضت الدراسة الحكم وذكرت الأدلة، دون ذكر لرأي المخالفين ومناقشة أدلتهم.

إن من الأمانة العلمية القول بأن الباحث استفاد من هذه الدراسات وبنى عليها، وذلك بالتعمق الرأسي في مسألة واحدة فقط هي حكم استخدام الرحم الصناعي بديلاً عن الرحم الطبيعي بحيث تستغني المرأة عن الحمل، دون خوض في صور أخرى، ثم العمل على المناقشة المستفيضة للأدلة والردود والرد على الردود، فضلاً عن التأصيل التفصيلي للحكم من القرآن الكريم والسنة النبوية والقواعد الفقهية.

#### خطة البحث:

في ضوء ما سبق؛ فقد انتظمت خطة البحث في مبحثين، هما:

المبحث الأول: ماهية تقنية الرحم الصناعي، وفيه ثلاثة مطالب، هي:

المطلب الأول: المفهوم والتاريخ.

المطلب الثاني: طريقة عمل التقنية.

المطلب الثالث: إيجابيات التقنية وسلبياتها.

المبحث الثاني: الحكم الفقهي لاستخدام الرحم الصناعي، وفيه ثلاثة مطالب؟ هي:

المطلب الأول: الآراء الفقهية.

المطلب الثاني: الأدلة ومناقشتها.

المطلب الثالث: الترجيح.

إضافة إلى مقدمة وخاتمة تضمنت أبرز النتائج والتوصيات.

# المبحث الأول ماهية تقنية الرحم الصناعي

يتناول هذا المبحث مفهوم تقنية الرحم الصناعي، وتاريخها وطريقة عملها إضافة إلى إيجابياتها وسلبياتها، وذلك من خلال المطالب الآتية:

# المطلب الأول: المفهوم والتاريخ

تقنية الرحم الصناعي: هي تقنية تقوم على قيئة الظروف الطبيعية لرحم المرأة في حاضنات بلاستيكية لتمكين الجنين من النمو وصولاً إلى الولادة، ويمكن تعريف هذه التقنية عمليًّا بأنها: كيس بلاستيكي يعمل عبر الاتصال بمصدر خارجي من السوائل البديلة؛ بحيث يزود الجنين المحتضن بالأوكسجين والعناصر الغذائية اللازمة للنمو، وبعبارة أخرى فهي: عبارة عن حقن بويضة المرأة بمني زوجها خارج الرحم، ثم يستمر الأمر في صندوق له صفات رحم الأم أو قريباً منه حتى يصير جنيناً تامًّا(١).

(١) انظر:

<sup>-</sup> مهران، الأحكام الشرعية والقانونية للتدخل في عوامل الوراثة والتكاثر، ص٢٢٢.

Bulletti, C., Palagiano, A., Pace, C., Cerni, A., Borini, A.,
 & de Ziegler, D. (2011). The artificial womb. Annals of the
 New York Academy of Sciences, 1221(1), p. 124

Partridge, E. A., Davey, M. G., & Flake, A. W. (2018).
 Development of the artificial womb. Current Stem Cell Reports, 4(1), p. 70.



صورة للتصميم الأولي للرحم الصناعي(١)

#### تاريخ التقنية:

ظهرت أول براءة اختراع لتصميم الرحم الاصطناعي عام ١٩٥٥م بفضل إيمانويل غرينبرغ، الذي صمم خزاناً يوضع فيه الجنين ويحتوي على السائل الذي يحيط به في رحم أمه وعلى آلة متصلة بالحبل السري، ومضخات الدم والكلى الاصطناعية، وفي عام ١٩٨٧م قام العالم كوابارا في طوكيو بتجربة للحفاظ على جنين الماعز في رحم اصطناعي لفترة طويلة، فكانت هذه التجربة العلمية الأولى في هذا المجال بمذه التقنية المتطورة، واستطاعت الحفاظ على جنين الماعز في عمر ١٧ أسبوعاً لمدة ٣ أسابيع، ثم حصل الأميركي على جنين الماعز في عمر ١٧ أسبوعاً لمدة ٣ أسابيع، ثم حصل الأميركي كوبر ويليام على براءة اختراع عام ١٩٩٣م لنظام آخر ابتكره بأسلوب

<sup>(</sup>١) انظر:

<sup>-</sup> https://www.bbc.com/news/av/health-50056405

<sup>-</sup> https://nextnature.net/story/2018/artificial-womb-design

مختلف، إلا أن التطور الأبرز في مجال الأرحام الاصطناعية حصل في القرن الحادي والعشرين؛ ففي عام ٢٠١٧م، كشف علماء من مركز أبحاث الجنين في فيلادلفيا في الولايات المتحدة عن تقنية جديدة تعتمد على كيس حيوي يحتوي على السائل الأمنيوسي المصنع، وقد حصل الاختبار خلال أربعة أسابيع على الحملان التي لها عمر بيولوجي يعادل عمر جنين بشري يبلغ ٢٤ أسبوعاً من الحمل، وكانت الأجنة قادرة على تطوير الدماغ والرئتين والحركة والقدرة على البلع وفتح العيون، وقد سعى الباحثون على تحسين النظام وتكييفه مع الأجنة البشرية.

أما عام ٢٠١٨م، فقد تم تقديم اقتراح بتصميم تخميني لرحم اصطناعية للأطفال الخدج، يتلقى فيها الأطفال الأوكسجين من خلال الحبل السريّ في تقنية جديدة تزيد فرص بقاء الأطفال حديثي الولادة على قيد الحياة في بيئة طبيعية وحالة بيولوجية مماثلة للحمل في رحم الأم، وفي عام ٢٠٢٢م قام علماء من معهد سوتشو للهندسة الطبية الحيوية والتكنولوجيا بالفعل بتشغيل الرحم الصناعي على أجنة الفئران، حيث يتكون الرحم الصناعي للمعهد من عدة أوعية تحتوي على خليط مغذيات توضع فيها الأجنة (١).

(١) انظر:

<sup>-</sup> محمود، الرحم الصناعي من منظور شرعي، ج١/ ص٢٤٢١.

<sup>-</sup> العرباني، أحكام تقنية الرحم الصناعي في ضوء مقاصد الشريعة، ج١/ ص٧.

<sup>-</sup> سلامة، أطفال الأنابيب بين العلم والشريعة، ص١٠٩-١١٠.

<sup>-</sup> SIMONSTEIN, F. R. I. D. A., & MASHIACH-EIZENBERG, M. I. C. H. A. L. (2009). The artificial

### المطلب الثاني: طريقة عمل التقنية

يعتمد تنفيذ هذه التقنية على وضع البويضة المخصبة بطريق التلقيح الصناعي الخارجي في حاضنة مصنوعة من مادة الإكليرك الشفاف، تحتوي على سائل (أمنيوسي) صناعي، يشبه في تركيبه السائل الآمنيوسي الطبيعي؛ لينمو الجنين في هذه الحاضنة، ويمده العلماء في أثناء ذلك بوسائل الحياة والنمو طوال مدة الحمل، وفي سبيل ذلك يتم الاستعاضة عن المشيمة الطبيعية بجهاز يقوم بضخ الأوكسجين في الدم لنقل الدم "المؤكسج" المحمل بالمواد الغذائية عبر أنبوب متصل بأحد الشرايين المرتبطة بالحبل السري، ويضبط الأطباء خلال ذلك الظروف الفيزيائية للجنين؛ مثل درجة الحرارة وغيرها، ويتم مراقبة الجنين من خلال الجدار الشفاف للحاضنة، وتعمل التجارب على مدِّ مدة احتضان الجنين في الرحم الصناعي عن طريق التعامل مع أجنة أصغر فأصغر حتى يتم المأمول من فكرة الرحم الصناعي وهو إمكانية احتضان الجنين من بداية الإخصاب حتى اكتمال نموه (۱).

المطلب الثالث: إيجابيات التقنية وسلبياتها

womb: a pilot study considering people's views on the artificial womb and ectogenesis in israel. Cambridge Quarterly of Healthcare Ethics, 18(1), p. 77–78.

- مهران، الأحكام الشرعية والقانونية، ص٦٢٣.
- العرياني، أحكام تقنية الرحم الصناعي، ج١/ ص٨٠٠

<sup>(</sup>١) انظر:

إن أبرز إيجابيات هذه التقنية هي: مساعدة النساء اللاتي لا يستطعن الحمل؛ لإصابتهن بالعقم، أو بسبب إزالة الرحم لأسباب طبية، وكذلك تفادي مخاطر الحمل بالنسبة لبعض النساء اللواتي يعانين مرضًا عضالاً قد يشكل خطراً على حياتهن. أما السلبيات، فيمكن إجمالها في الأمور الآتية: تخلي بعض السيدات عن فكرة الحمل والولادة الطبيعيين من باب الترف والمحافظة على الجمال؛ مما يؤدي إلى قطع العلاقة الفطرية بين الأم ووليدها، وقد يؤدي استخدام مثل هذه التكنولوجيا إلى التنمر على الذين ولدوا من خلالها، وبالتالي يؤدي إلى إصابتهم بالكثير من الأمراض النفسية التي تنعكس على المجتمع بشكل سيء، ومن المحتمل استخدام مثل هذه التكنولوجيا من قبل منظمات أو حكومات إلى إيجاد أفراد ليس لهم انتماء ديني أو عرقي، وبالتالي يمكن استخدامهم كدروع بشرية أو أسلحة فتاكة ضد غيرهم من الشعوب، ويمكن أن تؤدي هذه التقنية إلى التحكم في الصفات الوراثية للجنين كاختيار جنس الجنين، ولون العيون ولون الشعر(۱).

(١) انظر:

<sup>-</sup> مهران، الأحكام الشرعية والقانونية، ص٦٢٢.

العرياني، أحكام تقنية الرحم الصناعي، ج١/ ص٧.

<sup>-</sup> محمود، الرحم الصناعي من منظور شرعي، ص٢٤٢٦.

## المبحث الثاني: الحكم الفقهي لاستخدام الرحم الصناعي

بداية: تجدر الإشارة إلى أن حكم البحث في المسائل المفترضة والتي لم تقع هو الندب؛ فقد نصَّ غير واحد من الفقهاء قديماً وحديثاً على أن الاجتهاد يأخذ حكم الندب في حالتين، هما: الحالة الأولى: أن يجتهد العالم قبل نزول الحادثة ليسبق إلى معرفة حكمها قبل وقوعها، والحالة الثانية: أن يستفتيه سائل عن حكم حادثة قبل نزولها(۱)، وقد تحدث ابن القيم عن حكم الإجابة عن مسألة لم تقع، فبيّن أنه إن كان في المسألة نصُّ من كتاب الله أو سنة عن رسول الله -صلى الله غيه وسلم- أو أثر عن الصحابة لم يكره الكلام فيها، وإن لم يكن فيها نصُّ ولا أثر؛ فإن كانت بعيدة الوقوع أو مقدرة لا تقع، لم يستحب له الكلام فيها، وإن كان وقوعها غير نادر ولا مستبعد، وغرض السائل الإحاطة بعلمها ليكون منها على بصيرة إذا وقعت؛ استحب له الجواب بما يعلم (۱).

في ضوء ما سبق فإن الباحث يرى مشروعية البحث في المسألة المطروحة، ويتم تناول الحكم في المطلبين الآتيين:

(١) انظر:

<sup>-</sup> السمعاني، قواطع الأدلة في الأصول، ج٢/ ص٣٠٣.

<sup>-</sup> البخاري، كشف الأسرار شرح أصول البزدوي، ج٤/ ص١٥.

<sup>-</sup> الزركشي، البحر المحيط في أصول الفقه، ج٨/ ص٢٣٩-٢٤٠.

الشوكاني، إرشاد الفحول، ج٢، ص٢١٢.

<sup>-</sup> النملة، الجامع لمسائل أصول الفقه، ص١٠٤٠٠.

<sup>-</sup> النملة، المهذب في علم أصول الفقه المقارن، ج٥/ ص٢٣٢٧.

<sup>-</sup> الباحسين، التخريج عند الفقهاء والأصوليين، ص٣٣٨-٣٣٩.

<sup>(</sup>٢) ابن قيم الجوزية، إعلام الموقعين عن رب العالمين، ج٤/ص١٧٠.

#### المطلب الأول: الآراء الفقهية

يمكن للباحث القول بأن المعاصرين اتفقوا على عدم جواز هذه التقنية إن لم تقم ضرورة طبية، بيد أنهم اختلفوا في حكم التقنية حال وجود ضرورة طبية، فذهب فريق إلى التحريم على إطلاقه، في حين ذهب فريق آخر إلى الجواز حال وجود ضرورة طبية.

أما تفصيل الأقوال، فهو على النحو الآتي:

## الرأي الأول: التحريم على إطلاقه بصرف النظر عن السبب

ذهب بعض المعاصرين إلى تحريم هذه التقنية مطلقاً، وممن ذهب إلى ذلك: أحمد كريمة (1)، ومحمد المرسي زهرة (1)، ومحمد بن هائل المدحجي (1).

### الرأي الثاني: الإباحة ضمن ضوابط

ذهب فريق من المعاصرين إلى إباحة هذه التقنية إن كان غرضها علاجيًّا لحل مشكلة عدم الإنجاب بين الزوجين، وممن ذهب إلى ذلك: حسن الجنايني<sup>(٤)</sup>، وزياد أحمد سلامة<sup>(٥)</sup>، والسيد محمود مهران<sup>(١)</sup>، وأسماء سالمين العرياني<sup>(٢)</sup>،

/https://akhbarelyom.com/news/newdetails/3675100

<sup>(</sup>١) انظر: دسوقي، حسين، جدل ديني بسبب الرحم الاصطناعي، منشور في صحيفة: أخبار اليوم، بتاريخ:

<sup>(</sup>٢) انظر: زهرة، الإنجاب الصناعي، ص١٣١.

<sup>(</sup>٣) انظر: المدحجي، أحكام النوازل في الإنجاب، ج٢/ ص٨٥٨.

<sup>(</sup>٤) انظر: دسوقي، جدل ديني بسبب الرحم الاصطناعي، منشور في صحيفة: أخبار اليوم، بتاريخ: ٢٠٢/٢/٢،

<sup>/</sup>https://akhbarelyom.com/news/newdetails/3675100

<sup>(</sup>٥) انظر: سلامة، أطفال الأنابيب بين العلم والشريعة، ص١١١.

وسمير الشوابكة $^{(7)}$ ، وسلوان قدري محمود $^{(3)}$ ، وكارم السيد غانم $^{(6)}$ ، وأنس عبد الله القرعان $^{(7)}$ .

# المطلب الثاني: الأدلة ومناقشتها

### أدلة المجيزين ومناقشتها:

استدلَّ القائلون بالجواز بعدد من الأدلة؛ منها:

- ١. القياس على جواز التلقيح الصناعي: فكما جاز بقاء البويضة المخصبة من الزوجين خارج الرحم الطبيعي لعدة أيام للضرورة الطبية في ذلك، فالحال ذاته في بقاء هذه البويضة المخصبة خارج الرحم طيلة فترة الحمل، متى دعت لذلك ضرورة.
- نوقش هذا الاستدلال بأن هذا قياس مع الفارق؛ لأن وجود البويضة المخصبة خارج الرحم الطبيعي أياماً لحاجة مع بقاء الأصل وهو بقاء الجنين في بطن أمه المدة الأكبر لا ينافي الفطرة ولا يلغي وظيفة الأمومة، بعكس أن تكون كل مدة الحمل في الرحم الصناعي(٧).

<sup>(</sup>١) انظر: مهران، الأحكام الشرعية والقانونية، ص٥٢٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: العرياني، أحكام تقنية الرحم الصناعي ج١/ ص١١.

<sup>(</sup>٣) انظر: الشوابكة، حكم الرحم الاصطناعي، فتوى منشورة في موقعه الرسمي، ٢٠١٦، https://sameershaf3y.com

<sup>(</sup>٤) انظر: محمود، الرحم الصناعي من منظور شرعي، ص٢٤٢٩.

<sup>(</sup>٥) انظر: غانم، الاستنساخ والإنجاب، ص٥٠٦.

<sup>(</sup>٦) انظر: القرعان، الفقه الافتراضي، ص١٨٦-١٨٧.

<sup>(</sup>۷) انظر:

<sup>-</sup> العرياني، أحكام تقنية الرحم الصناعي، ج١/ ص١١.

- لا يسلم الباحث بهذا الرد بل يستدرك عليه بالقول: إن بقاء البويضة المخصبة خارج الرحم لأيام في التلقيح الصناعي بسبب وجود ضرورة طبية قاضية بذلك، والضرورة الطبية ذاتها أكدت على أن إحدى النساء مثلاً لا يمكن بقاء الحمل في رحمها؛ لذا دعت الضرورة إلى الرحم الصناعي.
- 7. إنَّ الرحم الصناعي يأخذ الصفة العلاجية؛ إذ إن الغرض منه حل مشكلة انعدام مقرّ اللقيحة؛ بسبب اعتلال رحم الزوجة وتعينت هذه الوسيلة كضرورة علمية لتحقيق إنجابها، وهذا الرحم عبارة عن أوعية ووسائل صناعية لا تؤدي إلى اختلاط الأنساب، ولا يتحقق معها أي معنى للزنا حقيقة أو حكماً أو غير ذلك من المعاصي، ثم إن هذه الطريقة العلاجية مقيدة بوجود حكم من لجنة طبية مختصة تؤكد عدم إمكانية حمل الزوجة لمشكلة في رحمها، فهنا قامت ضرورة طبية لاستخدام الرحم الصناعي (۱).

<sup>-</sup> المدحجي، أحكام النوازل في الإنجاب، ج٢/ ص٥٥٨.

<sup>(</sup>١) انظر:

<sup>-</sup> محمود، الرحم الصناعي من منظور شرعي، ص٢٤٤٨.

<sup>-</sup> مهران، الأحكام الشرعية والقانونية، ص٥٢٥.

<sup>-</sup> سلامة، أطفال الأنابيب بين العلم والشريعة، ص١١١.

- نوقش هذا الاستدلال بأن الأصل في الأبضاع التحريم، وكون هذه الوسيلة لا يكون فيها اختلاط للأنساب لا يعني أنها جائزة، حتى يقام الدليل على جوازها(١).
- لا يسلم الباحث بهذا الرد بل يستدرك عليه بالقول: إنَّ قاعدة الأصل في الأبضاع التحريم لا يصلح الاستدلال بها والاتكاء عليها في مناقشة هذا الدليل؛ إذ لا وجه لإعمال القاعدة في هذا المقام؛ إذ إن من الضوابط الشرعية لجواز الرحم الصناعي قيام الزوجية.

#### أدلة الممانعين ومناقشتها:

استدل القائلون بحرمة هذا الفعل بعدد من الأدلة؛ منها:

- إن هذا الفعل يؤدي إلى تغيير خلق الله، ومخالفة شرع الله بإلغاء لعملية الخلق الإلهي والقضاء على أمور ضخمة في التشريع الإسلامي، وخلل في التشريع وفقه المواريث.
- يمكن للباحث الاعتراض على هذا الاستدلال بأن هذه التقنية لا تتضمن تغييراً لخلق الله؛ إذ إن من ضوابط جواز التقنية ألا يتدخل الطبيب في الصفات الوارثية للجنين، أما مسألة الخلل في التشريع وفقه المواريث، فهذا الأمر غير موجود في هذه التقنية؛ إذ إن الجواز مقيد بوجود علاقة زوجية بين الرجل والمرأة.

<sup>(</sup>١) انظر:

<sup>-</sup> العرياني، أحكام تقنية الرحم الصناعي، ج١/ ص١١.

<sup>-</sup> المدحجي، أحكام النوازل في الإنجاب، ج٢/ ص٥٩٨.

- ٢. إنَّ في إقرار بقاء البويضة المخصبة في رحم صناعي منافاة للفطرة، وهو داخل في تغيير خلق الله الذي يدعو إليه الشيطان كما قال الله تعالى: " وَلأُضِلَنَّهُمْ وَلا مُرَيَّهُمْ وَلا مُرَهَّمُمْ فَلَيْبَتِكُنَّ آذَانَ الأَنْعَامِ وَلا مُرَهَّمُمْ فَلَيْبَتِكُنَّ آذَانَ الأَنْعَامِ وَلا مُرَهَّمُمْ فَلَيْبَيِّنَ خَلْق اللهِ وَمَن يَتَّخِذِ الشَّيْطَانَ وَلِيًّا مِّن دُونِ اللهِ فَقَدْ حَسِرَ خُسْرَانًا مُّبِينًا."(سورة النساء: ١١٩)
- ٣. إن في هذه الممارسة تعطيل لوظيفة الأمومة، وهي وظيفة ضرورية للأم، مثل الوظيفة الضرورية للأب، وهي إنتاج الحيمنات (النطفة الذكرية)، فالحمل والولادة من أشدّ معاني الأمومة قوة وحناناً وعطفاً وتضحية.
- نوقش هذان الدليلان بأنه طالما جاز بقاء اللقيحة أياماً خارج الرحم في بداية الحمل، وجاز احتضان الجنين في حاضنة صناعية عند خروجه من بطن أمه قبل اكتمال نموه في نهاية الحمل، ولم يكن في ذلك منافاة للفطرة ولا تغييراً لخلق الله تعالى(١).
- وقد استدرك بعض الباحثين على هذه المناقشة بوجود الفرق بين البقاء خارج الرحم لمدة معينة لحاجة مع بقاء الأصل وهو بقاء الجنين في بطن أمه المدة الأكبر، وأن تكون كل مدة الحمل في الرحم الصناعي، فالأول لا ينافي الفطرة ولا يلغي وظيفة الأمومة بعكس الثاني (۲).

<sup>(</sup>١) انظر: مهران، الأحكام الشرعية والقانونية، ص٥٦٦.

<sup>(</sup>٢) انظر:

- لا فيه من منافاة للفطرة واحتمالٍ كبير للضرر، ومنافاة لتكريم بني آدم؛ إذ يصبح كالآلة التي يتم تصنيعها في المعمل (١).
- لا يسلم الباحث بهذا الاستدلال؛ إذ إن الجواز مقيد بعدم وجود طريقة أخرى للإنجاب سوى هذه الطريقة، إضافة إلى قيد عدم حدوث ضرر بالجنين.

#### المطلب الثالث: الترجيح

في ضوء ما سبق، فإن الباحث يرى ضرورة تقسيم المسألة إلى صورتين: الصورة الأولى: حكم استخدام الرحم الصناعى بديلاً عن الرحم الطبيعى

الصوره 11 وى. حاجم استعمام الوحم الطبيعي بديار عن الوحم الطبيعي لغير حاجة أو ضرورة طبية، كالمحافظة على جمال الجسم، وعدم الترهل مثلاً

إن من مقاصد الشريعة الإسلامية حفظ الضروريات؛ ومنها: حفظ النسل وقد شرع الله تعالى الزواج لحفظ النسل، فهو الطريق الطبيعي الصحيح شرعاً للتناسل والتكاثر، قال الله تعالى: "وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ حَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنْفُسِكُمْ

/https://akhbarelyom.com/news/newdetails/3675100

<sup>-</sup> العرباني، أحكام تقنية الرحم الصناعي، ج١/ ص١١.

<sup>-</sup> المدحجي، أحكام النوازل في الإنجاب، ج٢/ ص٥٩.

<sup>(</sup>١) انظر:

المدحجي، أحكام النوازل في الإنجاب، ج٢/ ص٨٦٠-٨٦٢.

<sup>-</sup> غانم، الاستنساخ والإنجاب، ص٣٠٦.

<sup>-</sup> دسوقي، حسين، جدل ديني بسبب الرحم الاصطناعي، منشور في صحيفة: أخبار اليوم، بتاريخ:

أَزْوَاجًا لِتَسْكُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمْ مَوَدَّةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ"(١)، فقد بيّنت الآية أن من أهداف الزواج: المودة والرحمة، وقد روى عن الحسن ومجاهد وعكرمة أن المودة هي: الجماع، والرحمة هي: الولد (٢). وقد جاء رجل إلى النبيِّ -صلَّى الله عليه وسلم- فقال: إني أصبتُ امرأةً ذاتَ حَسَبٍ وجَمَالٍ، وأنها لا تَلِدُ، أفاتزوجُها؟ قال: "لا،" ثم أتاهُ الثانية فنهاه، ثم أتاه الثالثة، فقال: "تزوجوا الوَدُودَ الوَلُودَ فإني مكاثِرٌ بِكُمُ الأمم"(٣). يبيّن الحديث أن من مقاصد الزواج إيجاد النسل والتكاثر؛ لذا حث النبي صلى الله عليه وسلم- أن تكون الزوجة ولوداً، أي التي تكثر ولادتها؛ فكثرة الأولاد أمر مرغوب فيه مندوب إليه؛ لتكثير الأمة؛ لأن النبي عليه الصلاة والسلام: "مُكَاثِرٌ بِكُمُ الْأُمَمَ؛"، أي مفاخر الأمم لكثرة أتباعه (٤).

<sup>(</sup>١) سورة الروم، آية: ٢١.

<sup>(</sup>۲) انظر:

<sup>-</sup> ابن وهب، تفسير القرآن من الجامع لابن وهب، ج٢/ ص٥٦.

<sup>-</sup> السمعاني، تفسير القرآن العظيم، ج٤/ ص٤٠٢.

<sup>-</sup> القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ج١١/ ص١١.

<sup>-</sup> البيضاوي، أنوار التنزيل وأسرار التأويل، ج٤/ ص٢٠٤.

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود، سنن أبي داود، -واللفظ له- كتاب: النكاح، باب: في تزويج الأبكار، حديث رقم: ٢٠٥٠، ج٣/ ص٣٩٥، وحكم الشيخ الأرنؤوط على الحديث بأن "إسناده قوي"، ورواه الحاكم، المستدرك على الصحيحين، كتاب: النكاح، حديث رقم: ٢٦٨٥، ج٢/ ص٢٧٦.

<sup>(</sup>٤) انظر:

<sup>-</sup> العيني، عمدة القاري شرح صحيح البخاري، ج٢٣/ ص٤٨.

القاري، مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح، ج٥/ ص٢٠٤٧.

إذن، إن من أهداف الزواج ومقاصده التناسل بالطريق الطبيعي، فهل يجوز استخدام الرحم الصناعي في حال عدم وجود ضرورة طبية بأن تكون الزوجة قادرة على الحمل والإنجاب، فتذهب إلى الرحم الصناعي لغاية تحسينية تكميلية، كالمحافظة على الجمال وعدم ترهل الجسم؟

يرى الباحث عدم جواز استخدام الرحم الصناعي في حالة انتفت الضرورة الطبية، فلا يجوز استخدامه لغاية تحسينية تكميلية، كالمحافظة على الجمال مثلاً، ويستدل الباحث على هذا الحكم بالقاعدة الفقهية: لا معتبر للبدل حال قيام الأصل، فمع وجود الأصل، وهو إمكانية الحمل الطبيعي، فلا اعتداد بالبدل وهو استخدام الحمل الصناعي، وقد وردت هذه القاعدة بصيغ متقاربة عند العديد من الفقهاء والأصوليين؛ منها: لا يجوز أداء البدل مع القدرة على الأصل، والأصل لا يجتمع مع البدل، والأصل والبدل لا يجتمعان، ولا معتبر بالبدل حال قيام الأصل، ولا يجمع بين البدل والأصل ولا يجوز الجمع بين البدل والأصل،

#### (١) انظر:

<sup>-</sup> المناوي، فيض القدير شرح الجامع الصغير، ج٣/ ص٢٤٢.

<sup>-</sup> الشوكاني، نيل الأوطار، ج٦/ ص١٢٥.

<sup>-</sup> العظيم آبادي، عون المعبود شرح سنن أبي داود، ج٦/ ص٣٣.

ابن رشد، بدایة المجتهد ونمایة المقتصد، ج١/ ص٢١.

<sup>-</sup> ابن الهمام، فتح القدير، ج٢/ ص٦٣.

<sup>-</sup> ملا خسرو، درر الحكام شرح غرر الأحكام، ج١/ ص٢٤٨.

<sup>-</sup> الأنصاري، أسنى المطالب في شرح روض الطالب، ج١/ ص٤٩١.

ومن أبرز تطبيقات القاعدة في الفقه الإسلامي: التيمم بدل الوضوء فلا يجمع بينهما بينهما المصلي، والمسح على الخف بدل عن غسل الرجل، فلا يجمع بينهما المتوضىء، والصوم في كفارة رمضان بدل عن الإطعام؛ فلا يجمع بينهما المكفر عن صيامه، ومن أمثلتها كذلك: مَن وجب عليه دم تمتّع أو قِرَان وهو واجد له وقادر عليه؛ لا يجوز له الصّوم، وكذلك: مَن قدر على عتق رقبة في الكفّارة الواجبة على القتل الخطأ أو الظّهار؛ فلا يجوز له الانتقال إلى الصّوم.

وعليه: فالأصل هو الحمل الطبيعي ما دام ذلك ممكناً، ولا يصار إلى استخدام الرحم الصناعي "البدل" إلا إذا تعذر الأصل؛ فالخلف لا يصار إليه إلا عند العجز عن الأصل (٢).

<sup>-</sup> ابن نجيم المصري، البحر الرائق شرح كنز الدقائق، ج٣/ ص٣٤.

<sup>-</sup> الزحيلي، القواعد الفقهية وتطبيقاتها في المذاهب الأربعة، ج١/ ص١٨٥.

<sup>-</sup> الغرياني، تطبيقات قواعد الفقه عند المالكية، ص٤٣٠ - ٤٣١.

البورنو، موسوعة القواعد الفقهية، ج٨/ ص٩١٩.

<sup>(</sup>١) انظر:

<sup>-</sup> الزحيلي، القواعد الفقهية، ج١/ ص٢٧٢.

<sup>-</sup> البورنو، موسوعة القواعد الفقهية، ج٨/ ص٩١٩.

<sup>-</sup> الغرياني، تطبيقات قواعد الفقه عند المالكية، ص٤٣١ - ٤٣١.

<sup>(</sup>٢) انظر:

<sup>-</sup> الزحيلي، القواعد الفقهية، ج١/ ص١٨٥.

<sup>-</sup> الزرقا، شرح القواعد الفقهية، ص٢٨٧.

# الصورة الثانية: حكم استخدام الرحم الصناعي بديلاً عن الرحم الطبيعي لوجود ضرورة طبية

سبق أن عرض الباحث الآراء وأدلتها والمناقشة، وهنا يرى الباحث جواز العملية وفق عدد من الضوابط-سيأتي بيانها-؛ للأسباب الآتية:

- أنّ في القول بالجواز -المقيد بضوابط- تحقيقاً لمقصد شرعي وهو حفظ النسل، وهو من مقاصد الشريعة.
- القول بأن الرحم الصناعي فيه تغيير للخلق، قول لا يدعمه الواقع؛ إذ إن الجواز لهذه العملية مقيد بألا يتدخل الطبيب في الصفات الوارثية للجنين.
- أن القول بالجواز يدخل ضمن عموم الأدلة الحاثة على مشروعية الإنجاب والسعي إليه، فالإسلام حثّ على الإنجاب بالطرق الطبيعية عن طريق الحثّ على الزواج، فإن تعذرت الطرق الطبيعية؛ فقد قامت ضرورة للجوء إلى الطرق الطبية.
- عكن القول بأن استخدام الرحم الصناعي وحصول الإنجاب للمسلم هو من باب إدخال السرور على قلوب المسلمين وقضاء حوائجهم؛ لأن "الْمَالُ وَالْبَنُونَ زِينَةُ الْحَيّاةِ الدُّنْيَا"(۱)، ويدخل ذلك في عموم ما ورد في الحديث عن عُمَرَ بْنَ الْحُطّابِ قَال: سُئِلَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ

<sup>(</sup>١) سورة الكهف، آية: ٤٦.

عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: أَيُّ الْأَعْمَالِ أَفْضَلُ؟ قَالَ: "إِدْخَالُكَ السُّرُورَ عَلَى مُؤْمِنٍ أَشْبَعْتَ جَوْعَتَهُ، أَوْ تَضَيْتَ لَهُ حَاجَةً"(١).

#### ضوابط الجواز:

### يرى الباحث أن القول بالجواز يلزم تقييده بعدد من الضوابط؛ منها:

- إقرار لجنة طبية موثوقة بأن استخدام الرحم الصناعي هو الوسيلة الوحيدة الممكنة للإنجاب في حقّ الزوجين، ويكون ذلك بعد استنفاذ جميع الطرق الطبية لعلاج عدم الإنجاب.
- أن يؤمن اختلاط الأنساب بوجود ضمانات طبية وإجرائية كافية لذلك.
- إصدار مواد قانونية -ضمن قانون المسؤولية الطبية مثلاً- لتنظيم هذه العملية وشروطها وإجراءاتها ووضع عقوبات رادعة لكلِّ من خالفها.
- ألا يترتب على هذا الحمل أي ضرر يقع على الجنين؛ لأن رَسُولَ اللهِ
   صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَضَى أَنْ لَا ضَرَرَ وَلَا ضِرَارَ (٢).

<sup>(</sup>۱) رواه الطبراني، المعجم الأوسط، حديث رقم: ٥٠٨١، ج٥/ ص٢٠٢، وقد حكم الشيخ الألباني على الحديث بأنه صحيح في كتابه: صحيح الجامع الصغير، حديث رقم: ٥٨٩٧، ج٢/ ص٥٠٢٠.

<sup>(</sup>٢) رواه ابن ماجه، سنن ابن ماجه، أبواب: الأحكام، باب: من بنى في حقه ما يضر بجاره، حديث رقم: ٢٣٤١، ج٣/ ص٤٣٢، وحكم الشيخ الأرنؤوط على الحديث بأنه صحيح لغيره. وانظر:

<sup>-</sup> الزعبي والرشدان، قواعد رفع الضرر وأثرها زمن وباء كورونا، ص٦٠.

الرشيدي، التجميل بتقنية البلازما-دراسة فقهية تأصيلية، ص٢٨٠.

<sup>-</sup> حماد، حكم التغيير التجميلي للون العينين، ص ٢٤٥.

<sup>(</sup>۱) استشاري الأمراض النسائية والتوليد، وتخصصه الدقيق هو: سلامة الأم وطب الجنين، تمت المراسلة عبر بريده الإلكتروني: drosama@droclinic.com بتاريخ: ۲۰۲۳/۱۱/۲۱

<sup>(</sup>٢) الدكتور لؤي محمود قشمر: أخصائي طب الأطفال وحديثي الولادة، البورد الأردني في طب الأطفال وحديثي الولادة، وعضو المجلس الطبي الأردني، وعضو نقابة الأطباء الأردنية، والأطفال وحديثي الولادة، وعضو المجلس الطبي الأردنية، وعضو نقابة الأطباء الأردنية، Health line medical group Abu Dhabi ثم التواصل معه عبر تقنية "وتس أب" بتاريخ: ٢٠٢٣/١٢/٢٤.

<sup>(</sup>٣) الدكتور عادل فوزي الزعبي: استشاري طب الأطفال وحديثي الولادة وأمراض الدماغ والأعصاب للأطفال، تم التواصل معه عبر تقنية "وتس أب" بتاريخ: ٢٠٢٣/١٢/٢٤.

من جهة أخرى، فإن الباحث يؤكد على أنه متى تم تنفيذ هذه التقنية؛ فيلزم قيام لجنة طبية مختصة تجمع بين طب الأطفال وحديثي الولادة، إضافة إلى مختصين في الطب النفسي للتأكيد على خلو هذه التقنية من أية آثار سلبية جسدية على الطفل؛ كالتشوه أو نقص في وظائف بعض الأجهزة، وخلوها كذلك من الأضرار النفسية المتعلقة بمشاعر وعواطف الأمومة بين الأم وطفلها.

- أن تخضع هذه العملية لرقابة طبية من قِبل الدولة، بحيث لا تخدم العملية إلا مصلحة الزوجين.
- قيام زواج شرعي بين الرجل والمرأة، مع إعطاء الزوجين حق متابعة الحمل أولاً بأول.
- ألا يستخدم هذا الرحم لإجراء تجارب على الأجنة البشرية، وعليه فلا يجوز استخدام هذه التقنية إلا بعد التأكد من صلاحيتها وفقاً للشروط والضوابط الطبية المعتبرة.
- تأكيد الجهات الطبية ذات العلاقة بأن هذا الرحم الصناعي يقوم بوظيفة الرحم الطبيعي.
  - ألا يتم التحكم في الصفات الوراثية للجنين من خلال هذه التقنية.

#### الخاتمة:

هدف هذا البحث إلى محاولة الوصول إلى الحكم الشرعي لمسألة افتراضية قائمة على إنشاء آلة تقوم مقام الرحم الطبيعي، بحيث يتم وضع البويضة المخصبة فيها من لحظة التلقيح الصناعي الخارجي إلى ساعة اكتمال نمو الجنين والولادة، وقد انتهى إلى النتائج الآتية:

- أن استخدام الرحم الصناعي بديلاً عن الرحم الطبيعي لغير حاجة أو ضرورة طبية، كالمحافظة على جمال الجسم، وعدم الترهل، ممنوع شرعاً.
- أن استخدام الرحم الصناعي بديلاً عن الرحم الطبيعي لوجود ضرورة طبية جائز شرعاً ضمن عدد من الضوابط.

ويوصي البحث بمتابعة ما يستجد من طرح علمي لمسائل افتراضية للوقوف على أحكامها الشرعية، ويوصي الباحث أهل القضاء بضرورة سن مواد قانوينة تنظم هذه العملية.

#### المراجع العربية:

- ١. الأنصاري، زكريا بن محمد، (المتوفى: ٩٢٦هـ)، أسنى المطالب في شرح روض الطالب، دار الكتاب الإسلامي، بيروت، لبنان.
- البورنو، محمد صدقي أحمد، موسوعة القواعد الفقهية، مؤسسة الرسالة،
   بيروت، لبنان، (ط۱)، ۲۰۰۳.
- ٣. البيضاوي، أبو سعيد، عبد الله بن عمر، (المتوفى: ١٨٥هـ)، أنوار التنزيل وأسرار التأويل، تحقيق: محمد عبد الرحمن المرعشلي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، لبنان، (ط١)، ١٤١٨هـ.
- ٤. الحاكم، أبو عبد الله، محمد بن عبد الله، (المتوفى: ٥٠٥هـ)، المستدرك على الصحيحين، تحقيق: مصطفى عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، (ط١)، ١٩٩٠.
- ماد، حمزة عبد الكريم، (٢٠٢٣)، حكم التغيير التجميلي للون العينين:
   دراسة فقهية طبية، المجلة الأردنية في الدراسات الإسلامية، مجلد: ١٨، عدد:
   ٣، ص: ٢٣٩-٢٥٢.
- ٦. أبو داود، سليمان بن الأشعث، (المتوفى: ٢٧٥هـ)، سنن أبي داود، تحقيق:
   شعيب الأرنؤوط، دار الرسالة العالمية، بيروت، لبنان، (ط١)، ٢٠٠٩م.
- ٧. دسوقي، حسين، جدل ديني بسبب الرحم الاصطناعي، منشور في صحيفة:
   ١٠٢٢/٢/٢ اليوم، بتاريخ: https://akhbarelyom.com/news/newdetails/36751
   ٥٥/
- ٨. ابن رشد، أبو الوليد، محمد بن أحمد، (المتوفى: ٥٩٥هـ)، بداية المجتهد ونهاية المقتصد، دار الحديث، القاهرة، مصر، (ط١)، ٢٠٠٤م.
- 9. الرشيدي، وسن، التجميل بتقنية البلازما-دراسة فقهية تأصيلية، المجلة الأردنية في الدراسات الإسلامية، مجلد: ١٨، عدد: ٣، ٢٠٢٢، ص: ٢٦٩- ٣٠١.

- ١٠. الزحيلي، محمد مصطفى، القواعد الفقهية وتطبيقاتها في المذاهب الأربعة، دار الفكر، دمشق، سورية، (ط١)، ٢٠٠٦م.
- ۱۱. الزرقا، أحمد مصطفى، شرح القواعد الفقهية، دار القلم، دمشق، سوريا، (ط۲)، ۱۹۸۹م.
- 11. الزعبي والرشدان، رشا ومحمد (٢٠٢٣)، قواعد رفع الضرر وأثرها زمن وباء كورونا (دراسة تأصيلية، مقاصدية، فقهية)، المجلة الأردنية في الدراسات الإسلامية، مجلد: ١٨، عدد: ٢، صص: ٥٥-٩٨.
- 17. زهرة، محمد المرسي، الإنجاب الصناعي: أحكامه القانونية وحدوده الشرعية، دراسة مقارنة، جامعة الكويت، الكويت، (ط١)، ٩٩٣م.
- ١٤. الزيلعي، عثمان بن علي، (المتوفى: ٧٤٣ هـ)، تبيين الحقائق شرح كنز
   الدقائق، المطبعة الكبرى الأميرية، القاهرة، مصر، (ط١)، ١٣١٣هـ.
- ١٥. سلامة، زياد أحمد، أطفال الأنابيب بين العلم والشريعة، دار البيارق، بيروت،
   لبنان، (ط١)، ١٩٩٦م.
- 17. السمعاني، أبو المظفر، منصور بن محمد، (المتوفى: ٤٨٩هـ)، تفسير القرآن العظيم، تحقيق: ياسر إبراهيم وغنيم غنيم، دار الوطن، الرياض، السعودية، (ط١)، ١٩٩٧م.
- ۱۷. الشوابكة، سمير مراد، حكم الرحم الاصطناعي، فتوى منشورة في موقعه https://sameershaf3y.com الرسمي، ۲۰۱٦م
- ١٨. الشوكاني، محمد بن علي، (المتوفى: ١٢٥٠هـ)، نيل الأوطار، تحقيق: عصام الدين الصبابطي، دار الحديث، مصر، (ط١)، ١٩٩٣م.
- 19. الطبراني، أبو القاسم، سليمان بن أحمد، (المتوفى: ٣٦٠هـ)، المعجم الأوسط، تحقيق: طارق محمد وعبد المحسن الحسيني، دار الحرمين، القاهرة، (ط١)، ١٩٩٥م.
- ٠٢. العرياني، أسماء سالمين، أحكام تقنية الرحم الصناعي في ضوء مقاصد الشريعة، بحث مقدم في المؤتمر الدولي الأول للقضايا المعاصرة ومقاصد

- الشريعة، جامعة السلطان عبد الحليم معظم شاه الإسلامية العالمية، قدح-ماليزيا، ٢٣-٢٤/ ١٢/ ٢٠١٨م، ج١، صص: ٢-٣١.
- ۲۱. العظیم آبادي، أبو عبد الرحمن، محمد أشرف بن أمیر، (المتوفى: ۱۳۲۹هـ)، عون المعبود شرح سنن أبي داود، دار الكتب العلمية، بیروت، لبنان، (ط۲)، ۵۱۶۱هـ.
- ۲۲. العيني، أبو محمد، محمود بن أحمد، (المتوفى: ۸۵۵ه)، عمدة القاري شرح صحيح البخاري، إحياء التراث العربي، بيروت، لبنان.
- ٢٣. غانم، كارم السيد، الاستنساخ والإنجاب بين تجريب العلماء وتشريع السماء، دار الفكر العربي، القاهرة، مصر، (ط١)، ١٩٩٨م.
- ٢٤. الغرياني، الصادق، تطبيقات قواعد الفقه عند المالكية من خلال كتابي إيضاح المسالك للونشريسي، وشرح المنهج المنتخب للمنجور، دار البحوث للدراسات الإسلامية وإحياء التراث، دبي، الإمارات، (ط١)، ٢٠٠٢م.
- ۲٥. القاري، أبو الحسن، علي بن سلطان، (المتوفى: ١٠١٤هـ)، مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح، دار الفكر، بيروت، لبنان، (ط١)، ٢٠٠٢م.
- 77. القرعان، أنس عبد الله، الفقه الافتراضي وأثره في تغطية المستجدات: دراسة تأصيليَّة تطبيقيَّة، أطروحة دكتوراه، غير منشورة، جامعة العلوم الإسلامية العالمية، الأردن، ٢٠١٥م.
- القرطبي، أبو عبد الله، محمد بن أحمد، (المتوفى: ١٧٦هـ)، الجامع لأحكام القرآن = تفسير القرطبي، تحقيق: أحمد البردوني وإبراهيم أطفيش، دار الكتب المصرية، القاهرة، مصر، (ط٢)، ١٩٦٤م.
- ۲۸. ابن ماجه، أبو عبد الله، محمد بن يزيد (توفي ۲۷۳هـ)، سنن ابن ماجه،
   تحقيق: شعيب الأرنؤوط، دار الرسالة العالمية، بيروت، لبنان، (ط۱)،
   ۲۰۰۹م.
- 79. محمود، سلوى، الرحم الصناعي من منظور شرعي، مجلة البحوث الفقهية والقانونية، جامعة الأزهر كلية الدراسات الإسلامية والعربية للبنات بالإسكندرية، سنة: ٢٠٢٢، عدد: ٣٩، ج١/ صص: ٢٣٩٩ ٢٤٩٠.

- .٣٠. المدحجي، محمد بن هائل، أحكام النوازل في الإنجاب، دار كنوز إشبيليا، الرياض، السعودية، (ط١)، ٢٠١١م.
- ٣١. ملا خسرو، محمد بن فرامرز، (المتوفى: ٨٨٥هـ)، درر الحكام شرح غرر الأحكام، دار إحياء الكتب العربية، بيروت، لبنان.
- ۳۲. المناوي، زين الدين محمد المدعو بعبد الرؤوف بن تاج العارفين، (المتوفى: ٥٠٠١هـ)، فيض القدير شرح الجامع الصغير، المكتبة التجارية الكبرى، مصر، (ط١)، ١٣٥٦هـ.
- ٣٣. مهران، السيد محمود، الأحكام الشرعية والقانونية للتدخل في عوامل الوراثة والتكاثر، د.ن، (ط١)، ٢٠٠٢م.
- ٣٤. ابن الهمام، كمال الدين، محمد بن عبد الواحد، (المتوفى: ٨٦١هـ)، فتح القدير، دار الفكر، بيروت، لبنان.
- ٣٥. ابن نجيم المصري، زين الدين بن إبراهيم بن محمد، (المتوفى: ٩٧٠هـ)، البحر الرائق شرح كنز الدقائق، دار الكتاب الإسلامي، بيروت، لبنان.
- ٣٦. ابن وهب، أبو محمد، عبد الله بن وهب، (المتوفى: ١٩٧هـ)، تفسير القرآن من الجامع لابن وهب، تحقيق: ميكلوش موراني، دار الغرب الإسلامي، بيروت، لبنان، (ط١)، ٢٠٠٣م.

### المراجع الأجنبية:

- Bulletti, C., Palagiano, A., Pace, C., Cerni, A., Borini, A., & de Ziegler, D. (2011). The artificial womb. *Annals of the New York Academy of Sciences*, 1221(1), 124–128. https://doi.org/10.1111/j.1749-6632.2011.05999.x
- 2. Partridge, E. A., Davey, M. G., & Flake, A. W. (2018). Development of the artificial womb. *Current Stem Cell Reports*, 4(1), 69–73. https://doi.org/10.1007/s40778-018-0120-1
- 3. SIMONSTEIN, F. R. I. D. A., & MASHIACH-EIZENBERG, M. I. C. H. A. L. (2009). The artificial womb: a pilot study considering people's views on the artificial womb and ectogenesis in israel. *Cambridge Quarterly of Healthcare Ethics*, 18(1), 87–94. https://doi.org/10.1017/S0963180108090130

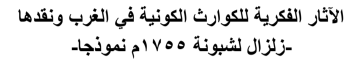
#### Reference

- al-Anṣārī, Zakarīyā ibn Muḥammad, (al-mutawaffá : 926h), asná al-maṭālib fī sharḥ Rawḍ al-ṭālib, Dār al-Kitāb al-Islāmī, Bayrūt, Lubnān.
- 2. al-Būrnū, Muḥammad Ṣidqī Aḥmad, Mawsūʻat al-qawāʻid al-fiqhīyah, Muʾassasat al-Risālah, Bayrūt, Lubnān, (Ṭ1), 2003.
- 3. al-Baydāwī, Abū Sa'īd, 'Abd Allāh ibn 'Umar. (al-mutawaffá : 685h), Anwār al-tanzīl wa-asrār al-ta'wīl, taḥqīq : Muḥammad 'Abd al-Raḥmān al-Mar'ashlī, Dār Iḥyā' al-Turāth al-'Arabī, Bayrūt, Lubnān, (Ţ1), 1418h.
- al-Ḥākim, Abū 'Abd Allāh, Muḥammad ibn 'Abd Allāh, (al-mutawaffá : 405h), al-Mustadrak 'alá al-ṣaḥīḥayn, taḥqīq : Muṣṭafá 'Aṭā, Dār al-Kutub al-'Ilmīyah, Bayrūt, Lubnān, (Ṭ1), 1990.
- 5. Ḥammād, Ḥamzah 'Abd al-Karīm. (2023), ḥukm al-taghyīr altjmyly li-lawn al-'Aynayn : dirāsah fiqhīyah ṭibbīyah, al-Majallah al-Urdunīyah fī al-Dirāsāt al-Islāmīyah, mujallad : 18, 'adad : 3, ṣṣ : 239-252.
- 6. Abū Dāwūd, Sulaymān ibn al-Ash'ath, (al-mutawaffá : 275h), Sunan Abī Dāwūd, taḥqīq : Shu'ayb al-Arna'ūt, Dār al-Risālah al-'Ālamīyah, Bayrūt, Lubnān, (T1), 2009.
- 7. Dasūqī, Ḥusayn. jadal dīnī bi-sabab al-raḥim alāṣṭnā'y, manshūr fī Ṣaḥīfat : Akhbār al-yawm, bi-tārīkh : 2/2 / 2022, https : //akhbarelyom. com / news / newdetails / 3675100/

- Ibn Rushd, Abū al-Walīd, Muḥammad ibn Aḥmad, (al-mutawaffá
   595h), bidāyat al-mujtahid wa-nihāyat al-muqtaṣid, Dār al-hadīth, al-Qāhirah, Misr, (T1), 2004.
- 9. al-Rashīdī, Wasan. al-Tajmīl btqnyh alblāzmā-drāsh fiqhīyah ta'ṣīlīyah, al-Majallah al-Urdunīyah fī al-Dirāsāt al-Islāmīyah, mujallad: 18, 'adad: 3, 2022, ss: 269-301.
- al-Zuḥaylī, Muḥammad Muṣṭafá. al-qawā'id al-fiqhīyah wataṭbīqātuhā fī al-madhāhib al-arba'ah, Dār al-Fikr, Dimashq, Sūrīyah, (Ţ1), 2006.
- 11. al-Zarqā, Aḥmad Muṣṭafá. sharḥ al-qawā'id al-fiqhīyah, Dār al-Qalam, Dimashq, Sūriyā, (t2), 1989.
- 12. Alz'by wālrshdān, Rashā wa-Muḥammad. (2023). Qawā'id Raf' al-ḍarar wa-atharuhā zaman wabā' kwrwnā (dirāsah ta'ṣīlīyah, maqāṣidīyah, fiqhīyah). al-Majallah al-Urdunīyah fī al-Dirāsāt al-Islāmīyah, mujallad : 18, 'adad : 2, ṣṣ : 55-89.
- 13. Zahrah, Muḥammad al-Mursī, al-injāb al-ṣinā'ī: aḥkāmuhu alqānūnīyah wa-ḥudūduh al-shar'īyah, dirāsah muqāranah, Jāmi'at al-Kuwayt, al-Kuwayt, (Ţ1), 1993M.
- 14. al-Zayla'ī, 'Uthmān ibn 'Alī, (al-mutawaffá : 743 H), Tabyīn al-ḥaqā'iq sharḥ Kanz al-daqā'iq, al-Maṭba'ah al-Kubrá al-Amīrīyah, al-Qāhirah, Miṣr, (Ṭ1), 1313h.
- 15. Salāmah, Ziyād Aḥmad. Aṭfāl al-anābīb bayna al-'Ilm wa-al-sharī'ah, Dār al-Bayāriq, Bayrūt, Lubnān, (T1), 1996.
- 16. al-Sam'ānī, Abū al-Muzaffar, Manṣūr ibn Muḥammad. (al-mutawaffá: 489h), tafsīr al-Qur'ān al-'Azīm, taḥqīq: Yāsir Ibrāhīm wghnym Ghunaym, Dār al-waṭan, al-Riyāḍ, al-Sa'ūdīyah, (Ṭ1), 1997.
- 17. al-Shawābikah, Samīr Murād. hukm al-raḥim alāṣṭnā'y, fatwá manshūrah fī mwq'h al-rasmī, 2016, https://sameershaf3y.com
- 18. al-Shawkānī, Muḥammad ibn 'Alī, (al-mutawaffá : 1250h), Nayl al-awṭār, taḥqīq : 'Iṣām al-Dīn al-Ṣabābiṭī, Dār al-ḥadīth, Miṣr, (T1), 1993.
- 19. al-Ṭabarānī, Abū al-Qāsim, Sulaymān ibn Aḥmad, (al-mutawaffá : 360h), al-Muʻjam al-Awsat, taḥqīq : Ṭāriq Muḥammad wa-ʻAbd al-Muḥsin al-Ḥusaynī, Dār al-Ḥaramayn, al-Qāhirah, (Ṭ1), 1995.
- 20. Al'ryāny, Asmā' Sālimīn, Aḥkām Taqnīyat al-raḥim al-ṣinā'ī fī daw' Maqāṣid al-sharī'ah, baḥth muqaddam fī al-Mu'tamar al-dawlī al-Awwal lil-qaḍāyā al-mu'āṣirah wa-maqāṣid al-sharī'ah, Jāmi'at al-Sulṭān 'Abd al-Ḥalīm Mu'azzam Shāh al-Islāmīyah al-'Ālamīyah, qdḥ-Mālīziyā, 23-24/12/2018m, j1, ṣṣ: 2-31.

- 21. al-'Azīm Ābādī, Abū 'Abd al-Raḥmān, Muḥammad Ashraf ibn Amīr, (al-mutawaffá : 1329h), 'Awn al-Ma'būd sharḥ Sunan Abī Dāwūd, Dār al-Kutub al-'Ilmīyah, Bayrūt, Lubnān, (t2), 1415.
- al-'Aynī, Abū Muḥammad, Maḥmūd ibn Aḥmad, (almutawaffá: 855h), 'Umdat al-Qārī sharḥ Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Iḥyā' al-Turāth al-'Arabī, Bayrūt, Lubnān.
- Ghānim, Kārim al-Sayyid, al-Istinsākh wāl'njāb bayna tjryb al-'ulamā' wa-tashrī' al-samā', Dār al-Fikr al-'Arabī, al-Qāhirah, Misr, (T1), 1998.
- 24. al-Ghiryānī, al-Ṣādiq. taṭbīqāt Qawāʻid al-fiqh ʻinda al-Mālikīyah min khilāl Kitābī Īḍāḥ al-masālik llwnshrysy, washarḥ al-manhaj al-Muntakhab lil-Manjūr, Dār al-Buḥūth lil-Dirāsāt al-Islāmīyah wa-Iḥyāʾ al-Turāth, Dubayy, al-Imārāt, (Ṭ1), 2002.
- 25. al-Qārī, Abū al-Ḥasan, 'Alī ibn Sulṭān, (al-mutawaffá : 1014h), Mirqāt al-mafātīḥ sharḥ Mishkāt al-Maṣābīḥ, Dār al-Fikr, Bayrūt, Lubnān, (Ṭ1), 2002.
- 26. al-Qar'ān, Anas 'Abd Allāh, al-fiqh al-iftirādī wa-atharuhu fī Taghtīyah al-mustajaddāt : dirāsah t'ṣylyaah ttbyqyaah, utrūḥat duktūrāh, ghayr mnshuwrh, Jāmi'at al-'Ulūm al-Islāmīyah al-'Ālamīyah, al-Urdun, 2015.
- 27. al-Qurṭubī, Abū 'Abd Allāh, Muḥammad ibn Aḥmad. (al-mutawaffá : 671h), al-Jāmi' li-aḥkām al-Qur'ān = tafsīr al-Qurṭubī, taḥqīq : Aḥmad al-Baraddūnī wa-Ibrāhīm Aṭṭafayyish, Dār al-Kutub al-Miṣrīyah, al-Qāhirah, Miṣr, (t2), 1964.
- 28. Ibn Mājah, Abū 'Abd Allāh, Muḥammad ibn Yazīd (tuwuffiya 273h), Sunan Ibn Mājah, taḥqīq : Shu'ayb al-Arna'ūṭ, Dār al-Risālah al-'Ālamīyah, Bayrūṭ, Lubnān, (T1), 2009M.
- 29. Maḥmūd, Salwá. al-raḥim al-ṣinā'ī min manẓūr shar'ī, Majallat al-Buḥūth al-fiqhīyah wa-al-qānūnīyah, Jāmi'at al'zhr-Kullīyat al-Dirāsāt al-Islāmīyah wa-al-'Arabīyah lil-Banāt bāl's ✓ndryh, sanat: 2022, 'adad: 39, j1, ṣṣ: 2399-2490.
- 30. Almdhjy, Muhammad ibn Hā'il. Aḥkām al-nawāzil fī al-injāb, Dār Kunūz Ishbīliyā, al-Riyāḍ, al-Sa'ūdīyah, (Ṭ1), 2011.
- Mullā Khusrū, Muḥammad ibn Farāmarz. (al-mutawaffá : 885h), Durar al-ḥukkām sharḥ Ghurar al-aḥkām, Dār Iḥyā' al-Kutub al-'Arabīyah, Bayrūt, Lubnān.
- 32. al-Munāwī, Zayn al-Dīn Muḥammad al-mad'ū bi-'Abd al-Ra'ūf ibn Tāj al-'ārifīn, (al-mutawaffá : 1031h), Fayḍ al-qadīr sharḥ al-Jāmi' al-Ṣaghīr, al-Maktabah al-Tijārīyah al-Kubrá, Miṣr, (Ṭ1), 1356.

- 33. Mahrān, al-Sayyid Maḥmūd. al-aḥkām al-shar'īyah wa-alqānūnīyah lil-tadakhkhul fī 'awāmil al-wirāthah wa-al-takāthur, D. N, (T1), 2002.
- 34. Ibn al-humām, Kamāl al-Dīn, Muḥammad ibn 'Abd al-Wāḥid, (al-mutawaffá : 861h), Fatḥ al-qadīr, Dār al-Fikr, Bayrūt, Lubnān.
- Ibn Nujaym al-Miṣrī, Zayn al-Dīn ibn Ibrāhīm ibn Muḥammad,
   (al-mutawaffá: 970h), al-Baḥr al-rā'iq sharḥ Kanz al-daqā'iq,
   Dār al-Kitāb al-Islāmī, Bayrūt, Lubnān.
- 36. Ibn Wahb, Abū Muḥammad, 'Abd Allāh ibn Wahb, (almutawaffá : 197h), tafsīr al-Qur'ān min al-Jāmi' li-Ibn Wahb, taḥqīq : Mīklūsh Mūrānī, Dār al-Gharb al-Islāmī, Bayrūt, Lubnān, (T1), 2003.



د. صلاح بن عبد الله العيبان قسم الدراسات الفكرية - كلية أصول الدين والدعوة جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية



## الآثار الفكرية للكوارث الكونية في الغرب ونقدها - زلزال لشبونة ٥٥٥ م نموذجا-

د. صلاح بن عبد الله العيبان

قسم الدراسات الفكرية - كلية أصول الدين والدعوة جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية

تاريخ تقديم البحث: ١٤٤٥/٥/١٥هـ تاريخ قبول البحث: ٢٢/ ٦/ ١٤٤٥ هـ ملخص الدراسة:

يهدف بحث: "الآثار الفكرية للكوارث الكونية في الغرب ونقدها-زلزال لشبونة ١٧٥٥م، غوذجا" إلى تسليط الضوء على الآثار الفكرية التي نتجت عن زلزال لشبونة العظيم ١٧٥٥م، ونقدها، حيث تولد عن هذا الحدث تساؤلات فكرية وصراعات ثقافية بين نخب المجتمع سواء تجلى ذلك في المناكفات الفكرية بين رجال الدين النصراني وفلاسفة التنوير من حيث تفسير الحدث وطبيعته أو من خلال الخلاف بين الفلاسفة أنفسهم من أصحاب الاتجاه المتفائل والاتجاه المتشائم في النظرة للعالم أو كان ذلك من خلال كيفية التعامل مع كارثية الحدث بين السلطة الدنيوية ورجال الدين.

وقد سلكت في البحث المنهج التحليلي في النظر إلى طبيعة الخلافات والصراعات الفكرية وتحليل آثارها، أو من خلال المنهج النقدي وذلك بالنظر إلى هذه التساؤلات والمناوشات الفكرية ونقد تناولها من خلال المنهج الشرعى.

وكان من نتائج هذا البحث، أن الكوارث الكبرى في المجتمعات قد تؤدي إلى إحداث تغيرات فكرية وثقافية، وإلى إثارة الشكوك حول الثوابت والمعتقدات، كما أنها قد تجعل أطراف مختلفة توظف هذا الحدث لخدمة أجندتها الفكرية وتصفية الحسابات مع الخصوم.

وقد أوصى البحث بأهمية دراسة الآثار الفكرية للكوارث في العالم الإسلامي، وتفعيل دور المؤسسات البحثية والدراسات الاستقصائية لإدراك طبيعة هذه التغيرات ومحاولة الإجابة عنها ومعالجة نتائجها السلبية.

الكلات المفتاحية: الكوارث، زلزال، لشبونة، الأفكار، الغرب، التنوير.

The Intellectual Effects of Cosmic Disasters in the West and criticize it- The 1755 Lisbon Earthquake as a Case Study-

#### Dr. Salah Abdullah Alaiban

Department of Intellectual Studies, Faculty of Fundamentals of Religion and Da'wah

Imam Muhammad Bin Saud Islamic University

#### Abstract:

The research paper, "The Intellectual Effects of Cosmic Disasters in the West and criticize it - The 1755 Lisbon Earthquake as a Case Study," aims to shed light on the intellectual effects resulting from the great Lisbon earthquake of 1755 and to critique these effects. This event gave rise to intellectual questions and cultural conflicts among the elite of society, whether manifested in intellectual disputes between Christian clergy and Enlightenment philosophers regarding the interpretation and nature of the event, or through disagreements among the philosophers themselves, concerning their optimistic and pessimistic views of the world or how to deal with the catastrophe, involving both secular authorities and religious figures. The research employed an analytical approach to examine the nature of intellectual disagreements and conflicts and analyze their impacts. It also utilized a critical approach to address these questions and intellectual disputes from a legal perspective. One of the research's findings is that major disasters in societies can lead to intellectual and cultural changes and raise doubts about established norms and beliefs. Such events may also lead various parties to employ these incidents to serve their intellectual agendas and settle scores with their adversaries. The research recommends the importance of studying the intellectual effects of disasters in the Islamic world, activating the role of research institutions and investigative studies to understand the nature of these changes, attempt to provide answers, and address their negative consequences. It also calls for critical examination of Arabic modern writings influenced by Western thought regarding earthquakes, with an attempt to impose a conflict between science and religion.

**key words:** Disasters, Earthquake, Lisbon, Ideas, the West, Enlightenment.

#### المقدمة

إن الحمد لله نحمده ونستعينه، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله.

أما بعد:

فإن الله خلق هذا الكون وجعل فيه سننًا ونواميسًا، وفرض أحكامًا في التعامل معها، قال تعالى: ﴿ أَلَا لَهُ ٱلْخُلُقُ وَٱلْأَمْرُ ﴿ (١)، ومما قدره الله تعالى التعامل معها، قال تعالى: ﴿ إِنَّا خَلَقْنَا للناس ابتلاء وامتحانًا وقوع الكوارث والمصائب والمحن، قال تعالى: ﴿ إِنَّا خَلَقْنَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

وإنه كثيرًا ما ينظر إلى الكوارث الكونية إلى آثارها المباشرة مثل الخسائر البشرية والمادية، وحجم الدمار، وهذه بالنسبة إلى غيرها من السهل حصرها وإدراك آثارها، لكن الإدراك الصعب هو النظرة إلى آثار الكارثة نظرة شمولية تحيل إلى محاولة اكتشاف عدد من الآثار غير المباشرة كالآثار الفكرية والثقافية، ودراسة ردات الفعل حيالها من قبل النخب المجتمعية وعامة الناس، وحجم التعاون أو الصراع، ومدى سرعة الإفاقة والوعي بعد وقوع المصيبة، ودراسة التساؤلات والإشكالات التي طرأت أو ازدهرت بعد وقوع الكارثة.

<sup>(</sup>١) الأعراف: ٥٤.

<sup>(</sup>٢) الإنسان: ٢.

وقد اختلفت الأمم والحضارات في موقفها من هذه الأحداث والكوارث، وطريقة تعاملها معها، وما يحتف بها من حق وباطل، ومن هذه الحضارات الخضارة الغربية، حيث شكلت الكوارث والجوائح إحدى المنعطفات التاريخية في الفكر الغربي وتمثلاته الحديثة، التي أفاض فيها مؤلفو التاريخ الأوروبي، ودرسوا آثارها.

وقد كان وقوع زلزال لشبونة العظيم في الأول من نوفمبر من عام ١٧٥٥م أثرًا ظاهرًا في التأثير على الفكر الغربي، من خلال إثارة الحوارات والجدالات والخصومات التي أعقبت هذا الزلزال العظيم، وكيفية تفسيره والتعامل معه، وإثارة الكثير من التساؤلات والإشكالات الوجودية والأخلاقية.

ونظرًا لحديث عدد من مفكري الحداثة والتنوير في العالم الغربي عن هذا الحدث وتأثيراته في الثقافة الغربية، وانعكاس كثير من هذه التساؤلات والإشكالات التي وقعت فيه على الحضارات الأخرى التي وقعت فيها هذا الكوارث من الزلازل المدمرة أو الفيضانات المغرقة (تسونامي)، ومحاولة استدعاء كثير من الباحثين هذا الحدث التاريخي وما احتف به من تغيرات ثقافية في الأحداث الحالية الواقعة في العالم الإسلامي والأمل في إحداث تغيرات في تصورات المجتمع، فقد جاء هذا البحث ليسلط الضوء على هذه الكارثة الجوهرية بعنوان:

الآثار الفكرية للكوارث الكونية في الغرب ونقدها -زلزال لشبونة ٥ ١٧٥م نموذجا-

## أهمية الموضوع وأسباب اختياره:

- ١- عدم اطلاعي على وجود دراسة بحثية عربية خاصة في ذلك.
- ٢- كثرة وقوع الزلازل والكوارث الكونية، والتركيز فيها على الإحصائيات والأخبار والمقاطع، دون التعمق في دراسة آثارها الثقافية و تأثيراتها الفكرية.
- ٣- أثر هذا الحدث في التاريخ الغربي، وتصنيفه من الأحداث الفارقة
   في الفكر الغربي وتطوراته.
- ٤- امتداد آثاره الثقافية وحواراته الفكرية إلى الأحداث الكونية التي تقع في الحضارات الأخرى، ومنها الكوارث في العالم الإسلامي.

#### مشكلة البحث:

نظرا لما تحدثه الكوارث الكونية من آثار مدمرة وتحديات صعبة، فإن هذا البحث جاء ليحاول تسليط الضوء على هذه الآثار الثقافية في العالم الغربي من خلال زلزال لشبونة ١٧٥٥م، ويقوم بنقدها من خلال المنهج الشرعى.

#### أهداف البحث:

- ١- بيان أسباب تأثير هذا الزلزال على العالم الغربي.
- ٢- التعرف على الصراع بين التفسير العلمي للحدث والتفسير الديني.
- ٣- ذكر الخلاف الفلسفي بين أصحاب الاتجاه التفاؤلي للعالم والاتجاه
   التشاؤمي.
  - ٤- بيان الصراع الذي أعقب الزلزال بين السلطة الدنيوية والسلطة الدينية.
    - ٥- نقد آثار الزلزال الفكرية.

### منهج البحث:

- إن المنهج المتبع في هذا البحث هو المنهج التحليلي، وذلك من خلال النظر في الوقائع والخلافات والتساؤلات والتصرفات التي أعقبت حدوث الزلزال وتحليلها، والمنهج النقدي من خلال النظر في هذه الآثار، وما تولد عنها من تساؤلات فكرية، ونقدها من خلال المنظور الشرعي.
  - ٢- جمع المادة العلمية من المصادر الأصلية.
  - ٣- كتابة البحث بأسلوب واضح، وصياغة منتظمة.
  - ٤- ذكر الآثار بموضوعية، وعدم التعقيب عليها في المبحث بالنقد.
    - ٥ تخصيص مبحث خاص بالنقد.
- ٦- كتابة الآيات بالرسم العثماني، وذكر مواضعها في حاشية البحث.
- ٧- تخريج الأحاديث والآثار الواردة في البحث، فإن كانت في الصحيحين أو أحدهما فأكتفي بتخريجه منهما، وإن كان في غيرهما بينت درجة الحديث من كتب الحديث المعتمدة.
  - ٨- عدم الترجمة للأعلام الوارد في ذكرهم في صلب البحث.
- 9- التعريف بالمصطلحات والكلمات الغريبة تعريفا موجزا، مع ذكر مصدر التعريف.

#### الدراسات السابقة:

من خلال البحث فيما كُتب عن الموضوع في فهارس المكتبات العامة،

ومحركات البحث الشبكي، لم أجد دراسة علمية عربية مخصصة حول هذا الموضوع، وإنما جاءت ضمنيا في بعض الكتب.

#### خطة البحث:

يتكون هذا البحث من مقدمة، وتمهيد، وخمسة مباحث، وخاتمة. المقدمة: وفيها أهمية الموضوع، وأسباب اختياره، ومشكلة البحث، وأهدافه، ومنهجه والدراسات السابقة فيه، وخطته.

التمهيد: وفيه التعريف بمصطلحات البحث (الفكر) (الكوارث) (الكونية) (الغرب).

المبحث الأول: أسباب تأثير زلزال لشبونة وتصنيفه حدثا مفصليا في الفكر الغربي.

المبحث الثاني: الصراع بين التفسير العلمي للكارثة والتفسير الديني.

المبحث الثالث: الخلاف بين أصحاب النظرة التشاؤمية للعالم والنظرة المتفائلة.

المبحث الرابع: الصراع بين السلطة الدنيوية والسلطة الدينية. المبحث الخامس: نقد الآثار.

### التمهيد

أولا: تعريف الفكر لغة واصطلاحا:

أ- تعريف الفكر لغة:

قال ابن فارس: "الْفَاءُ وَالْكَافُ وَالرَّاءُ تَرَدُّدُ الْقَلْبِ فِي الشَّيْءِ. يُقَالُ تَفَكُّرَ إِذَا رَدَّدَ قَلْبَهُ مُعْتَبِرًا"(١).

قال ابن منظور: "الفَكْرُ والفِكْرُ: إِعمال الْخَاطِرِ فِي الشَّيْءِ"(٢).

ب- تعریف الفکر اصطلاحا:

عرّف الراغب الأصفهاني الفكر بأنه: "قوّة مطرقة للعلم إلى المعلوم"(٣). "قال بعض الأدباء: الْفِكْرُ مقلوب عن الفرك لكن يستعمل الفكر في المعاني، وهو فرك الأمور وبحثها طلبا للوصول إلى حقيقتها"(٤).

كما عُرّف الفكر بأنه: "إعمال العقل في الأشياء للوصول إلى معرفتها"(٥) وبناء على ذلك فقد يطلق الفكر ويراد به حركة النفس في المعقولات، وقد يراد به المعقولات نفسها التي صدرت من هذه الحركة. (٦)

<sup>(</sup>١) مقاييس اللغة، (٢/٤).

<sup>(</sup>٢) لسان العرب، (٥/٥).

<sup>(</sup>٣) المفردات في غريب القرآن، الراغب الأصفهاني، ص ٦٤٣.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٥) المعجم الفلسفي، جميل صليبا (٢/ ١٥٤).

<sup>(</sup>٦) انظر: المرجع السابق، جميل صليبا (٢/ ١٥٥).

#### ثانيا: تعريف الكوارث لغة واصطلاحا:

#### أ- تعريف الكوارث لغة:

الكوارث جمع كارثة، وهي مشتقة من مادة كرث، قال ابن منظور: "كَرْتَه الأَمْرُ يَكْرِثُه ويَكْرُثُه كَرْثاً، وأَكْرَثه: سَاءَهُ واشتدَّ عَلَيْهِ، وبَلَغَ مِنْهُ المِشَقَّة"(١) وفي المعجم الوسيط: " الكارثة النَّازلَة الْعَظِيمَة والشدة جمع كوارث"(٢).

#### ب- تعریف الکوارث اصطلاحا:

عرف مكتب الأمم المتحدة للحد من مخاطر الكوارث بأن الكارثة هي:
" اضطراب خطير في سير الحياة في جماعة أو مجتمع على أي نطاق بسبب أحداث خطيرة تتفاعل مع ظروف التعرض للأخطار والضعف والقدرة، بما يؤدي إلى واحدة أو أكثر من الخسائر والآثار التالية: الخسائر والآثار البشرية والمادية والبيئية"(٣).

وبعضهم قيد إطلاق الكارثة على الحدث في حال توفر عدد من الشروط:

١- تأثر البنية التحتية للمجتمع تأثرا كبيرا.

٢- أن يفوق الحدث قدرة الحكومة المحلية على معالجته واستعادة الحياة إلى طبيعتها.

٣- تعطل معظم الخدمات في البلد.(٤)

https://www.undrr.org/ar/terminology/alkartht

(٤) انظر: المسؤولية المدنية عن اضرار الكوارث الطبيعية، محمد الكعبي، ص٢٦.

<sup>(</sup>١) لسان العرب (١٨٠/٢).

<sup>(7)</sup> 

<sup>(</sup>٣) انظر: موقع مكتب الأمم المتحدة للحد من مخاطر الكوارث:

#### ثالثا: تعريف الكونية لغة واصطلاحا:

#### أ- تعريف الكونية لغة:

الكونية مأخوذة من الكون قال ابن فارس: " الْكَافُ وَالْوَاوُ وَالنُّونُ أَصْلُ يَدُلُّ عَلَى الْإِخْبَارِ عَنْ حُدُوثِ شَيْءٍ، إِمَّا فِي زَمَانٍ مَاضٍ أَوْ زَمَانٍ رَاهِنٍ "(١)، والكَوْن هو الحدث.(٢)

وفي المعجم الوسيط: " الْوُجُود الْمُطلق الْعَام وَاسم لما يحدث دفْعَة". (٣) بب تعريف الكونية اصطلاحا:

إن تعريف مصطلح الكونية في البحث لا يبعد عن المعنى اللغوي فهو يطلق على الأمر الحادث، ويستعمل الكون في الاصطلاح العلمي على ما هو موجود.

والمراد بالكوارث الكونية: هي الحوادث المفاجئة ذات الأضرار العظيمة والتي تحدث بدون فعل الإنسان المباشر، مثل الزلازل والفيضانات والبراكين والأوبئة. (٤) ومن ذلك لا يدخل في الكوارث الكونية البحث في الكوارث البشرية الناتجة عن فعل الإنسان المباشر من الحروب واستخدام الأسلحة الفتاكة النووية والكيماوية، وانفجار المفاعلات، وجرائم الإرهاب وأعمال الشغب والثورات الدامية وغيرها. (٥)

<sup>(</sup>١) مقاييس اللغة، ابن فارس، (١٤٨/٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: لسان العرب (٣٦٣/١٣)، القاموس المحيط ص١٢٢٨.

<sup>(7)</sup>  $(7/\Gamma \cdot \Lambda).$ 

<sup>(</sup>٤) المسؤولية المدنية عن اضرار الكوارث الطبيعية، محمد الكعبي، ص٢٧.

<sup>(</sup>٥) انظر: المسؤولية المدنية عن اضرار الكوارث الطبيعية، محمد الكعبي، ص٢٧-٢٨.

## رابعا: تعريف الغرب لغة واصطلاحا:

#### أ- تعريف الغرب لغة:

الغرب لغة خلاف الشرق، وقد ذكر ابن سيده عدة معاني داخلة فيها، ومنها قولهم: غرّب القوم، أي ذهبوا في المغرب. واغربوا، أي أتوا الغرب. (١) وفي المعجم الوسيط: " جِهَة غرُوب الشَّمْس والبلاد الْوَاقِعَة فِيهِ وَهِي مَا تَقَابِل بلاد الشرق"(٢).

#### ب- تعریف الغرب اصطلاحا:

إن المفهوم الذي نريده من مصطلح الغرب هو الذي يعنى بالجانب الثقافي الحضاري المرتبط بالتنوير والحداثة في أوروبا وأمريكا الشمالية، وبيان العناصر ذات الحضور المؤثر في البنية المعرفية له، والقواسم الفكرية المشتركة، ولا يهمنا استخداماته الجغرافية والسياسية، ف"لم تعد كلمة الغرب توحي بالجهة المقابلة للشرق، ولكنها أضحت مدلولا اصطلاحيا يعني ثقافة غربية، بغض النظر عن الجهة"(٣)

<sup>(</sup>١) انظر: المحكم والمحيط الأعظم (٥٠٦/٥).

<sup>(7) (7/</sup>٧٤٢).

<sup>(</sup>٣) الشرق والغرب منطلقات العلاقات ومحدداتها لعلي النملة، ص ٢٨ .

# المبحث الأول أسباب تأثير زلزال لشبونة وتصنيفه حدثا مفصليا في العالم الغربي

من خلال تتبع الكتابات التاريخية التي سلطت الضوء على هذا الزلزال، والفترة التاريخية الهامة التي وقع فيها، وما تبعه من آثار ونتائج، فإنه يمكن حصر الأسباب الجوهرية لعظيم أثر هذه الكارثة مقارنة بغيرها من الكوارث التي حدثت في أوروبا بناء على الأمور الآتية، وهي:

1- عدد القتلى الذي خلفه هذا الحدث حيث قدره عدد من المؤرخين بعشرات الآلاف، والذي يعد ضخما بناء على التعداد السكني آنذاك. يضاف إليه حجم الدمار الذي تركه في الممتلكات والتراث، حيث لم يكن الزلزال وحده الذي أحدث هذا الدمار، بل أعقبه تسونامي وسع دائرة المتضررين به، والهاربين إلى الشواطئ نجاة بأنفسهم، ثم وقوع الحرائق الكبيرة وتزامنه مع وجود ريح شديدة ضاعفت من مساحة الحرائق وزادت من كارثيتها، خاصة أولئك الذي كانوا تحت الأنقاض، فهم وإن نجوا من الزلزال فقد هلكوا بالنار، فاجتمع على الناس موت الهدم والحرق والغرق.(١)

ولذا فقد عدته أستاذة الفلسفة الأمريكية سوزان بأن هذا الحدث في

EVIL in MODERN ،(۸۱/٤٠) انظر: قصة الحضارة، ديورانت، مجموعة من المترجمين، (۸۱/٤٠)، THOUGHT,SUSAN,P 240, THE 1755 LISBON EARTHQUAKE:REVISITED, A Group of Authors,P 47 AND 148,

أوروبا كان صادما ومؤثرا أكثر من أي حدث آخر منذ سقوط روما. (١)
وهو كذلك ما حمل الفيلسوف الفرنسي فولتير (ت ١٧٧٨م) على
وصف هذا الحدث الذي كان معاصرا له بأنه: "كارثة الكوارث" (٢)، وقد برر
الباحث بيسترمان (ت٩٧٦م) المتخصص بدراسات فولتير بأن "زلزال لشبونة
بمثابة صاعقة ضربت العالم الغربي بأكمله، وكان له الأثر الدائم في فلسفة كل
إنسان مفكر "(٣).

فزلزال لشبونة يعد أكثر كارثة زلزالية حدثت بأوروبا وانتشر صداه وأثره على بلدانها المختلفة. (٤)

وقد شبه بعضهم الزلزال بالهولوكوست<sup>(٥)</sup> من حيث أثر الحدثين الكبير في تحويل الثقافة والفلسفة الأوروبية.<sup>(٦)</sup>

#### https://www.britannica.com/event/Holocaust

(٦) انظر: مقال: زلازل لشبونة وبازل وكانتو.. فلاسفة ورهاب سياسي ومليشيات قتل، محمد شرف، جريدة المدن، ٢٠٣/٢/٨م.

<sup>(</sup>۱) انظر: EVIL in MODERN THOUGHT,SUSAN,P 240

<sup>(</sup>٢) تاريخ الفكر الأوروبي الحديث، رونالد سترومبرج، ترجمة الشيباني ص ١٩٦.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق.

What were the effects of the 1755 Lisbon :نظر: (٤) earthquake on eighteenth-century religious minds?, Nichols, p 4.

<sup>(</sup>٥) الهولوكوست: هو القتل المنهجي الذي وقع عن طريق دولة ألمانيا النازية على ملايين اليهود. انظر: موقع الموسوعة البريطانية (بريتانيكا):

حدوثه في تاريخ ١ نوفمبر، حيث يمثل هذا اليوم عيد جميع القديسين، والذي يعد أضخم اجتماع كاثوليكي ديني، فقد كانت الكاتدرائيات(١) والكنائس مليئة بالناس، وهو ما ضاعف حجم الكارثة وعدد قتلاها، حيث تقدمت من ٣٠ إلى ٣٥ كنيسة من أصل ٠٤، و ٦٥ ديرا من أصل ٥٧، غير القصور والمباني الملكية ومساكن الناس وغيرها، وكان عدد القتلى من الناس الذي يعدون في نظر النصارى الكاثوليك من المؤمنين، مما ولد عددا من التساؤلات والمناقشات والجدالات.

بل إن هذا الاحتفال كان له أثر كبير في توسيع دائرة الخسارة البشرية والعمرانية، حيث إن وجود التجمعات الكبرى تحت أسقف الكنائس التي تعرف بارتفاعها والتي تسبب سقوطها بارتفاع حجم الخسائر، بالإضافة إلى وجود الاحتفالات فيه والذي يصاحبها عادة كثرة الشموع، وهو ما أدى إلى وقوع الحرائق الواسعة التي فاقمت من معاناة الناس، والتي استمرت ما بين ٣ أيام إلى أكثر من أسبوع حسب تقديرات المؤرخين. (٢)

<sup>(</sup>١) الكاتدرائية: هي كنيسة فيها مقر مطران الأبرشية أو البابا، وعادة ما تكون ضخمة، وفي المدن. انظر: موقع الموسوعة البريطانية (بريتانيكا):

https://www.britannica.com/topic/cathedral-Christian-church

What were ،(۱۷۰ / ۳۸) انظر: قصة الحضارة، ديورانت، مجموعة من المترجمين، (۱۷۰ / ۳۸) the effects of the 1755 Lisbon earthquake on

في حين أن الزلزال لم يحدث ذات الضرر في الطريق المؤدي إلى مواخير الدعارة بمثل الذي أحدثه في الكنائس، وهو الأمر الذي أثار عددا من التساؤلات، وأوقع عددا من الناس في حيرة من أمرهم. (١) لذلك فإن هذا الحدث الكبير قد تصدر أخبار الصحف الأوروبية لعدة أشهر، ولم يكن ذلك فقط لأسبابه المأساوية، وإنما كذلك لآثاره السياسية والتجارية. (٢)

أنه وقع أثناء عصر التنوير وصراعه مع أفكار القرون الوسطى في أوروبا،
 حيث تزامن هذا الحدث مع حضور عدد من فلاسفة الحداثة والتنوير ورموزها، وكتبوا حوله وفق وجهات نظرهم المخالفة للتقاليد السائدة،
 فقد كتب عنه الفيلسوف الفرنسي جان جاك روسو (ت ١٧٧٨م)،
 وأطال النقاش فيه مع فولتير، كما أشار إليه الفيلسوف الألماني كانط
 (ت ١٨٠٤م) وألف عنه. (٣)

فقد كان في نظر الباحثين حدثا مفصليا في التأثير على التصورات

eighteenth-century religious minds?, Nichols, p 5.

<sup>(</sup>۱) انظر: قصة الحضارة، ديورانت، مجموعة من المترجمين، (1/2.1).

<sup>(</sup>٢) موقع الموسوعة البريطانية (بريتانيكا):

https://www.britannica.com/event/Lisbon-earthquakeof-1755

EVIL in MODERN THOUGHT,SUSAN,P 242, THE انظر: (۳) 1755 LISBON EARTHQUAKE:REVISITED, A Group of Authors,P 8.

الثقافية والاجتماعية التي كان ذائعة ذلك الوقت، ويمثل نموذجا يبرز التغيرات التي حدثت في الفكر الغربي والاختلاف في التعاطي معه، واستدعاء عدد من المسلمات الكنسية والتحقيق معها. (١)

وقد عد بعض الباحثين كارثة زلزال لشبونة أول كارثة حديثة تعارض التعامل مع هذه الكارثة باعتبارها سببا خارقا غير طبيعي، وتتعامل معها بمسؤولية وتحاول معالجة آثارها؛ ولذلك فقد عدّ بعضهم زلزال لشبونة بأنه أحد أيام الميلاد للعصر الحديث. (٢)

كما أشار بعضهم إلى أن الاختلاف في التعاطي مع هذا الحدث يشير إلى الاختلاف الذي بدأ في أوروبا بسبب بداية التنوير، حيث كان الاهتمام الرئيس لمعظم الناس هو الدين، وبدأ يظهر على الكثير عدم الاهتمام الرئيس بالدين ولم يعد هو القضية الأساسية لهم. (٣)

ومما يدل على أثر هذا الزلزال في نفوس النخب أنه استمر عالقا في مخيلة الكثير من أهل الفن والأدب والذين رسموا عنه لوحات

EVIL in MODERN THOUGHT,SUSAN,P 240, THE انظر: (۱) 1755 LISBON EARTHQUAKE:REVISITED, A Group of Authors,P 147, Re-evaluating the Effects of the 1755 Lisbon Earthquake, Nichols, p 977.

THE 1755 LISBON EARTHQUAKE:REVISITED, A انظر: (۲)
Group of Authors,P 57.

<sup>(</sup>٣) نظر: تاريخ الفكر الأوروبي الحديث لرونالد سترومبرج، ترجمة الشيباني ص ١٧٣.

فنية تشير إلى مأساوية الحدث وفظاعته.(١)

التي تعد من المناطق الكبرى في أوروبا، فهي كانت تصنف الرابعة بعد التي تعد من المناطق الكبرى في أوروبا، فهي كانت تصنف الرابعة بعد لندن وباريس ونابولي، كما كانت تعد مركزا تجاريا وميناء رئيسا في أوروبا، فقد كانت مهد انطلاقة العالم الأوروبي للاستكشاف والاستعمار والتنصير، وهو ما جعل هذه الكارثة لا تنحصر في حدودها الجغرافية، بل امتد أثرها الثقافي والنقاشات إلى أوروبا، وبعض المستعمرات البرتغالية. (٢)

لذا فقد كان وقوعه فيها له ليس فقط محصورا بالأثر المادي، بل كذلك له تأثير مادي في غيره من بلدان أوروبا، حيث أشار بعض الباحثين إلى الهزة العنيفة الاقتصادية والسياسية التي أحدثها، فعلى سبيل المثال تحطمت بورصات السلع والأوراق المالية في هولندا، وكذلك وقع ذلك في هامبورغ عندما وصل خبر الكارثة. (٣)

بل إن إنجلترا البروتستانية كانت حينذاك حليفا اقتصاديا

<sup>(</sup>١) انظر: موقع الموسوعة البريطانية (بريتانيكا):

https://www.britannica.com/event/Lisbon-earthquakeof-1755

THE 1755 LISBON EARTHQUAKE:REVISITED, A انظر: (۲)
Group of Authors,P 497.

Re-evaluating the Effects of the 1755 Lisbon انظر: (۳) Earthquake, Nichols, p 974.

للبرتغال الكاثوليكية، وقامت بحملة دعم لها، مع وجود الخلاف الديني الظاهر بينهما، وهو ما يشي بتطور العلاقات بينهما، وتغليب الطابع الدنيوي على الديني. (1)

يضاف إلى ذلك أن الزلزال والدمار الذي أحدثه قد امتد إلى ديار المسلمين في بلاد المغرب، مما يمكن للباحثين مقارنة ردات الفعل تجاه هذه الواقعة بين الحضارتين.

يقول المؤرخ محمد الطيب القادري (ت ١٧٧٣م): "في ضحوة يوم السبت سادس وعشرين من المحرم وقعت زلزلة ارتجت لها الأرض ارتجاجا، فاهتزت أولا ثم مالت مشرقا ومغربا وبقيت تضطرب...وسمعنا من يقول اضطرب الماء في الصهاريج حتى فاض على البيوت، وتغيرت العيون، ووقف الماء في الأودية عن الجري، وسقط بعض الدور...وفزع الناس الفزع الشديد وفروا من الحوانيت وتركوا أمتعتهم بما وهي من غير غلق، وعطلت المكاتب والأطرزة والأسواق"(٢).

What were the effects of the 1755 Lisbon :نظر: (1) earthquake on eighteenth-century religious minds?, Nichols, p 2.

<sup>(</sup>۲) نشر المثاني، القادري (۱۱۳/٤).

## المبحث الثاني الصراع بين التفسير العلمي للكارثة والتفسير الديني

إن من أهم الآثار التي أعقبت وقوع زلزال لشبونة تفسير هذا الحدث وأسباب وقوعه، حيث تمثل الصراع والخلاف بين رجال الدين النصراني ومفكري التنوير حول طبيعة هذه الكارثة والتفسير لها بين من يبسط الحديث عن علاقة الزلزال بالإله وخلقه وصفاته، ومن يحاول أن يجد له تفسيرا علميا طبيعيا.

وستكون فكرة الصراع بين الدين والعلم الطبيعي من أهم القضايا المركزية في الفكر الغربي الحديث، حيث كان حضور التفسير الديني له الغلبة عند وقوع زلزال لشبونة والحضور الأكبر بين العامة، غير أن التفسير العلمي بعد المواجهات الفكرية والنقاشات الجريئة غير المعهودة أصبح يمثل حالة فريدة وبداية جديدة أخذ يتسع مداه حتى وصل ذروته في القرن الماضي.

وقد استغل كل طرف من الأطراف المتنافسة التسويق لرؤيته حول هذه الحادثة، ومحاولة احتكار تفسيره، وإقناع أكبر عدد من الناس، كل من خلال وسيلته التي يجيدها.

فقد كان التفسير الديني الكنسي للكوارث الكونية يدور حول عدة معاني، وهي:

- ١- أن سبب حدوث الكارثة من عند الله فهو الموجد لها.
- ٢- أن حدوث الكارثة له حكمة داخلة في العناية الإلهية.

٣- أن وقوع هذه الكوارث هي أمارة عقوبة وتحذير للخارجين عن أوامر الرب. (١)

وقد انطلقت بعد هذا الدمار الكبير خطب رجال الدين النصراني وكتاباقم خاصة في البرتغال واسبانيا بتأويل ذلك بأنه فعل خارق من الإله، وأن ما حدث لم يكن إلا عقابا إلهيا، حيث إن هذه الكارثة نذير لأهل لشبونة وتحذير لهم، حيث كانت الذنوب والمعاصي هي السبب فيما حل بهم من بلاء، وكان هذا هو التفسير الرائج آنذاك في أوساط عامة الناس؛ بسبب الإرث التاريخي الديني لهذا الأمر، وكذلك حضور رجال الدين في المنابر العامة.

وبدأ الرهبان والكهنة بعد حصول الزلزال مباشرة يجوبون المدينة المدمرة،

ويحثون الناس على أن يعترفوا بخطاياهم من أجل تحدثة غضب الرب. (٢)

غير أن هذا الأمر الدارج بين عامة الناس لم يُترك دون تعكير صفوه، حيث أسهم بعض المفكرين التنويرين في إثارة بعض الأسئلة والإشكالات حول وقوع هذا الزلزال، ومحاولة التركيز في تناوله باعتباره ظاهرة طبيعية مستبعدين التفسير الديني في وقوعه، وهو ما لم يكن معهودا من قبل؛ إذ قد وقع قبله زلزال مالقا عام ١٦٨٠م، وكانت الرؤية السائدة والوحيدة تقريبا هي الرؤية الدينية، ولم يكن حاضرا الخلاف الديني والفلسفي آنذاك، ولذلك فإن ما وقع في زلزال

Re-evaluating the Effects of the 1755 Lisbon انظر: (۱) .Earthquake, Nichols, p 972.

The Lisbon earthquake of 1755: the catastrophe نظر: (۲) and its European repercussions, Helena Murteira, p5.

لشبونة من اقتصار تفسيره على الجانب العلمي يمثل صدمة لرجال الدين، وحدثا غير معهود لديهم، وتحديا لسلطتهم الروحية على نفوس المؤمنين بتعاليمهم. (١)

ولذلك فلم يكتف بعض رجال الدين بوعظ الناس وتعليمهم تأويل هذه الكارثة تأويلا دينيا كما كان سائدا، بل إنه نظير خروج أصوات معارضة وتفسيرات مختلفة أدى بهم إلى أن يقاوموا ويقوموا بمحاولة الرد ودحض رأي المفكرين الذين يرونه حدثا طبيعيا، وأنه لا علاقة سببية بين وقوع الزلازل واقتراف المعاصي، ومن تلك الردود ما قام به الأسقف ميغيل (ت١٧٥٧م). (٢) حيث بيّن بأن ما وقع لم يكن صدفة أو لأسباب طبيعية، بل ما حدث كان بسبب الخطايا، وهو ما حملهم على تسليط الضوء على المعاصي التي كانت واقعة في لشبونة بحثا فيها عن السبب الحقيقي للزلزال، فمنهم من جعل وجود الجشع وانتشاره سببا في حدوث هذه الكارثة، ومنهم من علل ذلك بانتشار الفجور والفسق والعصيان والذي كان سببا كافيا لوقوع الدمار. (٣) ولم يكتف رجال الدين بتعليل وقوع الزلزال وأسبابه، بل حاولوا تنبيه الناس لاتخاذ العظة منه حتى لا يتكرر؛ إذ عليهم أن يكفوا عن الخطايا ويعودوا

THE 1755 LISBON EARTHQUAKE:REVISITED, A : انظر (۱)
.Group of Authors, P 8.

<sup>(</sup>٢) انظر: إعادة النظر: ص ٨.

Re-evaluating the Effects of the 1755 Lisbon انظر: (۳) Earthquake, Nichols, p 994.

إلى ربهم ويتوبوا، ومن الرهبان كما جرت العادة في الأحداث الضخمة من أشار إلى أن زلزال لشبونة هو أمارة للناس قبل نهاية العالم، وأنه تذكير لهم بالاستعداد له قبل وقوعه. (١)

وألقى جون ويزلي (ت ١٩٩١م) موعظة عن أسباب الزلازل وعلاجها قال فيها: "إن الخطيئة هي السبب المعنوي للزلازل مهما كان سببها الطبيعي ... إن الزلازل هي نتيجة اللعنة التي صبتها على الأرض خطيئة آدم وحواء الأولى "(٢).

إن هذا الصراع بين التفسير الديني والعلمي لا يلغي وجود بعض المحاولات الجادة من رجال الدين في التوفيق بين النظرتين، وأن كون الكارثة حدثا طبيعيا لا ينفي بأنها جاءت باعتباره عقابا إلهيا أو تحذيرا أو تذكيرا وعبرة للعصاة من الناس، غير أن هذه الأصوات سيغيب أثرها في ظل حالة الصراع والتنافس التي ظهرت بين رجال الدين والمفكرين التنويرين في احتكار التفسير، حيث صارت معركة الخلاف بينهم معركة صفرية كل طرف يخشى التنازل للطرف الآخر أو تفهم وجهة نظره. (٣)

EVIL in MODERN THOUGHT,SUSAN,P 243 and انظر: (۱)

<sup>(</sup>٢) قصة الحضارة، ديورانت، مجموعة من المترجمين، (٣٨ / ١٧١).

THE 1755 LISBON EARTHQUAKE:REVISITED, A : انظر (۳)

Group of Authors, P 8.

ومما يدل على حالة التعصب والحمية التي حدثت وتوسعت بين رجال الدين والمفكرين وعلماء الطبيعة أن الراهب ألفاردو (ت١٨١٤م) كان يقول: "نفضل بأن نخطئ مع القديس باسيل والقديس أوغسطين على أن نصيب مع ديكارت ونيوتن"(١)؛ إذ لم يعد الخلاف خلافا علميا مبنيا على حجج وبراهين بل صار تعصبا وصراعا وتحيزا.

ومما أسهم في اتساع دائرة الخلاف بينهم أن كل طرف منهم يتصور بأن إثبات ما عند الآخر من حق وتفسير منطقي هو نفي لما عنده وإبطال له، فقد كان لدى بعض المفكرين تصور بأن نقد مفهوم العناية الإلهية والتدبير الرباني ودحضه أمر مهم في سبيل فتح الطريق للتعامل مع الكوارث والأزمات والمخاطر تعاملا دنيويا، وإدارتما وفق خطط مرسومة؛ حيث إن الأحداث الطبيعية يمكن معرفة أسبابها الطبيعية وتفاديها مستقبلا، وأن وجود فكرة الفعل الطبيعية من صرف أذهان الناس من البحث حولهم في العلل الطبيعية. (٢)

إن نشوء بعض الأسئلة الشكية حول المعاني الدينية التي كانت حاضرة، وإثارة بعض التفسيرات البديلة، سيؤدي فيما بعد إلى انتشار هذه الأسئلة واتساع مداها، ووضع الافتراضات عليها، ومن ثم يُبنى على هذه الإجابات المقترحة، والتي تفرع عنها أسئلة جديدة، وهكذا بدأ الاتساع بين الرؤيتين الدينية والفلسفية يتعاظم، حتى صار أمرًا ظاهرًا.

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص ١٣.

<sup>(</sup>٢) انظر: المرجع السابق ص ٥٨-٩٥.

ومن الأمثلة التي تبين إسهام بعض الفلاسفة في إثارة الأسئلة التي كان محرما تداولها سابقا، ما قام به المفكر والأديب الألماني غوته (ت١٨٣٢م) من كتابة أثر هذا الحدث الكبير على نفسه في صغره عندما كان صبيا، وكيف أنه شككه بما كان يؤمن به بما يتعلق بالرحمة والعناية الإلهية، وأنه كيف يستقيم ذلك في ظل هلاك الصالح والمذنب جميعا والمساواة بينهم، وهو كذلك ما أثاره الفيلسوف الفرنسي فولتير في قصيدته المشهورة عن زلزال لشبونة، وأنه كيف يمكن أن نجمع بين ما تصوره الكنيسة من الرب الرحيم وما وقع في هذا الزلزال العظيم.

ويمكن ملاحظة أن غوته وفولتير وغيرهم لم يكونوا في كثير من القضايا يتبنون أفكارا صريحة ومخالفة لأفكار الكنيسة الدينية، وإنما كانوا يقومون بإثارة الأسئلة والشكوك عن بعض المسلمات الكنسية. (١)

ومثل هذه الأسئلة الوجودية الشكوكية حول زلزال لشبونة عدّه بعض المفكرين نقطة البداية لانفصال الشرور الأخلاقية عن الشرور الطبيعية، وأنه لا علاقة لأحدهما بالآخر، حيث مثلت نظرية الانفصال ركيزة أساسية من ركائز فكر الحداثة، والذي سيصبح فيما بعد من القضايا البديهية في الفكر الغربي. (٢)

Re-evaluating the Effects of the 1755 Lisbon انظر: (۱) Earthquake Nichols, p 977-979.

<sup>(</sup>٢) انظر: مقال: زلزال تركيا.. الشر الإنساني وحقوق الطبيعة، السيد ولد أباه، جريدة الخليج الجديد، Re-evaluating the Effects of the 1755 م، ٢٠٢٣/٢ /٢٠ Lisbon Earthquake Nichols, p 976.

هذه المحاولات المتناثرة لفلاسفة التنوير حول إيجاد تفسيرات طبيعية لكارثة لشبونة، واستبعاد التفسير الديني أو إنكاره، كانت طموحا منهم في رفع الغموض عن الوقائع الكونية، ودراستها في إطار حدوثها وفق نظام طبيعي منتظم، والذي من خلاله يمكن للعقل البشري اكتشاف أسبابه وتفسير وقوعه ماديا، وهذا نتيجة للاكتشافات العلمية والنظريات التي ظهرت قبل ذلك في تفسير الظواهر الطبيعية العادية، مما شجعت هؤلاء الفلاسفة للنظر للكوارث والأحداث المفجعة نظرة طبيعية متجاوزة التفسيرات التقليدية السائدة. (١)

لذلك فقد كان تفسير هذه المصائب الكونية بتفسيرات دينية غامضة مستفزا لرموز التنوير ومخالفًا لقناعتهم التي رأت بأن ما يحدث في الطبيعة لابد أن يقتصر في تفسيره على الطبيعة ويحال إلى أسبابها، وأن الغموض والاستسلام للتفسيرات الدينية يمثل ضعفا وجهلا يسعى فلاسفة التنوير لمكافحته. (٢)

إن بوادر هذا الصراع الذي ظهر بين رجال الدين الذين كانت لهم سلطة أوسع من الفلاسفة حمل بعض الفلاسفة على الابتعاد عن هذا الصراع من خلال عدم تحدي تفسير رجال الدين ونفيه والإسقاط عليه، بل بالاكتفاء بوضع هذا الحدث العظيم في إطاره الطبيعي وأسبابه المادية دون إثارة الشكوك أو السخرية من إجابات رجال الدين.

<sup>(</sup>۱) انظر : EVIL in MODERN THOUGHT,SUSAN,P 247

<sup>(</sup>۲) انظر: کاندید أو التفاؤل، لفولتیر، ترجمة آنا ماریا، ص ۳۳۰، THOUGHT,SUSAN,P 248.

فعلى سبيل المثال قام الفيلسوف كانط بتغطية الزلزال تغطية علمية من خلال ثلاثة رسائل قام بتأليفها، ومداولة الرأي فيه من منطق علمي طبيعي، ولم ير أن هناك حاجة في الخوض في مسألة المشيئة الإلهية والحكمة من وقوعه؛ صارفا النظر عن الجوانب الأخلاقية والإيمانية التي يفترض أن تعقبه، وركز جهده على دراسته دراسة طبيعية مستفيدًا ومتأثرًا بمن سبقه خاصة الفيلسوف كريستيان وولف (ت١٧٥٤م).(١)

وممن أسهم في دراسة الزلزال دراسة علمية قائمة على النظر في الأسباب الطبيعية عالم الفلك والجولوجيا البريطاني جون ميشيل (ت١٧٩٣م)، وذلك من خلال القيام بتحليل التقارير المكتوبة عن زلزال لشبونة ودراستها، ومن ثم قام بنشر نتائجه عام ١٧٦٠م، وهو ما عده بعض الباحثين من الآباء المؤسسين لعلم الزلازل. (٢)

THE 1755 LISBON EARTHQUAKE:REVISITED, A (۱)
Group of Authors,P 12 and 48-49, EVIL in MODERN
THOUGHT,SUSAN,P 248. EVIL in MODERN
THOUGHT,SUSAN,P 244.

THE 1755 LISBON EARTHQUAKE:REVISITED, A انظر: (۲)

Group of Authors, P 161.

## المبحث الثالث: الخلاف بين النظرة التشاؤمية للعالم والنظرة المتفائلة

إن وجود الشرور في الحياة الدنيا وتفسير وجوده في ظل العناية الإلهية والخير الرباني كان محل اهتمام واسع من قبل فلاسفة العالم الغربي، وكان من آثار هذا التفسير الاختلاف بينهم في النظر إلى العالم نظر متفائلة أو متشائمة.

وقد كانت النظرة الفلسفية السائدة قبل وقوع زلزال لشبونة هي النظرة إلى العالم نظرة متفائلة، حيث سعى الفيلسوف الألماني لايبنتز (ت١٧١٦م) إلى التأكيد على أن العالم الذي نعيش فيه هو العالم الأفضل من بين العوالم الممكنة، وقد أثرت نظرته للعالم وتفسيره لوجود الشرور فيه على كثير من الفلاسفة بعده، والذي رأوا للعالم نظرة متفائلة.

لقد كان لايبنتز يعتقد بأن كل أمر يحدث في العالم له سبب وعلة، وأن الإله قد اختار هذا العالم من بين العوالم الممكنة؛ لأنه يمثل أفضل العوالم الممكنة وأقلها وجودا للشر، وأن وراء ذلك حكمة، وأن كل ما هو مخلوق فهو غير كامل وبناء عليه فيمكن وجود الشر فيه، وأن وجود الشر لا يتعارض مع وجود الإله الخير المطلق، وأن المتصف بالكمال المحض لابد أن ينتج عالما أقرب ما يكون إلى الكمال، فوجود هذه الشرور في العالم لا تتنافى مع أنه الأفضل؛ لأنها جزيئة والعالم خير في جملته ومجموعه، وقد أطلق على هذه الرؤية مصطلح "ثهديسيا". (١)

<sup>(</sup>١) انظر: تاريخ الفكر الأوروبي الحديث لرونالد سترومبرج، ترجمة الشيباني ص ١٦٦، الثيوديسيا في فلسفة لايبنتز -دراسة تحليلة مقارنة بالفكر الإسلامي"، للدكتور عزه سيد، ص ٩٨٩.

فزلزال لشبونة كان قد وقع في القرن الذي اشتهرت فيه نظرية نيوتن الفيزيائية، واختراع لايبنتز لحساب التفاضل والتكامل الرياضي، والذي حاول من خلاله أن ينقل هذه النظرية إلى العالم الميتافيزيقيا، وهو ما أوصله إلى أن هذا العالم هو الأفضل من بين العوالم الممكنة الأخرى. (١)

غير أن وقوع زلزال لشبونة وما خلفه من آثار مدمرة وأحداث مؤلمة، حمل بعض الفلاسفة إلى التشكيك بالرؤية المتفائلة للوجود، وكانت في مقدمة هؤلاء الفيلسوف الفرنسي فولتير حيث كتب "قصيدة على كوارث لشبونة" مهاجما فيها أصحاب النظرة المتفائلة الذي زعموا بأننا نعيش في أفضل العوالم الممكنة بناء على وجود العناية الإلهية والحكمة، وأنه عالم منسجم. (٢)

وقد كان لهذه القصيدة وما تحمله من لغة متشائمة وهجوم عنيف أثره الصادم على الرموز الغربية، يقول ويل ديورانت: " وعلى الرغم من ذلك فإن القصيدة لم تذهل المتدينين فقط، بل أذهلت الفلاسفة كذلك. فإن مثل هذه النغمة الكئيبة الجوعة يبدو أنها أحرجت الفلاسفة"(٣).

وقال فولتير بأسلوب متهكم بأن على الناس أن يفرحوا بزلزال لشبونة وموت الأطفال والأمهات! عليهم أن يفرحوا بالأنقاض والحطام والدمار؛ لأن

THE 1755 LISBON EARTHQUAKE:REVISITED, A انظر: (۱)

Group of Authors,P 43.

THE (149 or lide: تاريخ الفكر الأوربي الحديث لرونالد سترومبرج، ترجمة الشيباني ص 1755 LISBON EARTHQUAKE:REVISITED, A Group of Authors, P 8.

<sup>(</sup>٣) قصة الحضارة، (٣٨/ ١٧٣).

كل شيء على ما يرام فنحن نعيش في أفضل العوالم، عليكم أن تحمدوا الرب على هذه النعمة. (١)

ومما ذكره في قصيدته: "أيها الحكماء الحمقى الذين ينادون بأعلى صوت كل شيء حسن، تعالوا وتأملوا كل هذه الخرائب في الأطلال الرهيبة. وهذا الحطام والأشلاء ورماد الجثث في بني جنسكم، وانظروا إلى النساء والأطفال الذين حصدهم الموت بالجملة، إلى الأعضاء المتناثرة تحت الأعمدة المحطمة. لقد التهمت الأرض مائة ألف حالفهم النحس، لقد سالت دماؤهم وتمزقت أوصالهم، واندفعوا وهم أحياء تحت السقوف التي انهارت عليهم.."(٢).

ولم يكتف فولتير بنقد هذه النظرة في قصيدته، بل قام بتأليف رواية بعنوان (كانديد) والتي كان لها شهرة واسعة، حيث أعاد الهجوم على هذه النظرة المتفائلة للعالم والتي كانت تلقى انتشارا واسعا، وقد استغل فولتير زلزال لشبونة وتداعياته السيئة فحاول دحض هذه المقولة بأسلوب ساخر، وتسأل: إذا كان هذا هو الأفضل بين العوالم الممكنة كما يزعم لايبنتز، فكيف سيبدو إذن غيرها من العوالم؟.

حيث إن فكرة الرواية تقوم على الشاب كانديد بطل الرواية الذي عاش في منزل عمه الذي أسند تعليمه إلى أحد المعلمين، والذي قام بترسيخ

<sup>(</sup>۱) انظر: قصة الحضارة ديورانت، مجموعة من المترجمين، (۱۷۲/۳۸)، ومقال: زلزال لشبونة يشعل معركة فلسفية كبرى بين فولتير وروسو، لهاشم صالح، صحيفة الشرق الوسط، بتاريخ ۲۱/۷/

<sup>(</sup>٢) قصة الحضارة ديورانت، مجموعة من المترجمين، (٣٨/ ١٧١ - ١٧٢).

فكرة التفاؤل فيه وتبرير كل حدث برؤية متقائلة، لكن علاقة حب الشاب كانديد مع ابنة عمه، جعلت عمه يطرده، ويجول بعدها في بلدان العالم ليكتشف الواقع أمامه، وقد قام بزيارة البرتغال ورأى فيها مأساة الزلزال والآلام الفظيعة التي خلفها، فيكتشف بعد رحلة من البؤس والألم والمعاناة بأن تعاليم معلمه كانت محض هراء وتخرص، فتنتهي الرواية بعبارة " يجب أن نزرع حديقتنا" في إشارة إلى أننا يجب أن ننظر إلى الأمر الواقع، وأن لا نغتر بأنانيتنا. (١)

وقد ساعد على انتشار هذه الرواية وما تضمنته من رؤية تشاؤمية طريقة أسلوب فولتير الساخرة، والحبكة الأدبية التي كتبت به الرواية، حيث إن ذلك سيجعل لها امتدادا واسعا بخلاف ما لو كتب ذلك في كتاب فلسفي، وكانت هذه الطريقة من الوسائل التي ساعدت على انتشار كتابات بعض فلاسفة التنوير حيث كانوا يركزون على اللغة الهجائية الساخرة.

وقد أشار فولتير بأن هذا العالم ليس مليئا بالشر فقط من الآلام والقسوة؛ بل إن الشر يضرب فيه بدون نظام أو منطق أو عقل، فزلزال لشبونة دمر تلك المدينة بلا سبب ظاهر تختص به دون غيرها، وقد عفا الزلزال عن آخرين لم يكونوا أقل شرا من أولئك، وقضى على من في المدينة دون تمييز بين صالح وطالح، حتى وصف العالم بأنه مجنون وأنه عالم لا يحتمل. (٢)

<sup>(</sup>١) انظر: كانديد أو التفاؤل لفولتير، ترجمة آنا ماريا، ص ٣٢٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: تاريخ الفكر الأوربي الحديث لرونالد سترومبرج، ترجمة الشيباني ص ١٩٦، الإصلاح غير المنشود لبراد، ترجمة محمد كمال ص ٨٩ - ٩٠.

وقد كان فولتير يصف بحربته مع هذه الحياة التي علمته بأن هذا العالم خلافا لما يعتقده لايبنتز هو أسوأ ما يمكن من العوالم، ولو كان فيه ذرة من كمال لانمحى منه هذا البؤس الذي أزهق ألوفا من النفوس الضعيفة. (١)

وهذا لا يعني أن الفلاسفة المعاصرين الآخرين وقفوا مستسلمين لهجوم فولتير على نظرة لايبنتز المتفائلة والذي كان لها أثر في الفلسفة الحداثية، حيث إن جاك روسو حاول الدفاع عن رؤية العالم بتفاؤل، ورفض نقد فولتير لها حيث يرى بأن فولتير يحمل رؤية متجهمة متشائمة تجاه مستقبل الإنسان القاتم.

وكان روسو في تفسيره لهذا الحدث قريبا من التفسيرات الدينية، حيث إنه أشار بأن هذا الزلزال وإن كان يعد أمرا سيئا على من أصابهم إلى أن هذا الأمر نسبي؛ لأن هؤلاء الذين أصابهم الزلزال ربما قد منعوا من كارثة أو معاناة أعظم، وقد قام روسو بإرسال رسالة إلى فولتير بعنوان " رسالة في العناية الإلهية" وهي من خمس وعشرين صفحة يرد على ما جاء في قصيدته. (٢)

وعندما أرسل فولتير إلى جاك روسو قصيدته عن زلزال لشبونة أجاب روسو: "كنت مدهوشا لرؤية هذا الرجل المسكين الذي غمرته كما يقال النجاحات والأمجاد، وهو يعلن رغم ذلك وبمرارة موقفه ضد مآسي الحياة وإيمانه بأن كل شيء سيء على الدوام. عندها خطرت في بالي فكرة مجنونة وهي أن أعيده إلى رشده وأبرهن له أن كل شيء جيد. إن فولتير عندما يبدو أنه يؤمن

<sup>(</sup>١) انظر: قصة الفلسفة الحديثة لزكي نجيب محفوظ وأحمد أمين، ص ١٠٥.

Re-evaluating the Effects of the 1755 Lisbon انظر: (۲) Earthquake Nichols, p 980.

بالله لا يؤمن في الواقع إلا بالشيطان...إن عبثية هذا الاعتقاد الواضحة للعيان تثير السخط، خصوصا عندما تأتي من رجل غمرته الدنيا بالثروات من كل نوع، ويحاول من خلال السعادة أن يقطع الأمل في نفوس الناس بإعطائهم صورة بشعة وقاسية عن كل الويلات التي لم يصب بها"(١)، وقد جاء رد فولتير على جاك روسو من خلال روايته التي أشرنا لها بعنوان كانديد.

وكذلك قام كانط بالتمسك بالنظرة المتفائلة حول الحياة في الأرض، وذلك في رسائله الثلاثة التي ألفها حول زلزال لشبونة، وإن كان فيما بعد ونظرا لتأليفه لهذه الرسائل في وقت مبكر سيعلن خجله من تأليفها. (٢)

<sup>(</sup>١) الاعترافات لجان روسو، ترجمة خليل رامز، ص ٩٣٥- ٥٩٤.

EVIL in (۲۰۹ /٤١) انظر: قصة الحضارة ديورانت، مجموعة من المترجمين، (۲۰۹ /۲۰۹ MODERN THOUGHT, SUSAN, P 246, THE 1755 LISBON EARTHQUAKE: REVISITED, A Group of Authors, P 58.

## المبحث الرابع :الصراع بين السلطة الدنيوية والسلطة الدينية

إن وقوع الأحداث الكبرى والكوارث المدمرة عادة ما يتبعه اختلال بالأمن واتحامات متبادلة، وزلزال لشبونة لم يكن استثناء من هذا الأمر، حيث ظهر على الساحة بعد وقوع الزلزال أصوات متعددة بين من يمثل السلطة الدنيوية والسلطة الدينية في البرتغال.

فقد كان من نتائج الزلزال المبادرات والإصلاحات التي قام بها السياسي ماركيز دي بومبال (ت١٧٨٢م)، والذي كان يمثل ما يعرف اليوم برئيس الوزراء المكلف من الملك في البرتغال حيث شجعه هذا الحدث الجلل على القيام بتحديث مؤسسات الدولة الإدارية والتعليمية والاقتصادية والكنسية، ولم يكن هذا الأمر ليمضى دون مقاومة من الكنيسة نتيجة للخلافات السابقة بينهما.

وقد قام بومبال بإجراء استطلاع بياني قام فيه بسؤال مختلف طبقات المجتمع عن بيانات الزلزال الذي حدث لهم وآثار ذلك مما يعد أساسا مهما لعلم الزلازل الحديث، وإدارة الكوارث، وكان من ضمن هذه الأسئلة: كم استغرق من الوقت حدوث الزلزال؟ وكم عدد الهزات التي شعر بها؟ ما هو الضرر الذي حصل؟ هل لاحظ تصرف الحيوانات بشكل غريب؟، وهنا نلحظ بأن بومبال تعامل مع الحدث تعاملا دنيويا ماديا.

وهذا التعامل المباشر مع كارثة الزلزال حملت بعض الباحثين على جعله لبنة من لبنات التأسيس فيما عرف لاحقا بإدارة المخاطر، حيث كانت هناك استجابة فعلية وسريعة للأزمة، وقد تعاملت معها الإدارة السياسية تعاملا إيجابيا، واتخذت إجراءات سريعة وتشريعات معينة في محاولة التقليل من آثار

هذا الزلزال، والاحتياط لتخفيف آثاره القادمة، ومنها على سبيل المثال بعض التشريعات والمعايير التي وضعت في إعادة الإعمار استحضارا لإمكانية وقوع الزلزال مرة أخرى.

ومن الأمثلة على ذلك أنه قام بوضع حد لارتفاع طوابق المبنى تخفيفا من حجم الكارثة، وقام بتوسيع الطرق حتى يتمكن الناس من الهروب من الزلزال دون أن تتهدم عليهم المباني كما حدث في زلزال لشبونة، وقام بتحديد أسعار بعض المؤن بألا يزيد سعرها عما كانت عليه قبل وقوع الزلزال، وقام بإلزام جميع السفن في الميناء بتفريغ شحنتها وعدم تخزينه، حتى لا يكون هناك زيادة في الحاجة وارتفاع الأسعار.(١)

وعندما سأل الملك بومبال عما يمكن صناعته تجاه هذا الحدث سارع مباشرة بأن عليهم أن يدفنوا الموتى ويطعموا الأحياء، وأن التخلص من الجثث يمثل أولية لمنع انتشار الطاعون والأوبئة، وقام بمصادرة مخزون الحبوب وتنظيمه لمنع حدوث المجاعة، كما اتخذ إجراءات صارمة تجاه منع السرقة واستغلال الاختلال، ومحاولة إشعار الناس بالاستقرار حتى إنه تمكن من ضمان استمرار إصدار الجريدة الأسبوعية دون أن يفوتها أية إصدار، فهو قد حاول بذلك أن يستبق الممارسات الدارجة تجاه الأحداث الكبيرة من انتشار الشائعات وحصول التكهنات والتخرصات الجاهلة، وقد كان في ذلك متأثرا وداعما لتفسيرات علماء الطبيعة والنظر إلى الزلزال باعتباره حدثا طبيعيا، وأنها تمثل مشكلة عملية

THE 1755 LISBON EARTHQUAKE:REVISITED, A (۱) Group of Authors,P 153-156.

تحل بالجوانب والإجراءات العملية. (١)

وهذه الإجراءات كانت قريبة من نظرة روسو المختلفة لزلزال لشبونة حيث إنه قد فتح نافذة أخرى في الرؤية إلى الكارثة رؤية غير دينية، فقد برر بأن وقوع العدد الكبير من الضحاياكان بسبب سلوك الناس، حيث إن الطبيعة لم تجبرهم على تجمع آلاف المساكن بطوابق متعددة، ولو كانوا في منازل أصغر وانتشروا في أماكن أوسع لكان الضرر أقل، فهنا روسو يبين بأن ما زاد من معاناة هذا الحدث وألمه الطريقة التي تعامل الناس معها فيه، وأنها ساهمت في تفاقم الأمور وسوئها بناء على القرارات الأنانية الخاطئة التي قام بها أهل لشبونة، وهنا روسو يبين أن هذا الحدث كان بسبب الناس وما عملته أيديهم، ويحيل هذا السبب لأمور مادية وإدارية بعيدا عن الأسباب الدينية من المعاصي والذنوب، وأن ذلك ناتج عن مخالفة الناس لقانون الطبيعة. (٢)

ومع أن ما قام به بومبال من أعمال دونت في التاريخ البرتغالي على استثنائية هذا الدور، والجهد البارز الذي صنعه إلا أن جهوده قامت بإصلاح جزء كبير من لشبونة، وبقي جزء منها كبير ما زال يشكو الخراب من آثار

<sup>(</sup>۱) انظر: قصة الحضارة ديورانت، مجموعة من المترجمين، (۸۱/٤٠)، THOUGHT,SUSAN,P 248.

THE 1755 LISBON EARTHQUAKE:REVISITED, A انظر: (۲)
Group of Authors,P 159, Re-evaluating the Effects of the 1755 Lisbon Earthquake Nichols, p 979-980, Rebuilding Lisbon in the aftermath of the 1755 earthquake, p280.

الزلزال " وكان نصف لشبونة لا يزال عام ١٧٧٤م في الخرائب التي سببها زلزال ٥ ١٧٧٥م "(١)، وهو ما يبين حجم الدمار وصعوبة معالجة آثاره بالكامل.

غير أن هذه الأعمال والإصلاحات واجهت تحديات مختلفة، ومن أبرزها الاختلاف مع بعض رجال الدين وأصحاب التنبؤات، حيث قام بومبال بمكافحة الادعاءات والتنبؤات التي صدرت من عدد من المشعوذين والكهنة، وقام بملاحقتهم حيث زعموا بأن الزلزال سيعود مرة أخرى في الذكرى السنوية له، فأوقعوا الناس في خوف وفزع. (٢)

كما أن بومبال كانت بينه وبين الطائفة اليسوعية وذراعها العسكري محاكم التفتيش خلاف وصراع قبل الزلزال، وامتد أثره بشكل أكبر وأعنف لما بعده، حيث انحمك اليسوعيون في التعامل مع الكارثة تعاملا دينيا في حين أن بومبال كما سبق تعامل معه تعاملا إداريا وسياسيا وتشريعيا، وهو ما نقم عليه بعض الوعاظ اليسوعيين الذين أكدوا بأن هذا الوقت ليس مناسبا للإعمار والانحماك في الشأن المادي، حيث استمرت الهزات بعد ذلك لمدة تسعة أشهر، فالأولى أن يشتغل الناس بالتوبة والتضرع والتواضع لربهم، وهو ما أغضب بومبال الذي عده تحديا له فتعامل مع ذلك تعاملا حازما وقويا واتخذ إجراءات بالسجن والملاحقة والمطاردة لخصومه، وقام بإضعاف سلطة محاكم التفتيش التي

<sup>(</sup>١) قصة الحضارة ديورانت، مجموعة من المترجمين، (٤٠/ ٥٥).

THE 1755 LISBON EARTHQUAKE:REVISITED, A انظر: (۲)

Group of Authors, P 154.

كانت تمثل مصدر قلق له.(١)

إن بومبال قد " عقد العزم على أن ينهي كل مشاركة لليسوعيين في الصناعة والتجارة والحكومة البرتغالية. فلما أدرك يسوعي البرتغال نيته تضافرت جهودهم للإطاحة به، وكان قائدهم مالاجريدا"(٢)، والذي سيأتي الحديث عن الصراع الذي كان بينهم.

فقد درس المركيز بومبال في إنجلترا وقضى فيها ست سنوات حيث درس في لندن الاقتصاد ونظام الحكم الإنجليزي، ومن الأمور التي لاحظها ونالت على إعجابه طاعة الكنيسة الأنجلكانية للدولة، خلافا لليسوعيين الكاثوليك الذين كانت لهم حظوة واستقلالية وقوة وأملاكا، وهو ما سعى بعد تعيينه في إضعاف سلطتهم، واتخاذ كافة السبل في ذلك. (٣)

فعلى سبيل المثال في الخصومة القائمة بينهم، قام المبشر مالاجريدا اليوسوعي (ت١٧٦١م) ببث الرعب في قلوب سامعيه حيث كرر في خطبه المتعددة بأن الزلزال سيعود من جديد في نفس التاريخ، وأن على البرتغاليين أن يسارعوا بالتوبة من خطاياهم، وألا يضيعوا أوقاقهم بأعمال البناء والإعادة التي تمثل عبثا حيث سيحل عليها الدمار مرة أخرى، وأن الأهم هو إنقاذ الأرواح

THE 1755 LISBON EARTHQUAKE:REVISITED, A (۱)
Group of Authors,P 49, EVIL in MODERN
THOUGHT,SUSAN,P 248.

<sup>(</sup>٢) قصة الحضارة ديورانت، مجموعة من المترجمين، (٤٠/ ٨٣).

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق (٢٠/ ٨٠).

من الجحيم فيمن تبقى وعاش، وليس إنقاذ الأجساد من الموت، وأن تصديق الزعم بأن الزلزال حدث طبيعي يحمل العامة على اعتبار التوبة وتجنب غضب الرب أمرا لا حاجة له، حتى زعم بأن الشيطان نفسه لم يمكنه اختراع هذه الفكرة السيئة التي ستقودنا جميعا إلى الخراب. (١)

هذه المواجهة وغيرها من المواقف الأخرى مع هذا المبشر لم تلق ترحيبا من بومبال، بل لقد كان يحاول التآمر عليه، حتى حصل له مقصوده في عام ١٧٥٨م، واتهم المبشر مالاجريدا بتهمة الهرطقة، ومحاولة اغتيال الملك، وأعدم بعدها.(٢)

وتغلب منطق بومبال على المبشر جعل بعض الباحثين يعبر عن أهمية هذا الحدث التاريخي وإشارته إلى التحول العميق في الوعي، ويقصد بذلك بداية انفصال الشرور الطبيعية عن الشرور الأخلاقية، وأن الكارثة أصبح مجالا للبحث والتنبؤ ومحاولة السيطرة وهو منطق العلوم الطبيعية، وليس مقصدها التفسير والعبرة. (٣)

وقد أكسبته أعماله وإصلاحاته بعد وقوع كارثة الزلزال ثقة الملك الذي أعجب به، وأعطاه المزيد من الصلاحيات، وهو ما استغله في تحقيق مراده، يقول ديورانت: " وكان لنجاحه في هذه الكارثة التي أضعفت معنوية الأمة الفضل في ترسيخ قدمه في الوزارة واضطلع الآن بعملين بعيدي الأثر: أولهما

<sup>(</sup>۱) انظر: المرجع السابق (4.7/4.7).

<sup>(</sup>۲) انظر: .EVIL in MODERN THOUGHT,SUSAN,P 248

<sup>(</sup>٣) انظر: EVIL in MODERN THOUGHT,SUSAN,P 248.

تخليص الحكم من سيطرة الكنيسة، والآخر تحرير الاقتصاد من سيطرة بريطانيا. وتطلبت المهمتان رجلاً أوتي صلابة الفولاذ إلى صفات الوطنية والإباء ومضاء العزيمة التي لا تعرف شفقة أو رحمة"(١).

لقد كان دور بومبال في التعامل الإيجابي والبناء مع الزلزال أهمية في تحقيق كثير من خططه، حتى وصفه بعض الفلاسفة الذين ارتضوا سياسته الهجومية على اليسوعيين بأنه "المستبد المستنير"، حيث حد من تسلط الكنيسة، وأخضع رجال الدين للدولة بعد أن قضى وطرد اليسوعيين، كما أصدر مرسوما ملكيا بالحد من اقتناء الكنيسة للأرض، وأغلق الكثير من الأديرة، وقيد الباقي منها بإجراءات واشتراطات تقلل عدد الملتحقين فيها، وأخضع محاكم التفتيش لإشراف الحكومة، ولذلك فإن محاكم التفتيش لم تحرق إنسانا بعد إحراقها أهم خصومه مالاجريدا عام ١٧٦١م.

كما أن طرد اليسوعيين ساعده في بناء التعليم من جديد بناء كاملا، فقام بإنشاء المدارس الأولية والثانوية بصورة جديدة، وقام بتحويل الكلية اليسوعية في لشبونة إلى كلية يشرف عليها أعداؤهم العلمانيون. (٢)

وهذا الأمر والانتصار والغلبة أثار الحيرة والتساؤل لدى رجال الدين، يقول ديورانت عن أثر الزلزال: " ولكن كانت هناك بعض ملابسات وظروف محيطة حيرت رجال اللاهوت، وأقلقت بالهم. لماذا اختار هذا اللغز المحير مثل هذه المدينة الكاثوليكية، ومثل هذا الاحتفال المقدس، في مثل هذه الساعة التي

<sup>(</sup>١) قصة الحضارة ديورانت، مجموعة من المترجمين، ( ٤٠ / ٨٢).

<sup>(</sup>٢) انظر: قصة الحضارة ديورانت، مجموعة من المترجمين، (١٠/ ٩٢)

اجتمع فيها كل المواطنين الاتقياء تقريباً لحضور القداس؟ ولماذا أبقى وسط هذا الدمار الشامل على دارسيا ستيو دي كارفالو ميللو مركيز بومبال فيما بعد- الوزير الآمر الناهي الذي كان ألد أعداء اليسوعيين في أوربا بأسرها"(١).

<sup>(</sup>١) انظر: قصة الحضارة، ديورانت، مجموعة من المترجمين، (٣٨/ ١٧٠).

# المبحث الخامس: نقد الآثار

إنه من خلال النظر في الآثار الفكرية التي أعقبت زلزال لشبونة، والصراعات التي كانت تدور بين عدة أطراف، فإنه يمكن نقد هذه الآثار بناء على عدد من النقاط، وهي:

أولا: يتضح من الصراع الذي دار بين أنصار الرؤية الدينية والرؤية العلمية في تفسير ظاهرة الزلزال أنه داخل في الفكرة المركزية التي كانت حاضرة في فكر الحداثة الغربي وهي فكرة: "التناقض بين العلم والدين".

وهنا يلاحظ بأنه أثناء حدوث الزلزال اتسع حجم الهوة الذي قد وقع بين رجال الدين النصراني وغيرهم من الفلاسفة وعلماء الطبيعة، والاعتقاد بأن التفسير الديني للحدث يتعارض مع التفسير الطبيعي أو أن التفسير الطبيعي يتعارض مع التفسير الديني، "فمنذ القرن الثامن عشر تحديدا، اعتقد العديد من المفكرين أن تفسيراتهم المثيرة حول الظواهر الطبيعية تقوض الادعاءات المركزية للدين السماوي"(١)، أو ما يسميه بعض الفلاسفة بنزع السحر عن العالم، وأنه كلما زادت التفسيرات العلمية ومعرفة الأسباب الطبيعية تلاشت أهمية التعبير عن قدرة الله باعتباره مبدأ سبيا أو تفسيريا.

بالطبع هناك بعض الخرافات التي قد تتعلق ببعض التعاليم الدينية الكنسية التي تناقض العلم الطبيعي، لكن هذا الأمر لم يتوقف تجاه هذه الخرافات

<sup>(</sup>١) الإصلاح غير المنشود لبراد، ترجمة محمد كمال ، ص ٥٧.

وإنما امتد ليكون قناعة سيقوم التنوير بترسيخها بأن العلم الطبيعي يتعارض مع التفسير الديني. (١)

وهذا الأمر والاختلاف وإن كان واقعا في بعض التصورات الكنسية الكاثوليكية المتأثرة بالفلسفة الأرسطية المدرسية وأصرت على التمسك بتعاليمه باعتبارها جزءا من الدين، فإنه لا يعبر عن الحقيقة كاملة؛ إذ إن التعارض كان في بعض النظريات العلمية، ولم يكن تعارضا مطلقا كما حاولت الاتجاهات العلموية تسويقه والتركيز عليه بمدف كسب الصراع الدائر، وتحقيق أكبر قدر من المكاسب بتصوير الطرف الآخر عدوا للعلم. (٢)

الأمر الآخر أن هذا التعميم شمل الأديان كلها، وهو ما يعبر عن المركزية الغربية التي ترى بأن ما وقع في السياق الغربي فهو يعبر عن السياق الكوني العالمي، ولذلك فأنصار هذا الاتجاه والمتأثرين به من مثقفي الحضارات الأخرى الذي يرون التعارض بين العلم والدين لا يفرقون بين دين وآخر، وهو خلاف الواقع والحقيقة.

ومع أن هذا الافتراض الخاطئ يحمل في مضامينه معنى مسبقا خاطئا وهو افتراض الانفصال بين العلم والدين، وأن الدين ليس علما، وهو معنى باطل في الإسلام؛ إذ العلم بالدين الحق هو من أعلى العلوم وأفضلها، قال الله تعالى: ﴿وَلَكِنَ أَكْتُرَ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ۞ يَعْلَمُونَ ظَلِهِرًا مِّنَ ٱلْحَيَافِةِ

<sup>(</sup>١) انظر: المرجع السابق ص ٥٨ – ٥٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: المرجع السابق ص ٩٤.

آلدُّنْيَا وَهُمْ عَنِ ٱلْآخِرَةِ هُمْ غَلْفِلُونَ ﴿(١)، قال الشنقيطي: "فقد أوضح جلَّ وعلا في هذه الآية الكريمة أن أكثر الناس لا يعلمون، ويدخل فيهم أصحاب هذه العلوم الدنيوية دخولًا أوليًا، فقد نفى عنهم جلَّ وعلا اسم العلم بمعناه الصحيح الكامل؛ لأنهم لا يعلمون شيئًا عمن خلقهم، فأبرزهم من العدم إلى الوجود، ورزقهم، وسوف يميتهم، ثم يحييهم، ثم يجازيهم على أعماهم... ثم لما نفى عنهم جلَّ وعلا اسم العلم بمعناه الصحيح الكامل أثبت لهم نوعًا من العلم في غاية الحقارة بالنسبة إلى غيره...وهذه العلوم الدنيوية التي بينا حقارتها بالنسبة إلى ما غفل عنه أصحابها الكفار، إذا تعلمها المسلمون، وكان كل من تعليمها واستعمالها مطابقًا لما أمر الله به على لسان نبيه صلى الله عليه وسلم: كانت من أشرف العلوم وأنفعها؛ لأنها يستعان بها على إعلاء كلمة الله ومرضاته جلَّ وعلا، وإصلاح الدنيا والآخرة، فلا عيب فيها إذن"(٢).

وبهذا فإن التفسير الغيبي للزلزال لا يتنافى مع التفسير العلمي، فالزلازل آيات يخوف الله بها عباده ويذكرهم قال تعالى: ﴿وَمَا نُرْسِلُ بِٱلْآيَاتِ إِلَّا يَتَا يَعُو لِهُ الله بها عباده ويذكرهم قال تعالى: ﴿وَمَا نُرْسِلُ بِٱلْآيَاتِ إِلَّا يَتَاء من تَغُو يِفَا ﴾ (٣)، قال ابن كثير: " قال قتادة: إن الله خوف الناس بما يشاء من آياته لعلهم يعتبرون ويذكرون ويرجعون، ذُكر لنا أن الكوفة رجفت على عهد ابن مسعود فقال: يا أيها الناس، إن ربكم يستعتبكم فأعتبوه "(٤)، وهي أيضا

<sup>(</sup>١) الروم: ٧.

<sup>(</sup>٢) أضواء البيان (٦/٨٦٥).

<sup>(</sup>٣) الإسراء: ٥٥.

<sup>(</sup>٤) تفسير ابن کثير (٥/ ٩١).

وأن ما أصاب الإنسان فإنما هو راجع لما كسبت يداه سواء من الأسباب الدينية أو الأسباب الدنيوية المادية، قال الله تعالى ﴿ ظَهَرَ ٱلْفَسَادُ فِي النَّاسِ الدينية أَيْدِى ٱلنَّاسِ الدينية هُم بَعْضَ ٱلَّذِى عَمِلُواْ الْمَرِ وَٱلْبَحُرِ بِمَا كَسَبَتُ أَيْدِى ٱلنَّاسِ الدينية هُم بَعْضَ ٱلَّذِى عَمِلُواْ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ (٢)، وقال تعالى: ﴿ وَمَا أَصَابَكُم مِن مُّصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتُ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرٍ ﴾ (٤)، وقد تكون عقوبة على بني آدم كَسَبَتُ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرٍ ﴾ (٤)، وقد تكون عقوبة على بني آدم وقد تكون بلاء وامتحانا وتمحيصا، يقول ابن القيم: "ولكن اعلم أن الأمر قسمة بين فضله وعدله، فيختص برحمته من يشاء، ويقصد بعذابه من يشاء، وهو المحمود على هذا وهذا. فالطيبون من خلقه مخصوصون بفضله ورحمته، والخبيثون مقصودون بعذابه، ولكل واحد قسطه من الحكمة والابتلاء والامتحان" (٥).

<sup>(</sup>١) الحديد: ٢٢.

<sup>(</sup>٢) التغابن: ١١.

<sup>(</sup>٣) الروم: ٤١.

<sup>(</sup>٤) الشورى: ۳۰.

<sup>(</sup>٥) طريق الهجرتين (١/ ٢٨٩).

ثانيا: إن التشاؤم بالأقدار والكوارث الكونية، ودوران الإنسان حول المصائب والمتاعب والمهالك والأحداث المأساوية وتركيزه عليها يؤدي به إلى اليأس والقنوط وربما نكران بعض أسماء الله وصفاته من الرحمة واللطف والحكمة وغيرها، كما تجلى ذلك في كتابات الفيلسوف فولتير.

وإن نظرة المسلم إلى ما يحصل في هذه الحياة الدنيا من مصائب وكوراث وبلاء قائم على حسن الظن بالله والإيمان بقضائه وقدره، ففي الحديث" عجَباً لأمْرِ الْمُؤْمِنِ إِنَّ أَمْرَهُ كُلَّهُ لَهُ حَيْرٌ، وَلَيْسَ ذَلِكَ لأَحَدٍ إِلاَّ للْمُؤْمِن: إِنْ أَصَابَتْهُ صَرَّاءُ صَبَرَ فَكَانَ خَيْراً لَهُ"(١)، قول الحسن: "لا تكرهوا النقمات الواقعة، والبلايا الحادثة، فلرب أمر تكرهه فيه نجاتك، ولرب أمر تؤثره فيه عطبك"(٢).

وحسن الظن بالله يوجب على المسلم العمل بالتفاؤل المثمر، الذي ينتج عنه الجد والاجتهاد في الأسباب الشرعية والكونية، قال الرسول الشيئة والخرص على ما يَنْفَعُكَ، وَاسْتَعِنْ باللهِ وَلَا تَعْجِزْ، وإنْ أَصَابَكَ شَيءٌ، فلا تَقُلْ: لو أَنّي فَعَلْتُ كانَ كَذَا وَكَذَا، وَلَكِنْ قُلْ: قَدَرُ اللهِ وَما شَاءَ فَعَلَ" (٣).

كما أن التفاؤل وحسن الظن بالله يجعل الإنسان يلتفت إلى الأقدار الخيرة والأمور الرضية التي حصلت، "ومن تأمل هذا الوجود علم أن الخير فيه غالب؛ فإن الأمراض-وإن كثرت- فالصحة أكثر منها، واللذات أكثر من

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم ح(۲۹۹۹).

<sup>(</sup>٢) الكشف والبيان، الثعلبي، (١٣٨/٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم ح (٢٦٦٤).

الآلام، والعافية أعظم من البلاء، والغرق والحرق والهدم ونحوها-وإن كثرت-فالسلامة أكثر "(١).

فهذه الكوارث التي تقع فهي في نظر المسلم على عدة اعتبارات: "إما عدل وحكمة، وإما إصلاح وتميئة لخير يحصل بعدها، وإما لدفع ألم هو أصعب منها، وإما لتولدها عن لذات ونعم، يولدها أمر لازم لتلك اللذات، وإما أن يكون من لوازم العدل، أو لوازم الفضل والإحسان، فيكون من لوازم الخير التي إن عطلت عطلت ملزوماتها، وفات بتعطيلها خير أعظم من مفسدة تلك الآلام، والشرع والقدر أعدل شاهدين بذلك"(٢).

ثالثا: إن هذه الكوارث وإن كانت شرا في نظر المخلوق فهي شر نسبي بالنسبة لتعلقه بالإنسان وقيامه به، ولا ينسب الشر إلى الله والله والله الله والله والله

الثاني: أن كونه شرًّا هو أمر نسبيٍّ إضافيٌّ، فهو خيرٌ من جهة تعلَّق فعل الرَّبِ وتكوينه به، وشرٌ من جهة نسبته إلى من هو شر في حقه، فله وجهان، هو من أحدهما خيرٌ، وهو الوجه الذي نُسِبَ منه إلى الخالق سبحانه

<sup>(</sup>١) شفاء العليل (٩٧/٢).

<sup>(</sup>٢) شفاء العليل (٢/٣٨٣).

<sup>(3)</sup> أخرجه مسلم ح (٧٧١).

وتعالى خلقًا وتكوينًا ومشيئة، لما فيه من الحكمة البالغة التي استأثر بعلمها، وأطْلَعَ من شاء من خلقه على ما شاء منها، وأكثر الناس تضيق عقولهم عن مبادئ معرفتها، فضلاً عن حقيقتها، فيكفيهم الإيمان المجمل بأن الله -سبحانه-هو الغنيُّ الحميد"(١).

وبهذا يتبين بأن أسماء الله الحسنى الرحمن الرحيم اللطيف وغيرها تمنع الشر

إليه، وأن وقوع الكوارث والنكبات لا ينفي اتصاف الله بالرحمة واللطف، فهو العدل العليم الحكيم بما هو خير. (٢)

رابعا: أن ما حدث من الصراع بين السلطة الدنيوية والدينية في تحديد الموقف الصحيح تجاه آثار هذا الزلزال يعبر عن حجم الصراع على اعتلاء صدارة المشهد، وتحصيل المكانة الاجتماعية والحضور الشعبي لكل طرف منهم، وأن وجود تعارض بين العمل بالأسباب المادية والإصلاحات الاقتصادية وأنه يتنافى مع القيام بالأسباب الدينية هو محض توهم اتسع مداه بسبب المنافسة الشرسة التي كانت قائمة بين المركيز بومبال واليسوعيين.

وإن الإسلام لا يمكن أن يحدث فيه تعارض بين العمل بالأسباب الشرعية والمادية، وقد تضافرت كلمة علماء الإسلام على مراعاة الأمرين، وأن التفسير الديني وحث الناس على الإخبات والابتهال والإنابة لله ودعائه لا ينافي العمل بالأسباب المادية ومدافعة الأقدار ومحاولة تفاديها مستقبلا، بل هو جزء

<sup>(</sup>١) بدائع الفوائد (٢/ ٧١٩ - ٧٢٠)، وانظر: شفاء العليل (٢/ ٤٤ و ٨٢).

<sup>(</sup>٢) انظر: شفاء العليل (٢/ ٨٥).

من الدين، وأن هذه الأحداث الكونية العظيمة كما أنها تحرض المؤمنين على الاستغفار والابتهال فهي تحرض عقول علماء الطبيعة والساسة والاقتصاديين وغيرهم على التنقيب في معرفة أسبابها ومحاولة التخفيف من آثارها ووضع الاحتياطات المستقبلية لتفادي نتائجها الكارثية، يقول عبدالقادر الجيلي: "الناس إذا وصلوا إلى القضاء والقدر أمسكوا، وأنا انفتحت لي روزنة فنازعت أقدار الحق بالحق للحق، والعارف من يكون منازعا للقدر، لا واقفا مع القدر "(١)؛ وهذا من فقهه وعلمه فإن عمر بن الخطاب وهو أعلم الأمة في وقته لما وجد عتبا من فراره من الطاعون فقيل له: أتفر من قدر الله؟ فقال: "نفر من قدر الله إلى قدر الله"(٢)، يقول ابن القيم مؤكدا على مدافعة الأقدار بالأقدار: "ثمَّ كيف ينكر هذا الكلام من لا بقاءَ له في هذا العالم إلا به، ولا تتمُّ له مصلحة إلا بموجبه. فإنَّه إذا جاءَه قَدرٌ من الجوع والعطش والبرد نازعه، وترك الانقياد له ومسالمته، ودَفَعَ بقدَر آخر من الأكل والشرب واللباس، فقد دفع قدر الله بقدره. وهكذا إذا وقع الحريقُ في داره فهو بقدَر الله، فما باله لا يستسلم له ويسالمه ويتلقاهُ بالإذعان؟ بل ينازعه ويدافعه بالماء والتراب وغيره حتَّى يطفئ قدر الله بقدر الله، وما خرج في ذلك عن قدر الله.

وهكذا إذا أصابه مرض بقدر الله دافع هذا القدر، ونازعه بقدر آخر يستعمل فيه الأدوية الدافعة للمرض. فحقُّ هذا الحكم الكوني أن يحرص العبدُ على مدافعته ومنازعته بكلِّ ما يمكنه، فإنْ غلبه وقهرَه حرَص على دفع آثاره

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى، ابن تيمية (۲/۸۰٪).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري ح(٥٣٩٧)، ومسلم ح(٢٢١٩).

وموجباته بالأسباب التي نصبها الله لذلك فيكون قد دفع القدر بالقدر، ونازع الحكم بالحكم. وبحذا أُمِرَ، بل هذا حقيقة الشرع والقدر. ومن لم يستبصر في هذه المسألة ويعطِها حقَّها لزمَه التعطيلُ للقدر أو الشرع، شاء أم أبي"(١).

فالمسلم عند وقوع الزلزال فهو يدور بين أمرين: الأول: السبب الشرعي بالالتجاء إلى الله والإنابة إليه والتوبة له والتضرع والدعاء، والأمر الآخر: ببذل الأسباب المادية من الهروب من مخاطره ومدافعة آثاره ومعالجة نتائجه، ولذا فإن حديث العالم المسلم بأهمية الرجوع إلى الله والدعاء والصلاة لا يتنافى مع اتخاذ المؤسسات السياسية والأمنية والاقتصادية الإجراءات اللازمة لتقليل الخسائر وتسريع الرجوع للحياة الطبيعية.

ولذلك فالكارثة الكونية في نظر الإسلام لها عدة اعتبارات:

1- أحداث غير معهودة، وهو ما لا يمكن تفسيره علميا، وهي العقوبات الإلهية التي ذكرها الله في كتابه على الأمم التي خالفت الرسل والأنبياء، وهي عقوبة عامة لا تترك أحدا من المخالفين إلا شملته، ونجا منها الأنبياء والصالحين، وهي ما دعا رسول الله بعدم وقوعه في الأمة، قال الرسول الله بعدم فقوعه في الأمة، قال الرسول في : "سَأَلْتُ رَبِي عَزَّ وَجَلَّ فِيهَا ثَلَاثَ خِصَالٍ، فَأَعْطَانِي اثْنَتَيْنِ وَمَنَعَنِي وَاحِدَةً. سَأَلْتُ رَبِي عَزَّ وَجَلَّ أَنْ لَا يُهْلِكَنَا عِمَا أَهْلَكَ بِهِ الْأُمَمَ قَبْلَنَا، فَأَعْطَانِيهَا، وَسَأَلْتُ رَبِي عَزَّ وَجَلَّ أَنْ لَا يُهْلِكَنَا عِمَا أَهْلَكَ بِهِ الْأُمَمَ قَبْلَنَا، فَأَعْطَانِيهَا، وَسَأَلْتُ رَبِي عَزَّ وَجَلَّ أَنْ لَا يُهْلِكَنَا عِمَا أَهْلَكَ بِهِ الْأُمَمَ قَبْلَنَا، فَأَعْطَانِيهَا، وَسَأَلْتُ رَبِي عَزَّ وَجَلَّ أَنْ لَا يُطْهِرَ عَلَيْنَا عَدُوًّا مِنْ غَيْرِنَا، فَأَعْطَانِيهَا، وَسَأَلْتُ رَبِي أَنْ لَا يَلْبِسَنَا شِيَعًا، فَمَنَعَنِيهَا"(٢).

<sup>(</sup>١) طريق الهجرتين (١/ ٧٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه النسائي ح (١٦٣٨)، والترمذي ح(٢١٧٥)، وقال الترمذي: حديث حسن صحيح.

7- كوارث طبيعية معهودة ومتكررة، وهي ما يدخل منها البراكين والزلازل والفيضانات وغيرها. وتسير وفق سنن كونية خلقها الله في كونه، ويمكن معرفة أسبابها الكونية، وهذه تدافع بالأسباب الكونية والشرعية قدر المستطاع، يقول ابن القيم: "فما للاستسلام والمسالمة هنا مدخل في العبودية، اللهم إلا إذا بذل العبد جهده في المدافعة والمنازعة، وخرج الأمر عن يده، فحينئذ يبقى من أهل الحكم الثالث: وهو الحكم القدري الكوني الذي يجري على العبد بغير اختياره، ولا طاقة له بدفعه، ولا حيلة في منازعته...كمن انكسر به المركب في لجة البحر، وعجز عن السباحة، وعن مبب يدنيه من النجاة؛ فههنا يحسن الاستسلام والمسالمة"(١).

خامسا: يتبين من آثار الزلزال أن كثيرا من رموز التيارات وأنصارها اتخذوا هذه الكارثة لتصفية الحساب مع الخصوم الآخرين، فكل طائفة تحاول أن تسلط الضوء على مواقف الطائفة الأخرى التي تراها مشينة وتعظمها وربما حرفتها لخدمة أغراضها.

وتتجلى هذه الخصومة بين عدة تيارات وخصوم، ومن أبرز هذه الخصومات التي برزت بعد وقوع الزلزال:

الخصومات والتلاوم بين أنصار المذهبيات النصرانية من الكاثوليك والبروتستانت، حيث زعم بعض أنصار البروتستانت بأن ما حدث في لشبونة كان عقوبة على محاكم التفتيش واليسوعيين المنتشرين فيها، حتى

<sup>(</sup>١) طريق الهجرتين (١/ ٧٧).

أن بعض اللاهوتيين المعارضين قد ذكر بأن حدوث هذا الزلزال في يوم القديسين، وانحيار الكثير من الكنائس كان عقوبة لهم حيث لم يظهر هذا الدمار في الشارع الذي كان يحتوي على الكثير من بيوت الدعارة؛ لأن الإله يغفر لهؤلاء ما لا يغفره لأولئك الذين يدنسون دور العبادة.(١)

بل امتد أثر هذا التعصب والخصومة إلى أن امتنعت دول من مساعدة لشبونة، ومنها هولندا التي كان لتأثير الكالفينية تأثير في امتناعها في دعم البرتغال الكاثوليكية؛ لأن ما أصابحا عقاب لها على وقفها وملاحقتها للآخرين المعارضين لها، وإدمانها عبادة الأوثان الرومانية.

في المقابل فإن اليوسعيين الكاثوليك لم يستسلموا لهذا الاتمام بل بينوا بأن هذه العقوبة حصلت بسبب الخارجين عن تعاليم الكاثوليك من الزنادقة والتسامح معهم. (٢)

٢- الخصومة والصراع بين رجال الكنيسة وبعض الفلاسفة، وهو
 ما تبين معنا في المبحث الثاني.

Re-evaluating the Effects of the 1755 Lisbon انظر: (۱)
Earthquake Nichols, p 992, EVIL in MODERN
THOUGHT,SUSAN,P 244, Better Disaster Statistics:
The Lisbon Earthquake, Benigno, p33.

Re-evaluating the Effects of the 1755 Lisbon (۲) Earthquake Nichols, p 994-995, EVIL in MODERN THOUGHT, SUSAN, P 244.

الصراع والخصومة بين الفلاسفة فيما بينهم، كما اتضح جليا في الخصومة التي وقعت بين فولتير ورسو، والسخرية اللاذعة التي قام بها فولتير للفيلسوف لايبنتز وتشويه رؤيته وصورته كما اتضح ذلك في المبحث الثالث.
 الخصومة والصراع بين رجال الكنيسة والسلطة الزمنية، حيث ظهر جليا في الخصومة بين اليوسعيين والمركيز بومبال، كما مر معنا في المبحث ظهر جليا في الخصومة بين اليوسعيين والمركيز بومبال، كما مر معنا في المبحث

والتعصب والتحزب يعمي الإنسان عن معرفة الحقيقة كاملة، فهو يرى كل ما عند الآخر باطلا، ويرى بأن اعترافه بما معه من الحق ضعف وهزيمة، وهنا تغيب الحقيقة بسبب علو أصوات المتعصبين، يقول الغزالي مبينا شرط المناظرة والمجادلة مع الآخرين: " أن يكون في طلب الحق كناشد ضالة لا يفرق بين أن تظهر الضالة على يده أو على يد من يعاونه، ويرى رفيقه معينا لا خصما، و يشكره إذا عرفه الخطأ وأظهر له الحق، كما لو أخذ طريقا في طلب ضالته فنبهه صاحبه على ضالته في طريق آخر، فإنه كان يشكره و لا يذمه و يكرمه و يفرح به...فانظر إلى مناظرى زمانك اليوم كيف يسود وجه أحدهم إذا اتضح الحق على لسان خصمه، وكيف يخجل به، وكيف يجتهد في مجاحدته بأقصى قدرته، وكيف يذم من أفحمه طول عمره"(١).

بل إن التعصب شمل حتى إحصائيات الزلزال نفسها والتي لم تخلو من التهوين منها أو المبالغة فيها بحسب الطرف المستفيد، فعلى سبيل المثال بينما

الرابع.

<sup>(</sup>١) إحياء علوم الدين ص ٥٥.

شهدت إحصائية دي بومبال لوفيات الزلزال تقليصا في العدد في المقابل نجد بأن السفير البابوي البرتغالي قد بالغ في تقدير العدد. (1)

ولذلك فأعداد الوفيات تأثرت بالسياق التاريخي والمعتقدات الدينية والتجاذبات الفكرية، ففي حين أن بعضها قد حاول تحري الدقة في عدد الوفيات وفق الإمكانات المتاحة، فإن بعضهم قد تأثرت إحصاءاته بالمكاسب والمنافع والمصالح التي ترجع إليه سواء كانت دينية أو سياسية أو اجتماعية أو غيرها ، وهي إحصائيات أقرب ما تكون إلى التخرص "فالأيديولوجيا والأحكام المسبقة المتحيزة تلعب دورا كبيرا في تشويه آثار الكوارث"(٢).

فحسب بعض التقديرات لم يكن يتجاوز ضحايا الزلزال أكثر من عشر آلاف في حين أن بعضهم أوصل العدد إلى ١٠٠ ألف قتيل وأكثر، وما بين هذين الرقمين تتفاوت اختيارات الباحثين بين القاصد للدقة والقاصد للإثارة.

وفي بعض الأحيان اختيار الرقم الأكبر وتضخيم الكارثة يعطي لساردها وراويها زخما أكبر واهتماما أوسع، وهذه الطبيعة ظاهرة لدى الكثير من الناس، وكثيرا ما تكون الروايات الشعبية بسبب هذه الطبيعة تصنع أساطير وأعداد وفظائع غير واقعية عن الكوارث الكونية.

Better Disaster Statistics: The Lisbon Earthquake, انظر: (1) Benigno, p32.

Better Disaster Statistics: The Lisbon Earthquake, (۲)
Benigno, p36.

كما يتعلق بمسألة المبالغات ما يحكى حول بعض الأطراف من غلو وتحيزات سواء في إظهار الأبطال الفائقين أو الأشرار السيئين، ومن ذلك المبالغة في تعظيم الأفكار التنويرية وأثر الزلزال في تغيير كثير من الأفكار والآراء مع أن الواقع يدل بأن الزلزال وإن كان له تأثيرًا في ذلك، لكنه يبقى جزءا من الدفع بعملية التنوير، والتي أخذت وقتا وزمنا طويلا. (١)

وإنه من المؤسف أن المتابع لردات فعل بعض الباحثين حول وقوع الكوارث في العالم العربي والإسلامي يجد المحاولة الدؤوبة لاستدعاء هذه الصراعات التاريخية الواقعة في سياق جغرافي وثقافي محدد ليفترض وقوعها وإثارتها في العالم الإسلامي، وساعيا إلى التفتيش عن وجود صراعات متشابحة عما حدث، وهو ما يؤكد أن الكوارث الطبيعية عادة ما يتزامن معها الاستغلال وتصفية الحسابات لا من الناحية المادية والجشع التجاري بل أيضا على المستوى الفكري والعلمي.

وإن الله قد جعل هذا البلاء من الكوارث امتحانا للناس وإظهارا لأهل الفضل فضلهم حيث يتجلى معدن الناس وتتبين أخلاقهم الصادقة في وقت الشدة والضراء، مما يقع منهم من الصدق والصبر والرضا والتوكل والشجاعة والحلم والأناة والمعاونة والعفو والصفح "والله سبحانه يحب أن يكرم

What were the effects of the 1755 Lisbon earthquake (1) on eighteenth-century religious minds?, Nichols, p 7. The Lisbon earthquake of 1755: the catastrophe and its European repercussions, Helena Murteira,p5.

أولياء مهذه الكمالات، ويحب ظهورها عليهم ليثني بها عليهم هو وملائكته، وينالوا باتصافهم بها غاية الكرامة واللذة والسرور"(١)، ولذا فكمال الإيمان في هذا الموقف هو التحلي بمكارم الأخلاق وحسن التصرف، فليس هذا موطن تقاذف وتلاوم وتصفية حسابات قد تزيد الأمر سوء بل ربما أسوء مما وقع من الكارثة نفسها.

<sup>(</sup>١) شفاء العليل (٢/ ٢٦٨).

## الخاتمة

- في نماية هذا البحث، يمكن أن نصل إلى عدد من النتائج:
- 1- أن هناك عدد من الأسباب المتعلقة إما بطبيعة الحدث أو زمانه أو مكانه أو مكانة الشخصيات التي كتبت حوله أدت إلى عظيم أثر زلزال لشبونة، وعده منعطفا تاريخيا في الفكر الأوربي.
- أن من الآثار التي أعقبت الزلزال الصراع في تفسيره بين رجال الدين الذين فسروه بما يوافق رؤية الكنيسة، وبين الفلاسفة وعلماء الطبيعة الذين فسروه تفسيرا طبيعيا.
- ٣- أن من آثار الزلزال الخلاف بين الفلاسفة بينهم في رؤية العالم بين الاتجاه المتفائل والاتجاه المتشائم.
- ع- من آثار الزلزال الصراع الذي وقع بين السلطة الدينية والسلطة الدنيوية
   في الموقف الصحيح في مواجهة نتائج الزلزال وطريقة التعامل معه.
- أن هذه الصراعات التي أعقبت الزلزال كثير منها كان بعدف تصفية الحسابات والمبالغة بمواقف الأطراف الأخرى والمنافسة على الحضور والتأثير،
   وجزء منها بتصور وجود التناقض بين التفسير العلمي والديني.
- 7- أن افتراض التناقض بين العلم والدين الذي ظهر في عصر التنوير افتراض لا يستقيم مع الدين الإسلامي، والذي يقدم القطعي منهما، ويحث على العمل بهما في تفسير الكوارث ومعالجة آثارها فيجمع بين الأسباب الكونية والشرعية.
- ٧- أن نظر المسلم عند وقوع الكوارث والمصائب قائم على إحسان الظن

- بالله، وعدم اليأس والقنوط والتبرم والتسخط.
- كما أوصى في نهاية البحث بما يلى:
- تعزيز الموقف الصحيح في الإسلام تجاه الكوارث والمصائب، وأنه يمثل موقفا متزنا يجمع بين التعامل الشرعي والقدري معه.
- نقد الكتابات الحداثية العربية المتأثرة في موقفها من الزلازل بماكان في تاريخ الفكر الغربي، ومحاولة فرض وجود صراع بين العلم والدين.
- دراسة الآثار الفكرية للكوارث في العالم الإسلامي، وتفعيل دور المؤسسات البحثية والدراسات الاستقصائية لإدراك طبيعة هذه التغيرات ومحاولة الإجابة عنها ومعالجة نتائجها السلبية.

## المصادر والمراجع العربية:

- ١ القرآن الكريم.
- ٢- إحياء علوم الدين، أبو حامد الغزالي، دار ابن حزم، بيروت، ط١، ٢٦٦هـ.
- ٣- الإصلاح غير المنشود الثورة الدينية وعلمنة المجتمع، براد س. جريجوري، ترجمة محمد كمال، نماء للبحوث والدراسات، بيروت، ط١، ٢٠٢٣م.
- ٤- أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، محمد الأمين الشنقيطي، دار الفكر، بيروت،
   ١٤١٥.
- ٥- الاعترافات، جان جاك روسو، ترجمة خليل رامز سركيس، المنظمة العربية للترجمة،
   بيروت، ط١، ٢٠١٢م.
- ٦- بدائع الفوائد، ابن القيم الجوزية، تحقيق علي العمران، دار عطاءات العلم ودار ابن
   حزم، ط٥، ٤٤٠ ه.
- ٧- تاريخ الفكر الأوروبي الحديث، رونالد سترومبرج، ترجمة أحمد الشيباني، دار القارئ العربي، القاهرة، ط٣، ١٤١٥هـ.
- ٨- تفسير القرآن العظيم، إسماعيل بن عمر بن كثير، تحقيق سامي السلامة، دار طيبة،
   الرياض، ط٢، ٢٠٠١هـ.
- ٩- سنن الترمذي (الجامع الكبير)، محمد بن عيسى الترمذي، تحقيق: بشار عواد معروف،
   دار الغرب الإسلامي، بيروت، ١٩٩٨م.
- ١- سنن النسائي (المجتبى من السنن)، أحمد بن شعيب النسائي، تحقيق: عبدالفتاح أبو غدة، مكتب المطبوعات الإسلامية، حلب، ط٢، عام ٢٠٦هـ.
- 11- الشرق والغرب منطلقات العلاقات ومحدداتها ، لعلي النملة ، بيسان ، بيروت ، ط٣ ، ١٤٣١ ه .
- 17- شفاء العليل في مسائل القضاء والقدر والحكمة والتعليل، ابن القيم الجوزية، تحقيق زاهر بن سالم بلفقيه، دار عطاءات العلم ودار ابن حزم، ط٢، ١٤٤١هـ.
- ۱۳ صحيح البخاري، محمد بن إسماعيل البخاري، تحقيق: محمد زهير الناصر، دار طوق النجاة، ط١، عام ١٤٢٢هـ.

- ١٤ صحيح مسلم، مسلم بن الحجاج النيسابوري ، تحقيق: محمد فؤاد عبدالباقي،
   دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- ٥١ طريق الهجرتين وباب السعادتين، ابن القيم الجوزية، تحقيق محمد أجمل وزائد
   النشيري، دار عالم الفوائد، مكة المكرمة، ط١، ٩٢٦٩هـ.
- ١٦ القاموس المحيط، محمد بن يعقوب الفيرزوبادي، تحقيق محمد نعيم العرقسوسي،
   مؤسسة الرسالة، ط٨، عام ٢٦٦هـ
- ۱۷ قصة الحضارة، ويليام جيمس ديورانت، ترجمة مجموعة من المترجمين، دار الجيل، بيروت.
- ۱۸ قصة الفلسفة الحديثة. زكي نجيب محمود وأحمد أمين، مؤسسة الهنداوي، المملكة المتحدة، ۲۰۲۰م.
- ۱۹ كانديد أو التفاؤل ، فولتير، ترجمة آنا ماريا شقير، دار الهلال ودار البحار، يبروت، ط۱.
- ۲۰ الكشف والبيان عن تفسير القرآن، أحمد بن محمد الثعلبي، تحقيق الطاهر بن
   عاشور، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط١، ٢٢٢هـ.
- ۲۱ لسان العرب، محمد بن مكرم بن منظور، دار صادر، بيروت، ط۳، عام ۱۲۱٤.
- ٢٢ مجموع الفتاوى ، لأحمد بن عبدالحليم بن تيمية، تحقيق عبدالرحمن بن قاسم ،
   مجمع الملك فهد لطباعة المصحف، ١٤١٦ ه.
- ٢٣ المحكم والمحيط الأعظم ، لأبي الحسن بن سيده ، تحقيق عبدالحميد هنداوي ،
   دار الكتب العلمية ، بيروت ، ط۱ ، ۱٤۲۱ ه.
- ٢٤ المسؤولية المدنية عن اضرار الكوارث الطبيعية، محمد الكعبي، دار التعليم الجامعي، الإسكندرية، ٢٠٢٠م.
  - ٢٥ المعجم الفلسفي، جميل صليبا، دار الكتاب اللبناني، بيروت، ١٩٨٢م.
- ٢٦ المعجم الوسيط، مجموعة من المؤلفين، مجمع اللغة العربية بالقاهرة، ط٢،
   ١٣٩٢هـ.
- ٢٧ المفردات في غريب القرآن، الراغب الأصفهاني، تحقيق صفوان الداودي، دار

القلم والدار الشامية، دمشق، ط١٤١٢ه.

۲۸ مقاییس اللغة ، لأبي الحسین أحمد بن فارس ، تحقیق عبدالسلام هارون ، دار
 الفكر ، ۱۳۹۹ هـ .

٢٩ نشر المثاني لأهل القرن الحادي عشر والثاني عشر، محمد بن الطيب القادري،
 تحقيق محمد حجي وأحمد توفيق، الجمعية المغربية للتأليف والترجمة والنشر، ط١،
 ١٣٩٧هـ.

## الدوريات العلمية والصحف:

۳۰ جریدة المدن ۲۰۲۳/۲/۸م.

۳۱ - جريدة الخليج الجديد، ۲۰/۲/۲۳م.

٣٢- صحيفة الشرق الوسط ٢١/ ٧/ ٤٤٤ هـ.

## المواقع الالكترونية:

۳۳- موقع مكتب الأمم المتحدة للحد من مخاطر الكوارث: https://www.undrr.org/ar/terminology/alkartht

٣٤- موقع الموسوعة البريطانية (بريتانيكا):

# https://www.britannica.com/event/Lisbonearthquake-of-1755

## المراجع الأجنبية :

- 35- Better Disaster Statistics: The Lisbon Earthquake, Benigno E. Aguirre, The Journal of Interdisciplinary History, 2012.
- 36- Evil in Modern Thought: An Alternative History of Philosophy, Susan Neiman, Princeton Classics, 2015.
- 37- Extracting testable hypotheses from historical scholarship: What were the effects of the 1755 Lisbon earthquake on eighteenth-century religious minds?, Ryan Nichols, Journal of the American Academy of Religion, Forthcoming.
- 38- Re-evaluating the Effects of the 1755 Lisbon Earthquake on Eighteenth-Century Minds: How Cognitive Science of Religion Improves Intellectual History with Hypothesis Testing Methods, Ryan Nichols, Journal of the American Academy of Religion, 2014.
- 39- The 1755 Lisbon Earthquake: Revisited, A Group of Authors, Springer, 2008.
- 40- The Lisbon earthquake of 1755: the catastrophe and its European repercussions, Helena Murteira, Global Economics and Management Review, 2004.

al-Maṣādir wa-al-marāji' al-'Arabīyah:

- al-Our'ān al-Karīm.
- 2- Ihyā' 'ulūm al-Dīn, Abū Hāmid al-Ghazālī, Dār Ibn Hazm, Bayrūt, T1, 1426h.
- 3- al-işlāḥ ghayr al-manshūd al-thawrah al-dīnīyah w'lmnh al-mujtama', brād S. jryjwry, tarjamat Muḥammad Kamāl, Namā' lil-Buḥūth wa-al-Dirāsāt, Bayrūt, T1, 2023m.
- 4- Aḍwā' al-Bayān fī Īḍāḥ al-Qur'ān bi-al-Qur'ān, Muḥammad al-Amīn al-Shinqīṭī, Dār al-Fikr, Bayrūt, 1415h.
- 5- al-I'tirāfāt, Jān Jāk Rūssū, tarjamat Khalīl Rāmiz Sarkīs, al-Munazzamah al-'Arabīyah lil-Tarjamah, Bayrūt, T1, 2012m.
- 6- Badā'i' al-Fawā'id, Ibn al-Qayyim al-Jawzīyah, taḥqīq 'Alī al-'umrān, Dār 'atā'āt al-'Ilm wa-Dār Ibn Hazm, t5, 1440h.
- 7- Tārīkh al-Fikr al-Ūrūbbī al-ḥadīth, Rūnāld strwmbrj, tarjamat Aḥmad al-Shaybānī, Dār al-qāri' al-'Arabī, al-Qāhirah, tʒ, 1415h.
- 8- tafsīr al-Qur'ān al-'Azīm, Ismā'īl ibn 'Umar ibn Kathīr, taḥqīq Sāmī al-Salāmah, Dār Ṭaybah, al-Riyāḍ, t2, 1420h.
- 9- Sunan al-Tirmidhī (al-Jāmiʻ al-kabīr), Muḥammad ibn ʻĪsá al-Tirmidhī, taḥqīq : Bashshār ʻAwwād Maʻrūf, Dār al-Gharb al-Islāmī, Bayrūt, 1998M.
- 10- Sunan al-nisā'ī (al-Mujtabá min al-sunan), Aḥmad ibn Shu'ayb al-nisā'ī, taḥqīq: 'bdālftāḥ Abū Ghuddah, Maktab al-Maṭbū'āt al-Islāmīyah, Ḥalab, ṭ2, 'ām 1406h.
- 11- al-Sharq wa-al-Gharb munţalaqāt al-'Alāqāt wa-muḥaddidātuhā, li-'Alī al-Namlah, Bīsān, Bayrūt, t3, 1431h.
- 12- Shifā' al-'alīl fī masā'il al-qaḍā' wa-al-qadar wa-al-ḥikmah wa-al-ta'līl, Ibn al-Qayyim al-Jawzīyah, taḥqīq Zāhir ibn Sālim Bilfaqīh, Dār 'aṭā'āt al-'Ilm wa-Dār Ibn Hazm, t2, 1441h.
- 13- Şaḥīḥ al-Bukhārī, Muḥammad ibn Ismā'īl al-Bukhārī, taḥqīq : Muḥammad Zuhayr al-Nāṣir, Dār Ṭawq al-najāh, Ṭ1, 'ām 1422h.
- 14- Ṣaḥīḥ Muslim, Muslim ibn al-Ḥajjāj al-Nīsābūrī, taḥqīq : Muḥammad Fu'ād 'Abd-al-Bāqī, Dār Iḥyā' al-Turāth al-'Arabī, Bayrūt.
- 15- ṭarīq al-hijratayn wa-Bāb al-saʻādatayn, Ibn al-Qayyim al-Jawzīyah, taḥqīq Muḥammad Ajmal wzā'd al-Nashīrī, Dār 'Ālam al-Fawā'id, Makkah al-Mukarramah, Ţ1, 1429h.
- 16- al-Qāmūs al-muḥīṭ, Muḥammad ibn Yaʻqūb alfyrzwbādy, taḥqīq Muḥammad Naʻīm alʻrqswsy, Mu'assasat al-Risālah, ṭ8, ʻām 1426.
- 17- qiṣṣat al-Ḥaḍārah, wylyām James dywrānt, tarjamat majmū'ah min al-Mutarjimīn, Dār al-Jīl, Bayrūt.
- 18- qişşat al-falsafah al-ḥadīthah. Zakī Najīb Maḥmūd wa-Aḥmad Amīn, Mu'assasat al-Hindāwī, al-Mamlakah al-Muttahidah, 2020m.
- 19- kāndyd aw al-tafā'ul, Voltaire, tarjamat Ānna Māriyā Shuqayr, Dār al-Hilāl wa-Dār al-biḥār, Bayrūt, Ṭ1.
- 20- al-kashf wa-al-bayān 'an tafsīr al-Qur'ān, Aḥmad ibn Muḥammad al-Tha'labī, taḥqīq al-Ṭāhir ibn 'Āshūr, Dār Iḥyā' al-Turāth al-'Arabī, Bayrūt, Ţ1, 1422H.
- 21- Lisān al-'Arab, Muḥammad ibn Mukarram ibn manzūr, Dār Ṣādir, Bayrūt, ṭ3, 'ām 1414h.

- 22- Majmūʻ al-Fatāwá, li-Aḥmad ibn ʻbdālḥlym ibn Taymīyah, taḥqīq ʻAbd-al-Rahmān ibn Qāsim, Majmaʻ al-Malik Fahd li-Tibāʻat al-Mushaf, 1416 H.
- 23- al-Muḥkam wa-al-Muḥīṭ al-Aʻzam, li-Abī al-Ḥasan ibn sydh, taḥqīq ʻAbd-al-Hamīd Hindāwī, Dār al-Kutub al-ʻIlmīyah, Bayrūt, T1, 1421 H.
- 24- al-Mas'ūlīyah al-madanīyah 'an aḍrār al-Kawārith al-ṭabī'īyah, Muḥammad al-Ka'bī, Dār al-Ta'līm al-Jāmi'ī, al-Iskandarīyah, 2020m.
- 25- al-Mu'jam al-falsafī, Jamīl Ṣalībā, Dār al-Kitāb al-Lubnānī, Bayrūt, 1982m.
- 26- al-Mu'jam al-Wasīt, majmū'ah min al-mu'allifīn, Majma' al-lughah al-'Arabīyah bi-al-Qāhirah, t2, 1392h.
- 27- al-Mufradāt fī Gharīb al-Qur'ān, al-Rāghib al-Aṣfahānī, taḥqīq Ṣafwān al-Dāwūdī, Dār al-Qalam wa-al-dār al-Shāmīyah, Dimashq, Ţ1, 1412h.
- 28- Maqāyīs al-lughah, li-Abī al-Ḥusayn Aḥmad ibn Fāris, taḥqīq 'Abdussalām Hārūn, Dār al-Fikr, 1399 H.
- 29- Nashr al-mathānī li-ahl al-qarn al-ḥādī 'ashar wa-al-thānī 'ashar, Muḥammad ibn al-Ṭayyib al-Qādirī, taḥqīq Muḥammad Ḥajjī wa-Aḥmad Tawfīq, al-Jam'īyah al-Maghribīyah lil-Ta'līf wa-al-Tarjamah wa-al-Nashr, Ţ1, 1397h.
- 30- Jarīdat al-mudun 8/2 / 2023m.
- 31- Jarīdat al-Khalīj al-jadīd, 20/2 / 2023m.
- 32- Şaḥīfat al-Sharq al-Wasat 21/7 / 1444h.
- 33- Mawqi' Maktab al-Umam al-Muttaḥidah lil-ḥadd min Makhāṭir al-Kawārith : https://www.undrr.org/ar/terminology/alkartht
- 34- Mawqiʻ al-Mawsūʻah al-Barītanīyah (brytanyka):

Https://www.britannica.com/event/Lisbon-earthquake-of-1755

Chief Administrator **H.E. Prof. Ahmed Ibn Salem AL-Ameri**President of the University

Deputy Chief Administrator **Prof. Abdullah Ibn Abdulaziz Al-Tamim**Vice Rector for Graduate Studies and Scientific Research

Editor in Chief **Prof. ALLOHAIDAN MOHAMMED ABDULLAH S**The Higher Judicial Institute - Department of Comparative Jurisprudence

Managing editor **Dr. Raid Hussain Ibrahim al-subait**Fundamentals of Jurisprudence department- college of shari'ah.

Editorial board members

## **Editor -in- Chief**

- Prof. ASMA ABDULAZIZ ALDAWOOD
  Higher Institute for Dawah and Ihitisab- Dawah department
- Prof. Abdullah Mohammad Alomrani
  Majmaah University Fundamentals of Jurisprudence
- Prof. Ali Abdulaziz Almatrodi
  Fundamentals of Jurisprudence department- College of
  Shari'ah
- Prof. Gassem Musaed Alfaleh
  The higher judicial Institute department of shari'ah policy.
- Prof. Mohammed nasir yahia jaddoh
  Jazan university department of Quran and its sciences
- Prof. Mustafa Mohamad El said Abo Omara
  Al-Azhar university department of Hadith and its sciences.
- **Dr. Mouhamad Ahmad LÔ**African college of Islamic studies department of Islamic studies.
- **Dr. ESMAEL MOHAMMAD HASAN BARISHI**University of Jordan- Fundamentals of Jurisprudence department.
- **Dr. HOSAM MOHAMMED ALRUTHAYA**Deanship of Scientific Research

#### **Publishing criteria**

The Journal of Imam Mohammad Ibn Saud Islamic university for (shari'ah studies) is a peer reviewed journal, published by the Deanship of scientific research in the campus that publishes scientific research according to the following regulations:

### I. Acceptance criteria:

- 1. Originality, Innovation, Academic rigor, research methodology, logical orientation, and safety from deviant attitudes and ideas.
- 2. Complying to the established research approaches, tools and methodologies in the respective discipline.
- 3. Documentation, and language accuracy.
- 4. Previously published submissions are not allowed, and must not be extracted from a paper, a thesis/ dissertation, or a book by the author or anyone else.
- 5. The average score of the arbitration should not be less than 80%, and the score of each arbitrator should not be less than 75%.
- 6. The observations received from the arbitrators should be amended within no more than 20 days.
- 7. The submission must be in the field of the journal.

#### **II. Submission Guidelines:**

- 1. The researcher submits a request to publish his research.
- 2. The author should confirm that he owns the intellectual property of the work entirely, and he won't publish the work before a written agreement from the editorial board, or five years after its publication.
- 3. submission must not exceed (50) pages (A4).
- 4. submissions are typed in Traditional Arabic, in 17- font size for the main text, and 13- font size for notes, with single line spacing.
- 5. The researcher should submit an electronic copy, with two abstract in Arabic and English that does not exceed 200 words including: research title, author's name, university, college, and scientific department.

#### III. Documentation:

- 1. Footnotes should be placed on the footer area of each page separately .
- 2. Quranic verses must be written in the (Ottoman drawing) from the program of king Fahad complex for the printing the Holy Quran.
- 3. Sources and references must be attached at the end in Arabic, and a copy of them in Latin letters (Romanization).
- 4. Samples of the verified manuscript are inserted in their proper area .
- 5. Pictures and graphs that are related to the research and included in it should clear and understandable.
- **IV.** Foreign names of authors are transliterated in Arabic alphabet followed by the Latin characters between brackets mentioning full names for the first time the name is cited in the paper.
- **V.** Submitted articles for publication in the journal are refereed by two reviewers, at least .
- **VI.** published research expresses the opinion of the researcher, and does not necessarily express the opinion of the journal.

### Address of the journal:

www. imamu.edu.sa E.mail: islamiciournal@imamu.edu.sa

Tel: 0112582051

Journals platform: Imamjournals.org